


~"" j 
~zll~ISTON RESPUBLlKASI OLlY VA O'RTA 

MAXSUS TA'LIM VAZIRLIGI 

BUXORO DAVLAT UNIVERSITETI 

RAHIM VOHIDOV 
HUSNIDDIN ESHONQUWV 

O'ZBEK MUMTOZ 
ADABIYOTI TARIXI 

(Eng qadimgi davrlardan XVI asr oxirigacha) 

Oliy va 0' rta maxsus ta' lim vazirligi tomonidan 
respublika universitet hamda pedagogika institutlari o'zbek ftlologiyasi 
fakultetlari bakalavriati ixtisosligining I-II bosqich talabalari uchun 

o'quv qo'llaruna sifatida tavsiya etilgan 

0' zbekiston Yozuvchilar uyushmasi Adabiyot jam~'armasi nasbriyoti 
Tosbkeat - 2006 



RahiJn Vobidov, Husniddin Fshonqulov. O'zbek mumtoz adabiyoti tarOO. O'quv qo'llanma. -

T.: O'zbekiston Yozuvchilar uyushmasi Adabiyot jamg'annasi nashriyoti, 2006. 528 b. 

Qo'llanma Respublika oliy o'quv yurtlari o'zbek filologiyasi fakultetlari 
bakalavriat ixtisosligining I-II bosqich talabalariga o'zbek mumtoz adabiyoti tarixi 
fanidan o'quv-qo'llanma sifatida mo'ljallangan. Unda bakalavriat ixtisosligi o'quv 
rejasida o'zbek mumtoz adabiyoti tarixi fanidan o'tilishi ko'zda tutilgan 166 soatlik 
ma'ruza va amaliy mashg'ulotlarga doir mavzular haqida ftkr yuritiladi. 

Qo'lingizdagi kitobda eng qadimgi adabiy yodgorliklardan XVI asr oxiriga 
qadar bo'lgan mumtoz adabiyot vakillari haqidagi ma'lumotlar qamrab olingan. 
Mualliflar mustaqillikning ma'naviy merosni tadqiq qilish uchun yaratgan 
imkoniyatlarini inobatga olgan holda mavzularni rnilliy istiqlol mafkurasi tamoyillari 
ruhida yoritishga urg'u berishadi. 

Mas'ul muharrir: 

Taqrizchilar: 

B.N. Valixo'jayev 
O'zbekiston Respublikasi Fanlar akademiyasi haqiqiy 
a'zosi, jumhuriyatda xizmat ko'rsatgan fan arbobi, 
professor. 

H.G' .Ne'matov 
Filologiya fanlari doktori, O'zbekistonda xizmat 
ko'rsatgan xalq ta'limi xodimi, professor; 

I.Ch.Haqqulov 
ftlologiya fanlari doktori; 

D.I.Salobiy 
ftlologiya fanlari doktori. 

JT~Z;" "PI 

"""'-NV-. ~ Ii & $ ~ r-.,~~-_ ...... 
<-

KV~u... ,nSI 

© 0' zbekiston Yozuvchilar uyushmasi 
Adabiyot jamg'armasi nashriyoti, 2006. 



MUQADDlMA O'RNIDA 

Istiqlol yuksa.k ilohiy ne'mat sifatida nafaqat tunnush tarzimizga, balki 
madaniy-ma'naviy hayotimiz8a ham teran kinb bonnoqda. Yurtdosh1arimizni 
barkamol shaxs qilib tarbiyalash yo'lidagi sa'y-u harakatlar bosh ida 
Respublikamiz Prezidenti IAKarimovnlllg turganligi va axloqiy-ma'naviy 
taIbiyaning Davlat dasturi maqomiga ko'taririlishi ham mustaqillik sharofati 
hisoblanadi. O'n besh yildirki, qatag'onga uchragan an'analarimiz, islom 
dini va tasavvuf, uning badiiy adabiyotga ta'siri masalalarida ochiq-oydin 
mushohada yuritish imkoniyati tug'ildi. Shuning uchun bu jabhadagi 
ishlarimizda yurt sarvarining quyidagi dono ko'rsatmalari g'oyaviy asos 
vazifasini o'tayotir: "XaIqimiz asrIar osha yasbab kelgan an'anaIari, un­
odatlari, tili va ruhi negiziga qurilgan milliy mustaqillik mafkurasi 
umuminsooiy qadriyatlar bilan mahkam uyg'unlashgan holda kelajakka 
ishonch tuyg'usini odamIar qalbi va ongiga yetkazishi, uIarni Vatanga 
mubabbat, insonpamuiik ruhida tarbiyalasbi, baIoDikni, manUik va sabr­
bardosblilikoi, adolat tuyg'usini, bilim va ma'rifatga intilishoi tarbiyalash 
yo'lida xizmat qilmog'i Iozim" (Karimov I. Vatan sajdagoh kabi muqaddasdir. 
Asarlar. 3-jild, Toshkent: "O'zbekiston", 1996, 283-bet) .. 

Ozodlik tufayll badiiy asarni sun'iy talZda soxtalashtirib tahlil hamda 
targ'ib qilish tamoyillariga xotima berildi. Bir davrda, birday tarixiy 
sharoitda ijod qilgan qalamkashlarni, yaxlit adabiyotni "diniy-mistik", 
"feodal-saroy (klerikal)" , "xalqchil adabiyot" kabi bo'lakchalarga 
ajratishning noo'rinligi tobora oydinlashib qoldi. Yurtboshimiz o'rinli 
e'tirof etganidek: " ••• Tafakkur ozod bo'lmasa, ong va shuur tazyiqdan, 
qullikdan qutilmasa inson to'la ozod bo'ioimaydi" (O'sha kitob, 34-bet). 

Shukronalar bo'lsinki, jannatmakon O'zbekiston bo'ylab bugun 
hur fikrlilik shabadasi esmoqda. Uning hayotbaxsh epkini mumtoz 
adabiyot olamiga, insonparvar dinimiz va tasavvufga ham sezilarli ta'sir 
o'tkazdi. Asrlar bag'rida bo'y cho'zgan mumtoz badiiy yaratmalarni 
o'z qonuniyatlari asosida tahlil va tadqiq qilish tobora teranlashib 
bormoqda. Tariqat pirlari asarlarini forsiydan turkiyga taIjima qilish, 
ilmiy tahlildan o'tkazish va nashr etish borasidajiddiy yutuqlarga erishildi. 

"Ioson va uning bar tomonlama uyg'un kamol topishi va farovonIigi, 
shaxs manfaatlarini ro'yobga chiqarishning sharoitlarini va ta'sirchan 
mexanizmlarini yaratish, eskirgan tafakkur va ijtimoiy xulq-atvoming 
andozalarni o'zgartirish respublikada amalga oshirilayotgao 

3 



islohotlarning asosiy maqsadi va harakatlantiruvchi kuchidir", -deyiladi 
Kadrlar tayyorlashning milliy dasturida. 

'Ta'lirn to'g'risidagi Qonun va Kadrlar tayyorlashning milliy dasturini, 
ayniqsa, uning ikkincm bosqichi-sifat pog'onasi talab-tamoyillarini hayotga 
tadbiq etish yo'lldagi hamkatlar respublikamizda kun sayin qanot yoymoqda. 
Ayni paytda o'rta umumiy ta'lim maktablari Davlat standartlarining ishlab 
chiqilishi, fanlar bo'yicha takomillashgan Dasturlaming amaliyotga joriy 
qilinayotganligi quvonchli holdir. Qayd etilgan yangi dasturlarning afzaJligi 
shundaki, unda bilimdon o'quvchini tarbiyalash bosh muddao bo'lmay, 
balki barkamol avlodni (shaxsni) shakllantirish diqqat markazida tutiladi. 
Tabiiyki, bunday jarayonda badiiy adabiyotning, jumladan, umrboqiy 
qadriyatlarimiz, islomiy-tasawufiy sarchashmalar va mumtoz asarlaming 
o'mi beqiyos kattadir. Ayrimlari aytilgan jihatlarni nazarda tutib, biz ilk 
tajriba sifatida mazkur qo'llanmani yaratishga jazm etdik. 

Taniqll adabiyotshunos olim, professor N. M. Mallayevning "O'zbek 
adabiyoti tarixi" (XVII asrgacha , l-kitob) darsligining oxirgi nashridan 
ham chorak asrdan ziyodroq davr o'tdi. Shunday gapni akademik 
V.AAbdullayev va professor G'. K. Karimovlarning "O'zbek adabiyoti 
tarixi" (2-3-kitoblar) darsliklari haqida ham aytish mumkin. Mazkur 
darsliklarda, birinchidan, sho'ro mafkurasining "quyuq changi" o'z 
asoratini qoldirgan bo'lsa, ikkinchidan, ularning nusxalari kamayib, 
kamyob bo'llb qoldi. Bular olly maktabda mumtoz adabiyotni o'qitish 
borasida bir qator qiyinchiliklarni keltinb chiqarayotir. Bugun yozilayotgan 
ma'ruza matnlari ham zikri o'tgan bu boradagi talabalarimizning 
chanqoqligini yetarli darajada qondira olmaydi, albatta. Shularga ko'ra biz 
bu qo'1lanmani yozishga kirishdik. Burring uchun bakalavrlar tayyorlashga 
mo'ljallangan o'quv rejasidagi ma'ruza va amaliy mashg'ulot soatlari asos 
sifatida qabul qilindi. Shuningdek, o'rta umumiy ta'lim maktablarining 
yangi Dasturlariga tayanildi yoxud o'sha Dasturlardagi mavzularga alohida 
ahamiyat berildi. Shuni nazarda tutib, olly va o'rta umumiy ta'lim maktablari 
Dasturlarida kuzatiladigan nomuvofiqliklarni hisobga olishga ham harakat 
qilindi. Qo'llanmani yaratishda mualliflar uchun istiqlol davri 
adabiyotshunosligi yutuqlari yo'lchi yulduz vazifasini o'tadi. Bizning 
dastlabki tajribamiz mahsuli bo'lgan qo'llanmaning kamchiliklardan xoli 
emasligi tabiiydir. Sizning xolisona fikr-mulohazalaringiz, beg'araz 
tanqidingizdan umidvormiz, muhtaram o'quvchi! Ular, shubhasiz, 
qo'llanmaning takomillashgan nusxa1arini yaratishda bizga qo'l keladi. 

4 



I-BOB 
"O'ZBEK MYMTOZ ADABIYOTI TARIXI" FANIGA KIRISH 

1.1. O'zbek mumtoz adabiyoti fan sifatida 

Badiiy adabiyot tabiat gultoji sana1mish hazrati inson bilan egizak 
dunyo yuzini ko'rgan san'at turlaridan biridir. Inson yaratilibdiki, o'zi 
yashayotgan borliq sir-u sinoatlari bilan oshno bo'Igisi, ulardan yuksak 
shavq-zavq olgisi, ichki kechinmalari, orzu-intilishlari, ruhiy holatlarini 
o'zigagina hadya etilgan oliy ne'mat-so'zda badiiy, bo'yoqli tanda 
ifodalagisi keladi. Adabiyot tarixi esa mana shu o'ziga xos murakkab 
hodisaning eng qadimgi davrlardan zamonamizgacha bo'lgan tarixiy 
taraqqiyot jarayonini o'rganuvchi fandir. 

Badiiy ijod uning nodir namunalarini yaratuvchi ma'lum bir 
xalqning e'tiqodiy qarashlari majmuasidan bahramand bo'ladi. Shu 
ma'noda u o'sha xalq dunyoqarashi, ma'rifiy olami va ma'naviyatini 
badiiy aks ettiradi. Shunga ko'ra, alohida xalqlar nomlari bilan ataluvchi 
adabiyotlar vujudga keladi. Xalqimiz ma'naviy madaniyatining ajralmas 
tarkibiy qismi esa o'zbek adabiyotidir. 

O'zbekiston Respublikasi mustaqillikka erishgandan so'ng o'tmisbni, 
fanlar tarixi, adabiy merosni o'rganishga jiddiy e'tibor qaratildi. Milliy 
o'zlikni anglash, milliy mafkura, ma'naviyat, ma'rifat kabilar Davlat 
dasturidagi dolzarb masalalar sirasidan ustuvor yo'nalish sifatida joy 
oldi. Shu jihatdan mamlakat Prezidenti I.AKarimovning hozUjavoblik 
va donolik bilan aytgan quyidagi fikrlari muhim ahamiyat 'AaSb etadi: 
"Biz ma'naviy qadriyatlami tildashni milliy o'zIikui anglashning o'sisbidan, 
xalqning ma'naviy sarchashmalariga, uIarning iIdizIariga qaytisbdan iborat 
uzviy tabiiy jarayon hisoblaymiz" (Karimov I.A O'zbekiston XXI asr 
bo'sag'asida: xavfsizlikka tahdid, barqarorlik shartlari va taraqqiyot 
kafolatlari. Toshkent: "O'zbekiston", 1997, 137 -bet). 

Xalqimiz ma'naviy qadriyatlarini o'zida ifoda etgan o'zbek mumtoz 
adabiyoti tarixini o'rganish barkamol avlod qalbida milliy iftixor 
tuyg'ularini shakllantirilishiga ulkan hissa qo'shishi bilan ahamiyatlidir. 

1.2. O'zbek mumtoz adabiyoti tarixioing tarkibiy qismlari 

Uzoq yillar davomida o'zbek adabiyoti fan sifatida dastlab ikki 
qismga- "O'zbek adabiyoti tarixi" va "O'zbek sovet adabiyoti" nomlari 

5 



ostida bo'linib o'qitilar edi. 1917 yil 25 oktyabr bu ikki qism orasidagi 
chegara sifatida qabul qilingandi. Istiqloldan soOng oliy o'quv yurtlari 
o'zbek fllologiyasi fakultetlarida "Milliy uyg'onish davri o'zbek adabiyoti" 
kursi o'qitila boshlandi. U o'z ichiga xalqimiz tarixining nihoyatda 
ziddiyatli va murakkab, mafkuralar kurashi davri 1865-1929 yillar 
oralig'i adabiyotini qamrab oladi. Mustaqillik sharofati tufayli XIX 
asrning oxirlarida shakllanib, XX asr boshlarida bo'y ko'rsatgan, 20-
yillarda esa o'sha davrning g'oyatda shiddatli tazyiqlariga bardosh berib 
chinakam adabiyotga aylangan jadid adabiyotini izchil va mukammal 
o'rganish imkoniyati vujudga keldi. Jadid adabiyotining mazmun­
mohiyatini milliy uyg'onishning hayotbahsh g'oyalari tashkil qilardi. 
Milliy uyg'onish davri o'zbek adabiyoti xalqimizning ko'p asrlik adabiiy 
an'analaridan bahramand bo'lgan badiiy tafakkurimizning porloq 
sahifalaridan biri, ayni choqda bugungi yangi o'zbek adabiyotining 
tayanch sarchashmasi sanaladi. Shunday qilib, o'zbek adabiyotini dastlab 
quyidagi uch qismga bo'lib o'rganish maqsadga muvofiqdir: 

1. O'zbek mumtoz adabiyoti tarixi (Eng qadimgi davrlardan XIX 
asr o'rtalarigacha). 

2. Milliy uyg'onish dam o'zbek adabiyoti (XIX asr II yarmidan 
XX asrning 20-yillarigacha). 

3. Yangi o'zbek adabiyoti (1930 yildan hozirgacha). 
O'zbek mumtoz adabiyoti tarixi xalqimizning qadim zamonlardan 

XIX asrning o'rtalarigacha vujudga kelgan noyob badiiy durdonalari 
haqida bahs yuritadi. Tabiiyki, bu ming yilliklarga cho'ziladiganjarayonda 
dunyo yuzini ko'rgan badiiy asarlarda xalqimizning dastlabki e'tiqodiy 
qarashlaridan tortib XIX asrning o'rtalarigacha yashab ijod qilgan 
qalamkashlarimizning irfoniy-falsafiy, adabiy-badiiy, ilohiy-ma'naviy 
qarashlari o'z ifodasini topgan. O'zbek mumtoz adabiyoti tarixi mana 
shu uzoqqa cho'zilgan murakkab jarayonda vujudga kelgan turll xii va 
janrlardagi badiiy asarlarni o'z ichiga oladi. Nazm va epos asrlar davomida 
o'zbek mumtoz adabiyotining asosiy xillaridan bo'llb, taraqqiy topib 
keldi. G'azal, ruboiy, qasida, masnaviy, muxammas, musaddas, qit'a, 
taIje'band, tarkibband (v.h.) masal, hikoya va shu kabilar esa keng 
tarqalgan adabiy janrlar sanaladi. 

Kishilik tarixida yozuv paydo bo'lmasdan avval badiiy ijod og'zaki 
shaklda taraqqiyot bosqichlarini bosib o'tdi. Yozuv-insoniyatning eng 
muhim kashfiyotlaridan biridir. Xat kashf etilgandan soOng badiiy ijod 

6 



og'zaki va yozma shaklda yonma-yon taraqqiy qila boshladi. Garchi og'zaki 
adabiyot yozma adabiyotning vujudga kelishi uchun ma'naviy zamin 
bo'lgan bo'lsa-da, badiiy ijodning bu har ikkala shakli vaqti-vaqti bilan 
bir-birini to'ldirib, sayqallashtirib, boyitishda davom etdi. Natijada, 
.Tohir va Zuhro*, .Bo'z o'g'lon», «Yusuf Ahmad», dGtobi podsho 
Jamshid», .Qissasi Farhod-u Shirin» dGtobi dada Ko'rqut», «Qissasi 
Abo Muslim» singari ma'naviy durdonalar vujudga keldiki, bular xalq 
og'zaki ijodida yaratilib, kitobiy adabiyotga yaqinlashtirilgan yoki yozma 
adabiyotda vujudga kehb, keyinchalik xalq ijodi uslubida qayta "tahrir"dan 
o'tgan asarlardir. Shunday qilib, xalq kitoblari ham o'zbek mumtoz 
adabiyoti tarixi va ham xalq og'zaki ijodining tarkibiy qismi sanaladi. 

O'zbek mumtoz adabiyoti tarixi yodnomalar (memuar), tarixiy 
asarlar hamda tazkiralarni ham o'z ichiga oladi. Ma'lumki, o'tmishda 
tarixnavislik badiiy ijod bilan qorishiq holda olib borilgan. Muarrixlar 
biror tarixiy voqea tafsilotlarini bayon qilishda badiiy uslubga murojaat 
etishgan. Jumladan, Alisher Navoiyning «Tarixi muluki Ajam», 41Tarixi 
hukamo va anbiyo», Abulg'oziy Bahodirxonning «Shajarai turk», 
«Shajarai tarokima», Shermuhammad Munis va Muhammadrizo 
Ogahiyning «Firdavsul-iqbol» kabi tarixiy asarlari, shuningdek, 
Zahiriddin Boburning «Bobumoma» singari qomusiy kitobidagi badiiy 
lavhalar va she'rlar yuqorida aytilgan fIkrlarimizga yanada quvvat beradi. 

O'zbek xalqi uzoq yillar davomida Sharq musulmon olami, 
shuningdek, Hindiston, Yunoniston, Gurjiston, Rusiya kabi mamlakatlar 
bilan siyosiy-iqtisodiy, tarixiy-madaniy aloqada bo'lib keigan. Mana shu 
aloqalaming samarasi o'laroq tarjima adabiyoti ham vujudga keldi. O'zbek 
tiliga tojik, eron, ozarbayjon, hind, arab va boshqa xalqlaming badiiy, 
ilmiy hamda tarixiy asarlari tarjima qilindi. Nizomiyning «MaxzanuI-asror», 
«Xusrav va Shirin», «Haft paykar», Shayx Sa'diyning «Guliston», 
«Bo'ston», Nuriddin Abdurahmon Jomiyning «Bahoriston», «Yusuf va 
Zulayho», «Layli va Majnun», «Silsilat uz-zahab» (<<Oltin zanjir»), 
«Iskandar xiradnomasi», «Salomon va Absol», Badriddin Hiloliyning 
«Shoh va gado», hind donishmandlik xazinasining nodir namunasi «Kalila 
va Dimna», mashhur arab ertaklari majmuasi «Ming bir kecha», 
Mirxondning «Ravzat us-safo», Zayniddin Mahmud Vosifiyning 
«Badoye' ul-vaqoe'» kabi asarlari shular jumlasidandir. Tarjima adabiyoti 
xalqlar o'rtasidagi o'zaro madaniy-adabiy aloqa va do'stlik rishtalarini 
mustahkarrJashga, shuningdek, o'zbek xalqiningjahon xalqlari adabiyoti 

7 



bilan yaqindan tanishishiga xizmat qilib keldi. O'zbek tiliga taJjima qilingan 
asarlar muayyan tarixiy sharoitning ma'naviy ehtiyoji, talabi bo'lib, 
ular o'zbek yozma adabiyoti va xalq og'zaki ijodi tajribalarining yanada 
boyishi, teran ma'no va quyuq ranglar bilan to'lishishiga ijobiy turtki 
bo'ldi. O'tmish adabiyotida qo'llangan tarjima istilohiga mazkur atamaning 
bugungi talqinlari nuqtai nazaridan munosabatda bo'lmoq pand berishi, 
bir yoqlama xulosalarga olib kelishi mumkin. Chunki mumtoz mutaJjimlar 
asliyatga hozirgi tarjimonlarga nisbatan ancha erkin va o'ta ijodiy 
munosabatda bo'lishgan. Oqibatda ular qalamidan chiqqan asarlarga 
nisbatan tarjimani qo'llash kamlik qilgandek bo'lib tuyula beradi. Qutb 
Xorazmiy XIV asrda fors tilidan o'zbek tiliga tarjima qilgan "Xusrav va 
Shirin" (Shayx Nizomiy), Sayfi Saroyi (XIV asr) o'zbek tiliga o'girgan 
"Guliston" (Shayx Sa'diy), Mavlono Xiromiy (XIX asr) 
o'zbekchalashtirgan "Chor darvesh", «Ra'no va Zebo» "To'tinoma" 
kabi asarlar bilan kechgan ijodiy mehnat haqida ham ana shunday flkrni 
aytish joizdir. Ayrimlari eslatilgan fazilatlariga ko'ra, tarjima adabiyoti 
ham o'zbek mumtoz adabiyoti tarixining tarkibiy qismi sanaladi. 

O'tmishda yaratilgan adabiyotshunoslikka oid asarlarni ham o'zbek 
mumtoz adabiyoti tarixi o'z ichiga oladi. Shayx Ahmad Taroziyning «Funun 
ul-balog'a», Davlatshoh ibn Baxtishohi Samarqandiyning «Tazkirat ush­
shuaro» Alisher Navoiyning "Majolis un-nafois", "Mezonul-avzon", 
"Muhokamat ul- lug'atayn", "Nasoyim ul-muhabbat", Bobur 
Mirzoning "Muxtasar" yoki "Aruz risolasi", Fazliy Namangoniyning 
"Majmuat ush-shuaro" kabi asarlari shular jumlasidandir. 

1.3. O'zbek mumtoz adabiyotining bosbqa turdosh fanlar bilan aloqasi 
Adabiyot boshqa fanlar singari borliqning sir-u sinoatlari, insonning 
ruhiy-ma'naviy olami kashflyotlari haqida tasavvur beruvchi Hm 
tarmoqlaridan biridir. Bu jihatdan u boshqa fanlarga juda yaqin turadi. 
Adabiyotning fan va boshqa san'at turlaridan jiddiy farqi esa uning ifoda 
uslubida ko'rinadi. Fanning tarmoqlari hayot, borliq, inson taqdiri bilan 
bog'liqjarayonlarni ma'lum kuzatish, izlanish, tajribalar hosilasi bo'lgan 
umumlashmalarga tayanib, ularni ilmiy uslubda umumlashtirsa, adabiyot 
o'sha murakkab jarayonlarni obrazli badiiy aks ettirish bilan shug'ullanadi. 
Obrazlilik badiiy uslub vositasida vujudga kelib, kishining ruhiy-manaviy 
olamiga ta'sir etadi. Shuning uchun adabiyot jamiyatdagi muayyan tabaqa, 
toifa, soha vakillariga mo'ljallanmay, ommaviylik kasb etadi. 

8 



Badiiy adabiyotning obraz yaratuvchi muhim quroli so'z bo'lganligi 
bois o'zbek mumtoz adabiyoti bevosita til tarixi bilan uzviy aloqadorlikda 
ish ko'radi. Muayyan davrda yaratilgan badiiy asar o'sha davr til 
xususiyatlarini o'zida mujassamlashtirishi bilan bir qatorda, ijtimoiy­
siyosiy voqelik, xalqning irfoniy-ilohiy kuzatishlari, falsafiy 
mushohadasi, dunyoqarashi, urf-odatlarini ham o'zida badiiy ifoda etadi. 
Bu jihatdan o'zbek mumtoz adabiyoti ilohiyot, tasavvuf, tarix, falsafa, 
jug'rofiya, etnografiya (elshunoslik) singari fanlar bilan yaqin aloqada 
ish ko'rib, rivojlana boradi. 

Badiiy adabiyot ilm-fan yutuqlaridan uzluksiz ravishda ijodiy istifoda 
etadi. Malikul-kalom Mavlono Lutfiy Shoshiy qalamiga mansub quyidagi 
bayt fikrimizning yorqin dalilidir: 

Quyosh oydek yuzingning xijlatindin, 
Qochib, to'rtinchi ko'k uzra chiqibtur. 

Baytda shoir ma'shuqa yuzini oyga tashbeh qilib, tashxis san'ati 
vositasida quyoshga insonga xos xususiyatlami ko'chiIBan. Mazkur satrlarda 
quyidagi mazmun o'z badiiy ifodasini topgan: Quyosh yorning oydek 
jamolidan xijolat chekadi va qochib to'rtinchi ko'kka chiqadi. Baytning 
yanada to'liq mazmunini tugal anglash uchun Mavlono Lutfiy davri 
nujum (yulduzshunoslik) ilmiga oid ba'zi ma'lumotlarga ega bo'lish 
ham talab etiladi. Sharq-u G'arbda keng tarqalgan geosentrik nazariyaga 
asosan Yer atrofidan boshqa sayyoralar aylanib turadi. Ulaming har 
biri Verga nisbatan ma'lum uzoqlikda bo'lib, y yetti qat osmon 
tushunchasini izohlashga asos bo'lgan. Chunonchi, Oy Verga eng yaqin 
samoviy jism bo'lib, mazkur sayyora - birinchi, Utorid (Merkuriy)­
ikkinchi, Zuhra (Venera, Nohid)-uchinchi, Quyosh-to'rtinchi, Mirrix 
(Mars)-beshinchi, Mushtariy (Yupiter)-oltinchi, Zuhal (Satum)­
yettinchi falakda deb tushunilgan. Yer atrofidan y yetti sayyoraning 
yuqorida keltiriigan tartib asosida aylanishi mumtoz ijodkorlar, jumladan, 
YusufXos Hojib, Ahmad Yugnakiy, Ahmad Yassaviy, Sakkokiy, Hofiz 
Xorazmiy va Alisher Navoiy asarlarida, shuningdek, y yetti qat osmon 
tushunchasi Qur' oni karimda ham uchraydi. Mavlono Lutfiy yuqoridagi 
misraJarida ana o'sha har ikkalajihatni ham nazarda tutgan. Shoirbaytda 
Quyosh to'rtinchi falak sayyorasi deb unga aniqlik kiritmasa-da, shunga 
ishora qiladi. Zero, she'riyatning vazifasi sayyoralarning fazodagi o'mini 
anglatish bo'lmay, balki ilmiy kashfiyotlarga tayangan holda go'zal 
manzaralar yaratish, hayotiy-falsafiy qarashlami ifodalash va badiiy 

9 



rangni quyuqlashtirishdan iboratdir. Shunga ko'ra, quyosh yorning 
jamolidan xijolat chekib, to'rtinchi kook uzra chiqqan, - deya baytda 
husni ta'lil san'atining go'zal namunasi hosil qilingan. 

Ko'rinadiki, badiiy adabiyot uchun faqatgina sohaning tor 
qonuniyatlari emas, balki barcha fanlarning yutuqlariga tayanib ish 
ko'rish badiiyatning zaruriy taqozosidir. 

1.4. O'zbek mumtoz adabiyoti tarixining taraqqiyot yo'U, 
davrlasbtirish tamoyiDari va u baqdagi bahs-u munozaralar 

lIm-fan, san'at va madaniyat rivoji bevosita davrning ijtimoiy-siyosiy 
voqeligi bilan chambarchas bog'liq. Adabiyot ham jamiyat taraqqiyoti 
qonunIariga vobasta harakatlanadi, jamiyatdagi ijtimoiy-siyosiy voqelik, 
malar kurashini o'zida badiiy aks ettiradi. Masalaga shu nuqtai nazardan 
yondashadigan bo'lsak, o'zbek mumtoz adabiyotini muayyan tarixiy 
jarayonlar asosida davrlashtirib o'rganish u haqda ma'lum umumlashma­
xulosalar chiqarishga imkon yaratadi. Biroq adabiyot taraqqiyotining 
o'ziga xos qonuniyatlari inobatga olinmas ekan, bu xulosalar bir yoqlama 
mohiyat kasb etadi. Badiiy adabiyotning ijtimoiy-estetik mohiyat kasb 
etishi, unga turli adabiy oqimlaming ta'siri, ular o'rtasidagi fikrlar 
kurashi, rang-barang va xilma-xil janrlar taraqqiyoti, muayyan davrda 
yaratilgan badiiy asarlarning til xususiyatlari hamda so'z san'atining 
boshqa tamoyillarini nazarda tutib o'zbek adabiyoti taraqqiyot 
jarayonlarini tarixiylik nuqtai nazaridan davrlashtirish maqsadga muvofiq 
sanaladi. 

O'zbek adabiyoti tarixini davrlashtirishda uni ba'zi podsholiklar, 
sulolalar nomlari bilan atash lozimligi haqida ham fikrlar bildirilgan. 
Biroq adabiyotning o'ziga xos taraqqiyot qonuniyatlari bunday 
qarashlarni to'la oqlamaydi. Adabiyotshunos N. M. Mallayev o'zining 
"O'zbek adabiyoti tarixi" kitobida o'zbek adabiyoti tarixini yuqorida 
qayd etilgan qamrovli tamoyillarga ko'ra 6 davrga bo'lib o'rganishni 
tavsiya etadi. Olim undagi ayrim bosqichlami ichki bosqich - etaplarga 
bo'lib o'rganish mumkinligini ham e'tirof etgan. O'zbek mumtoz 
adabiyotini davrlashtirishda N.Mallayevning fikrlariga tayanish mumkin. 
Chunki mazkur masalaga doir bahs-u munozaralar o'zining yetarli 
yechimini topmagan ekan, fanda qabul qilingan hukmron fikrga 
tayanish, uni o'quvchilarga taqdim etish pand bermaydi. Shu o'rinda 

10 



kichik bir tahrirni e'tiboringizga bavola qilishni Iozim topdik. O'zbekiston 
rnustaqilligi e'lon qilingach, XIX asr ikkinchi yarmi va XX asr boshlari 
adabiyotini "Milliy uyg'onish davri o'zbek adabiyoti" tarzida atash 
tarnoyilga kirdi. Biz ham bu o'rinda uni qabul qilishni rna'quI ko'rdik. 
Shunday qilib, o'zbek rnurntoz adabiyotini quyidagi asosiy taraqqiyot 
bosqichlariga bo'Iib o'rganish rnaqsadga muvofiqdir: 

l.Eng qadimgi adabiy yodgorIiklar. 
2.x-XII asrlar adabiyoti. 
3. XIII asr va XN asr boshlaridagi adabiyot. 
4. XN asr o'rtalaridan XVII asrgacha bo'lgan adabiyot. 
5. XVII asrdan XIX asr o'rtalarigacha bo'lgan adabiyot. 
Eng qadimgi adabiy yodgorlildar qadim zamonlardan Markaziy Osiyoda 

yashagan xalqIarning rnushtarak adabiy yodgorligi sanaladi. Shuningdek, 
X-XII asrlarda vujudga kelgan turkiy tildagi adabiyot ham faqat o'zbek 
xalqiga taalluqli bo'lmay, balki Markaziy Osiyo va Sharqiy Turkistonda 
yashovchi turkiy xalqIarning ham mushtarak ma'naviy boyligidir. 

Mavzuni mustahkamlash uchun savoUar 
l.Badiiy adabiyotning o'ziga xos xususiyatlari haqida gapirib bering. 

2. O'zbek mumtoz adabiyoti tarixining tarkibiy qismlari deganda 
nirnalar nazarda tutiladi? 

3. O'zbek mumtoz adabiyoti qaysi fanlar bilan bevosita hamkorlikda 
ish ko'radi? 

4. O'zbek murntoz adabiyotining san'atning boshqa turlari va fanlar 
bilan uyg'un bamda tafovutli jihatlari haqida so'zlang. 

5. O'zbek adabiyoti tarixining taraqqiyot yo'Ii va davrlashtirish 
tamoyillari haqida nima1arni bilasiz? 

Mavzuga oid tayanch tushunchalar 
Badiiyadabiyot. O'zbek adabiyoti. O'zbek mumtoz adabiyoti. Milliy 

uyg'onish davri o'zbek adabiyoti. Yangi o'zbek adabiyoti. Nazm va 
epos. Xalq og'zald ijodi. Mernuar va tarixiy asarlar. Tarixnavislik va 
badiiy adabiyot. Tarjirna adabiyoti. Erkin taIjima. Obrazlilik. O'zbek 
rnurntoz adabiyoti va til tarixi. Mumtoz adabiyot va elshunoslik. Fan 
yutuqIaridan ijodiy foydalanish yo'llari. Adabiyot tarixini davrlashtirish. 
Tarixiylik tamoyili. Adabiyot taraqqiyotining o'ziga xos qonuniyatlari. 

11 



Adabiyotlar 
1. Karimov LA. Istiqlol va ma'naviyat. Toshkent: «Q'zbekiston., 

1994. 
2. Karimov LA. O'zbekiston XXI asr bo'sag'asida: xavfsizlikka 

tahdid, barqarorlik shartlari va taraqqiyot kafolatlari. Toshkent: 
«Q'zbekiston», 1997. 

3. Valixo'jayev B. O'zbek adabiyotshunosligi tarixi. X-XIX asrlar. 
Toshkent: «(Q'zbekiston»-1993, 191 bet. 

4. Mallayev N.M. O'zbek adabiyoti tarixi. Birinchi kitob. Toshkent: 
«Q'qituvchi., 1976, 5-9-betlar. 

5. Q'zbek adabiyoti tarixi. Besh tomlik, I tom. Toshkent: «Fan», 
1977, 7 -18-betlar. 

6. Mirzayev T. Ma'naviy-madaniy merosni o'rganishning ilmiy­
metodologik masalalari. «Q'zbek till va adabiyoti., 1997, 4-son, 3-6-
betlar. 

7. Haqqul I. Maflrum-tafakkur va taraqqiyot tamali. «Q'zbek till va 
adabiyoti». 1998, 3-son, 3-6-betlar. 

12 



II-BOB 
ENG QADIMGI ADABIY YODGORLIKIAR 

2.1. Qadimgi madaniyat. Turon - qadimiy adabiy-madaniy 
markazlardan biri 

Turon insoniyat madaniyati tarixining qadimiy go'shalaridan biridir. 
Arxeologik kuzatishlar bu zaminda uzoq o'tmishda ham kishilar yashashi 
uchun tabiiy sharoit mavjudligini tasdiqlaydi. Boysun tog'larining Teshiktosh 
darasida 8-9 yoshli bolaning bosh suyaklari topilishi fIkrimizning yorqin 
dalilidir. Insoniyat tarixining ilk davrlari haqida ma'lumot beruvchi ushbu 
ashyoviy dalil neondertal odam zoti avlodidan bo'lib, yovvoyilik davrining 
quyi pog'onasida yashab o'tganligi aniqlandi (O'zbek adabiyoti tarixi. 1: 
tom, Toshkent - 1977 , 19-bet). Umuman, Markaziy Osiyo hududida 
eramizdan ko'p ming yillar ilgari odamlar yashagan degan fikrlar mavjud. 
Kishilikjamiyati taraqqiyoti bilan o'lkamizda ilm-fan, madaniyat va san'at 
rivoJlanib bordi. Xalqimiz madaniyati tarixi haqida yunon, xitoy, hind va 
arman tarixchilari kitoblarida, "Avesto", Bexustun, Bundaxishn, O'rxun­
Enasoy yodgorliklari kabi bir qancha manbalar va Abu Rayhon Beruniy, 
Muhammad Narshaxiy singari ulug' o1im1arimizning asarlarida qimmatli . 
ma'lumotlar keltirilgan. 

Qadimgi Turon hududi eramizdan oldingi birinchi ming yillik 
o'rtalarida Baqtriya, Marg'iyona, So'g'diyona, Xorazm, Pamya, 
Amudaryoning quyi oqimi, Zarafshon. vohalari, Parkana (Farg'ona) va 
boshqajoylardan tarklb topgan edi. Bu yerlarda til va tunnush tarnjihatidan 
bir-biridan uncha farqlanmagan massagetlar, xorazmiylar, so'g'dlar, 
parfiyanlar kabi qabila va elatlar istiqomat qilishib, ba'zan 
ko'chmanchilik, ba'zan esa o'troq holda frun kechirishgan. Bular ibtidoiy 
jamoa tuzumi davrida ovchilik va baliqchilik, keyinchalik esa chorvachilik 
va dehqonchilik bilan shug'ullanishgan. Dehqonchilik asosan toshqin 
suvlardan foydalanish asosida tog' yon bag'irlarida va soylik joylarda 
rivojIangan. Jamiyatning ijtimoiy va iqtisodiy, siyosiy-tarixiy, axloqiy­
madaniy taraqqiyoti natijasida dehqonchilikda sun'iy sug'orishdan keng 
foydalanila boshlangan. Bunday jarayonning tadrijiy takomili ishchi kuchiga 
bo'1gan ehtiyojni kuchaytiradi. Natijada katta qabilalar ittifoqi, quldorlik 
davlatiga asos solinadi. Kishilarning bu shakldagi uyushmalari ularning 
ijtimoiy - iqtisodiy va madaniy hayotiga o'zining sezilarli ta'sirini ko'rsatdi. 

13 



Kanal qazish, to'g'onlar qurish, sug'orish shahobchalarini tozalash, 
mudofaa inshootlarini qurish kabi ishlar amalga oshirilgan. 

Qadim Turonda quldorlik davrida Maroqand (Samarqand), Kiropol 
(hozirgi Tojikiston davlatiga qarashli O'ratepa shahri) singari shaharlar 
barpo etiladi, konchilik va hunarmandchilik taraqqiy qiladi. Arxeologik 
kuzatishlar va ba'zi manbalarning ma'lumot berishicha, o'lka aholisi 
konlarda mehnat qilishgan, rnis va ternir eritish asosida turli harbiy va 
mehnat qurollari yasash, kemasozlik, to'quvchilik, binokorlik, zargarlik 
kabi hunarlar rivoj topib, bu odamlarning savdo-sotiq ishlari bilan 
shug'ullanishlari va hatto neftdan foydalanishlari uchun imkon hozirlab 
beradi. Feodalizmning ilk davrlaridan boshlab sug'orishga asoslangan 
dehqonchilik, shaharlar hayoti ham zaiflashgan. Yirik quldorlik shaharlari 
o'rnini kichik feodal shaharlari egaUagan. Kishilar ko'proq 
hunarmandchilik, savdo-sotiq va boshqa ishlar bilan mashg'ul bo'lgan. 

J\jdodlarimizning tabiat mo'jizalari oldidagi ojizligi olamda ezgulik va 
yovuzlik kuchlarining muntazam to'qnashuvi mavjudligi to'g'risidagi 
tushunchalarini shakllantiradi. Bular orasida kosmogonik tushunchalar 
alohida aharniyat kasb etadi. Qadimgi kishilikning Quyosh kulti (Mitra)ga 
sig'inishi tabiatda ulug' va foydali kuchlar - quyosh va suv (Anaxita suv 
ma'budasi) abadiy bo'lgan o'lka hamda of at keltiruvchi kuchlar - zulmat 
va kulfat abadiy mavjud bo'lgan o'lkaning borligiga ishonish bilan bog'liq 
holat - hodisalar shakllangan. Bu singari ajdodlarirniz topingan kultlar 
eramizdan avvalgi birinchi rning yillikda vujudga kelgan zardushtiylik diniga 
qo'shilib ketadi. Qadimgi Turonda kishilar budda dini (buddizm), moniy 
dini (maneizm), nasora (nestarian) xristianligi, yahudiy dini, Ellin xudolari 
(Zevs, Afina, Poseydon, Appolon va boshqalar)ga ham e'tiqod qilganliklari 
ma'lum. Ammo arab xalifaligi istilochilik harakatlaridan so'ng juda katta 
hududlardagi aholi uchun islom dini asosiy e'tiqod bo'lib qoladi (Mallayev 
N. O'zbek adabiyoti tarixi, Toshkent, 1976, 30-bet). 

Markaziy Osiyo xalqlarining katta qisrni eramizdan avvalgi birinchi 
ming yillikda eron tillari guruhiga mansub lahja va shevalarda so'zlashishgan. 
Bunday ahvol tilning Grek-Baqtriya davlati hukmronligi yillarida va 
Markaziy Osiyo ahmoniylar tomonidan istilo qilingan davrda ham 
rivojlanib borganligidan dalolat beradi. Ammo Baqtriya shohlari saroyida 
grek tilining nufuzi sezilarli darajada baland bo'lgan. Turon hududida 
turkiy tilning shakllanish va rivojlanish jarayoni xunnlarning bu yerga 
ko'chib kelishi hamda o'troqlashishi bilan bog'liq. Olimlarning flkricha, 

14 



ularning aksariyati Oltoy till shajarasining turkiy guruh.iga rnansub tillarda 
gaplashishgan. Xunnlaming dastlab eramizdan avvalgi II asrda Turon 
zaminida paydo bo'la boshlagani ko'pchilik qadimshunos va elshunos 
olirnlar tarafidan e'tirof qilinadi. Ulaming Yettisuv va Sirdaryo bo'yidagi 
cho'llarga ko'chib kelib mahalliy xalq - skif-massagetlar bilan chatishib 
ketishi eramizdan avvalgi II - I asdarga to'g'ri keladi. Bu jarayonning 
davom etishi o'1kam:izda turkiy tillar guruhining keng tarqalishiga imkon 
yaratadi. Shunday qillb, asosan, turk xoqonligi davlati davrida Shimolly 
Enasoydan Mo'g'ulistongacha bo'lgan hududda turkiy til keng iste'molda 
bo'lgan. Markaziy Osiyodagi Eron tillari guruhiga mansub lahja va 
shevalarda so'zlashuvchi yerli xalq sekin-asta turkiy tillarda so'zlashuvchi 
aholi bilan chatishib ketib, turkiy tillarda so'zlay boshlaydi. 

Markaziy Osiyo xalqlari juda qadim zamonlardan yozuvdan ham 
foydalanib kelishgan. Turon, Eron va ularga tutash o'lkalarda dastlab 
oromiy yozuvi qo'llanilganligi jUda ko'p rnanbalarda qayd etiladi. Greklar 
tomonidan Markaziy Osiyoning zabt etilishi bilan grek yozuvi ham 
e'tibor paydo qUa boshlaydi. Olirnlaming fikricha, oromiy, grek, forsiy 
mixxat yozuvlari ma'lum davrlar mobaynida ma'muriy huiiatlarda 
qo'llangan. "Avesto", Xorazm, so'g'd, kYshon, run (O'rxun-Enasoy), 
uyg'ur yozuvi va boshqa shunga o'xshash yozuvlar esa eramizdan avvalgi 
birinchi ming yillik o'rtalarida asta-sekin oromiy yozuvi negizida paydo 
bo'lgan mahalliy yozuvlardir. 

"Avesto", Xorazm, so'g'd yozuvlarining eng qadimgi xat turlaridan 
ekanligini arxeologik kuzatishlar asosida bizgacha yetib kelgan yodgorlik­
va ayrim manbalar tasdiqlaydi. Fanda "O'rxun-Enasoy" yoki "turkiy 
run yozuvi" deb nomlangan yozuv I asrda vujudga kelgan bo'lib, 
Shimoliy Enasoydan Mo'g'ulistonga qadar cho'zilgan hududda istiqornat 
qiluvchi xalqlar va qabilalar tomonidan keng qo'llanilgan. O'rxun va 
Enasoy daryolari bo'ylaridan topilgan V-VII asrga mansub yodgorliklarda 
ham mazkur yozuvdan foydalanilganligi ma'lum bo'ldi. 

So'g'd xati negizida O'rxun-Enasoy yozuvi bilan oldinma-keyin vujudga 
kelgan xat uyg'ur yozuvi nomi bilan shuhrat topdi . Sharqiy Turkiston, 
Movarounnahr va Xurosonda uyg'ur yozuvi juda uzoq yillar tatbiq etildi. 
Arablar istilosidan so'ng yurtirnizda arab yozuvi joriy etilgan bo'lsa-da, 
temuriylar davriga qadar uyg'ur yozuvidan foydalanildi. YusufXos Hojib 
"Qutadg'u bilig" dostonining Venadagi kutubxonasida saqlanayotgan 
qo'lyozma nusxasi, Ahmad Yugnakiyning "Hibat ul-haqoyiq" asari, 

15 



Xorazmiyning "Muhabbatnorna"si, Mavlono Lutfiy va boshqa shoirlaming 
ayrim she'rlari uyg'ur yozuvida ko'chirilgan. 11m-fan, madaniyatimiz tarixida 
arab yozuvi rnuhim ahamiyat kasb etadi. VIII asrdan keng tarqala bosh1agan 
arab yozuvidan o'zbek xalqi taxminan 1200 yil davomida istifoda etdi. 
Yusuf Xos Hojib "Qutadg'u bilig" dostonining Namangan va Qohira 
shaharlarida saqlangan nusxalari arab yozuvida bitilgan eng qadimiy turkiy 
yodgorlik sanaladi. Ko'rinadiki, Markaziy Osiyo xalqlari yozuvdan juda 
qadim zamonlardan, eramizdan avvaIgi birinchi ming yi1lik o'rtalaridanoq 
foydalana boshlashgan va u madaniyat, ilm-fan, jumladan, adabiyotning 
rivojiga sezilarli ijobiy ta'sir ko'rsatgan. 

Qadimgi Turonda ilm-fan taraqqiyoti jarayoni va darajasi haqida 
rna'lurnot beruvchi yodgorliklar bugunga qadar juda kam miqdorda 
yetib keigan. Bizgacha saqlanib keJgan so'g'd taqvimi, Beruniyasarlari 
va boshqa yozrna manbalardagi rna'lurnotlar Turon zaminning 
donishrnand farzandlari fanning astronomiya, geornetriya, geodeziya, 
flZika, kimyo va boshqa tarrnoqlari bilan shug'ullanganliklari hamda 
ayni sohalarda sezilarli ijobiy rnuvaffaqiyatlarni qo'Iga kiritganliklaridan 
darak beradi. Ayniqsa, falakiyot i1mining ikki - jabhasi ilmi hay'at 
(astronomiya) va ilmi nujurn (astrologiya) shu sarzaminda o'zining 
rna'lum taraqqiyot bosqichlarini o'tagan. Jumladan, otashparastlik dini 
vakillariga o'n sakkizta sayyora rna'lum bo'lgan. Bulardan ettitasi Quyosh 
(sayyora sifatida tushunilgan), Oy, Utorid, Zuhra, Mirrix, Mushtariy 
va Zuhal bo'lib, yetti sonining ilohiylashuviga sabab hisoblanadi. So'g'd, 
Xorazm va boshqa yerlardagi olimlar asosiy sayyoralar, yulduzlarni 
o'rganib, ularni nomlaganlar hamda BUIj (Zodiak) sisternasini aniqlab 
olganlar. Shohlar saroyida munajjimlar faoliyat kO'rsatishgan. Ular 
goroskoplar tuzib, yulduzlar olamini kuzatishgan. Ayni choqda 
munajjimlar maternatika, fizika, falsafa, tibbiyot kabi fan tarmoqlari 
bilan shug'ullanishgan. Mahmud Qoshg'ariyning "Devonu lug'otit turk" 
asaridan kehiriladigan quyidagi to'rtlik turkiy xalq1ar fanning bu sohasi 
bilan qadimdan mashg'ul bo'lganliklarini tasdiqlaydi: 

Qara to'nug kechursadim, 
Ag'ir uDi uchurcadim. 
Jeti kaDin qachirsadim, 
Saqish ichra kunum tug'di. 

16 



Ushbu satrlarni prof. S. M. Mutalibov quyidagicha zamonaviy o'zbek 
tiliga tabdil qilgan: «Qorong'u kechaning o'tishini istadim, og'ir uyquni 
qochirishni istadim, bir necha marta y yetti qaroqchi yulduzining 
aylanishini sanadim. Sanamoqda edim, kunduz quyoshi porlab chiqdi». 
(Mahmud Qoshg'ariy. Devonu lug'otit turk. II tom. Toshkent: «Fan» 
1963, 265-266-betlar). 

O'lkamizda qadimgi zamonlardan binokorlik, hunarmandchilik, 
kemasozlik singari sohalarning keng taraqqiy qilganligi ajdodlarimizning 
fanning zikri o'tgan sohalarida erishilgan yutuqlari natijasidir. 

Arxeologik kuzatishlar natijasida Markaziy Osiyoning qator 
joylaridan turli davrlarga mansub juda ko'p shaharlar, qo'rg'onlar, 
maqbaralar, xi1ma-xil istehkomlarning xarobalari aniqlandi. Xorazm 
vohasidagi Tuproqqal'a, Ko'zali qiz, Qo'yqirilgan qal'a, Yonbosh 
qal'a, Farg'ona vodiysidagi Chust, Dalvarzin, Buxoro yaqinidagi Qizil 
qir, Varaxsha, Vardonze, Toshkent yaqinidagi Oqtepa va boshqa shahar 
hamda qo'rg'onlarning qoldiqlaridan topilgan madaniy qatlamga doir 
ashyoviy dalillar qadimgi Turonning o'ziga xos arxitekturasi, tasviriy 
san'ati, ma'naviy olami haqida muhim ma'lumotlar beradi. Yurtirnizda 
rassomchilik, naqqoshlik, haykaltaroshlik, musiqa va boshqa san'at turlari 
qadimdan rivojlangan. Yozma manbalar va keyingi yillarda qadimshunos 
olimlar izlab topgan yodgorliklar shunday xulosaga kelish asosini beradi. 

1932 yilda Termiz yaqinidagi Ayritomdan toshga ishiangan uch 
cholg'uchi ayol surati topiladi. Ularning qo'llaridagi musiqa asboblari 
rubob, arfa va do'mbiragajuda o'xshab ketadi. 1945-1947 yillarda ochilgan 
Tuproqqal'a saroyidagi III asrga mansub devor naqshiari va haykallar, 
shuningdek, shu yerdan topilgan arfa chaluvchi qiz surati mo'ysafid 
Turonda tasviriy san'at, naqqoshlik va musiqa qadimiy taraqqiyot bosqichini 
o'taganllgidan yorqin dalolatdir. 1938 yilda Buxorodan uncha uzoqlikda 
bo'lmagan Varahsha saroyidagi II -VI asr~ tegishli naqshlar va manzarali 
o'yma bezaklar ham shunday tasavvur hosil qilishga imkon beradi 
(Mallayev N. O'zbek adabiyoti tarixi. Toshkent, 1976, 35-37 - betlar). 

2.2. Eng qadimgi og'zaki adabiyot yodgorliklari 

Dastlab og'zaki shaklda paydo bo'lgan badiiy ijod yozma adabiyotning 
vujudga kelishi uchun keng imkoniyat yaratdi. Xalq og'zaki ijodiyotining 
o'ziga xos xususiyati shundan iboratki, u ilk yaratilgan shaklini to'la saqlab 

-., '~--..-=------

17 :,,, ? LX .. 

:~I~ 
.....---.-..... _--_. ---



qolmay og'izdan-og'izga, avloddan-avlodga, davrdan-davrga o'tib, 
sayqallashib boradi. Shu yo'sinda badiiy ijod asarlarining turli variantlari 
vujudga keladi. Uzoq o'trnishda ajdodlarimiz tomonidan ijod etilgan badiiy 
so'z namunalarining ko'pchiligi tabiiyki unutilib yuborilgan. Shunday 
bo'lishiga qaramay, ba'zi tarix kitoblari, ilmiyasarlar, yozma yodgorliklar 
va boshqalar ilk og'zaki badiiy ijod haqida rna'lum taassurotlarni hosil 
qilishimizga asos beradi. Bular Gerodot, Kteziy, Polien, Xores Mitilenskiy 
kabilarning tarixiy asarlari, shuningdek, o'rta asr tarixchilari Hanua 
Isfahoniy, Tabariy, Ma'sudiy, Beruniy, Saolibiy, Bal'amiylarning ilmiy, 
tarixiy kitoblari va tazkiralaridir. Mazkurtarixiy-ilmiy asarlarda xalq og'zaki 
ijodi ayrim namunalarining mazmuni hikoya qilingan bo'lsa, ba'zilaridan 
ayrim parchalar keltirilgan. Bulardan tashqari, «Avesto., «Bexustun., 
«Bundaxshin», «Denkard. singari yozma yodgorliklardan ham qadimgi 
folklor namunalari o'rin olgan. Mashhur tilshunos olim Mahmud 
Qoshg'ariyning «Devonu lug'otit turk» asarida qadimgi turkiy xalqlar 
og'zaki ijodining qo'shiq, 1irik she'r, rnaqol kabi janrlaridan namunalar 
keltiriladi. Qadimgi mifva afsonalar Firdavsiyning «ShohnoI113»sida qayta 
ishlandi. Arab tilida yirik tazkira yaratgan Abu Mansur as-Saolibiyning 
"Yatimat-ad dahr" asarida (961-1038) 'o'sha qadimiy madaniy 
obidalarning namunalari keltirilgan. To'la nomi «Yatimat ad-dahr fi 
maxosin ahl al-asr» «<Asr ahlining fozillari haqida zamonasining 
durdonasi») bo'lgan bu tazkiraning Qohira nashri 1801 sahifani tashkil 
etadi. Tazkira to'rt qismdan tarklb topadi. Uning oxirgi fasli O'rta Osiyoda 
nash'u namo topgan ijod ahliga bag'ishlangan bo'lib, ular 124 adibdir. 
Shulardan 48 nafari Buxoro farzandlari hisoblanadi. Buxorolik 
qalamkashlar zamona zayli bilan o'z asarlarini yo arab tilida yozishgan 
yoxud .mavjud adabiy yaratmalarni arabchaga o'girish bilan 
shug'ullanishgan. Tabiiyki, taIjima uchun tanlangan asarlar qatorida xalq 
donishmandlik xazinasining noyob namunalari ham bor edi. Og'zaki 
ijod obidalarini yozma badiiy adabiyotga olib kirish jarayoni mumtoz 
adabiyotimizning aksariyat yirik hajmli asarlarida o'z ifodasini topib, 
takomillashgan. Ayniqsa, ulug' o'zbek shoiri Alisher Navoiy «Xamsa»si 
tarkibidanjoy olgan dostonlarda bunday noyob adabiy hodisa namunalarini 
kO'plab uchratishimiz mumkin ... 

Bizgacha yetib kelgan qadimgi xalq og'zaki ijodi namunalari miflar, 
afsonalar, qo'shiqlar, lirik she'rlar, qahramonlik eposlari va boshqa 
shakldagi adabiy asarlardan iboratdir. 

18 



2.2.1. Mif va afsonalar 

Tabiatning mo'jizaviy siru sinoatlari old ida juda ojiz qolgan ibtidoiy 
odamlar tabiiy hodisalar: chaqmoq chaqishi, dovul, suv toshqini, 
zilzila kabilardan dahshatga tushishgan, ularning kelib chiqishi, 
mohiyatini yetarli darajada anglashmagan. Ular osmon, yer, oy, quyosh 
kabilarni jonli narsalar sifatida tasavvur qilishgan. Shu bois kishilarga 
of at keltiruvchi kuchlar (dushman)dan xalos bo'lish uchun ezgulik 
kuchlari - (do'st)dan mad ad so 'rashgan , ularga topingan, ayrim 
hayvonlarni muqaddas deb bilishgan. Qadimgi kishilar ezgulik kuchlarini 
xudolar, ruhlar; yomonlik kuchlarini esa devlar, jinlar tarzida 
tasavvurlarida gavdalantirishgan. Shu tariqa olamning tuzilishi, uning 
mohiyati, tabiiy hodisalarning vujudga kelish sabablari xususidagi 
ibtidoiy odarnlarning xayoliy tasavvurlari mahsuli- miflar paydo bo'lgan. 

Mif grekcha atama hisoblanib, so'z, rivoyatdan olingan bo'lib, 
dunyoning paydo bo'lishi, tabiat hodisalari, xudolar va pahlavonlar 
haqidagi to'qima afsonalardir. Mazkur miflar ibtidoiy odamlarning 
ezgulik bobidagi shirin niyatlarini o'zida badiiy ifoda etgan, ularga ruhan 
dalda bergan, doimo g'alabalar sari undagan. Baxt va baxtsizlik o'lkasi 
qahramonlari o'rtasidagi keskin kurash mifiarning asosiy ziddiyati 
(konflikti) va mavzui sanaladi. Zardushtiylik dinining muqaddas kitobi 
«Avesto» va boshqa ilohiy kitoblarda mohiyat e'tibori bilan shunday 
mavzularga uyg'un ohanglar nazarga tashlanadi. 

«Avesto», shuningdek, «Bundaxshin»da aytilishicha, ikki olam: 
yaxshilik va yomonlik olami bor. Yaxshilik olamiga Ahura Mazda (Hurrnuz), 
yomonlik olamiga Angra Manyu (Axriman) boshchilik qiladi. Go'yo 
3000 yil mobaynida bu ikki olam bir-biri bilan to'qnashmagan, 
olishmagan. Yaxshilik va nur olamidan xabar topgan Axriman unga 
qarshi kurash ochmoqchi bo'ladi. Hurmuz bu kurashning oldini olib, 
ikkinchi uch ming yillikda osmon, suv, yer, o'simlik, hayvonlar kabi 
mavjudotlarni hamda birinchi insonni yaratadi. O'sha davrda zulm ham, 
kasallik va o'lim ham bo'lmagan ekan. Shundan so'ng uchinchi davr 
(6000-8999) - kurash davri boshlanadi. Yer yuzi turli kuchlarning 
to'qnashuv maydoniga aylanadi. Axriman birinchi insonni o'ldirsa ham, 
kishilik urug'ini butunlay yo'qotib yuborolmaydi. To'rtinchi davr (9000-
11999) da yaxshilik va nur kuchlari yomonlik va zulmat ustidan g'alaba 
qozonadi. Yaxshilik va yomonlik kuchlari o'rtasida shafqatsiz kurash 

19 



rnanzaralari Mitra, Anaxita, Kayurnars, Virna (Jarnshid), Gershasp, 
Elikbek va boshqalar obrazida rnujassamJashtirilgan (Mallayev N. O'zbek 
adabiyoi tarixi. Toshkent: "O'qituvchi", 1976, 43-bet). 

Mitra - quyosh xudosi. «A vesto»da u bitrnas-tuganmas kuchga ega bo'lgan 
pahlavon sifatida gavdalantiriladi. Qadimgi Turon va Eron xalqlarioing 
rnushtarak ma'naviy rnerosi bo'lgan «Avesto» Mirsodiq Mirsulton o'g'li 
Ishoqov tomonidan o'zbek tiliga taIjima qillnmoqda. Mutarjim ushbu 
rnuqaddas rnanbani o'zbekchaga o'girishda I. Steblin-Kamenskiyning ruscha 
tarjimasi, shu bilan bir qatorda, «Avesto» asl rnatni nashrlari va G'arbiy 
Ovrupa tillariga qillngan tarjimalariga tayanadi. «Avesto»ning M. Ishoqov 
tarjimasida quyosh xudosi Mitra quyidagicha tasvirlanadi: 

Mitraga topinurmiz, 
Otlari serg'ayratga, 
Keng tuyoqdor otliga, 
Qonxo'r yov tomon yelgan 
Zich saflami yorguvchi, 
Yog'iy yurt yovlarining. 

Mitra yelib borgan chog', 
Qonxo'r yov sari tomon, 
So'qishgan mamlakatlar 
Lashkarlari oralab 
So'zga xoin odamlar 
Qo'lin ortidan tutar, 
Ko'zlarin ko'rmas qilar, 
Quloqlarin etar kar. 
Oyoqlarin shol etar, 
Kuchin qirqib zarbasin 
So'zni buzgan yovlaming 
Va el-yurt mamlakatning 
Jazosin shunday berar 
Yaylovi cheksiz Mitra, 
Baxt uchundir namozim, 
Bm uchun ibodatim. 

(<<O'zbek till va adabiyoti», 2000, I-son, 63-bet) 
Ardvi Sura Anaxita - yer, suv va unum ma'budasi. Professor 

M.lshoqovning izoh berishicha, Anaxita - Ardvi Suraning «pokiza, 

20 



toza» ma'nosini anglatuvchi doimiy sifatidir. Bu sifatda Ardvi Suraning 
o'simliklar, nabotot homiysi, hosildorlik, farovonlikni ta'minlash 
ma'budasi ekanligi kabi vazifalari ham qo'shilib ketadi. Ardvi Suraning 
sopoldan ishlangan haykalchalari qo'lida anor, bir tutam kook novda 
tasvirlanishi ham o'sha fazilati tufaylidir. Anohid tabiatning o'lmaslik 
ramzi hisoblanadi. «Avesto»da Vistarushning Ardvi Suradan Vivanxuxati 
daryosi oqimini to'xtatishni iltimos qilganidan so'nggi manzara asarda 
quyidagicha ifoda etiladi: 

Ardvi Sura namoyon 
Bo'ldi go'zal qiz misol. 
Qurb-qudratli ulug'vor 
Sarvqad bo'ychan nihol. 
Go'yo ko'rkam zodagon, 
Siymosidir nurafshon. 
Oqizib jo'natdi-yu, 
Bir zumda ikki bo'lib 
Vivanxuxat suvini-
Bir qismini irg'atdi, 
Bir qismini to'xtatdi. 

(M. Ishoqov tarjimasi) 
«<O'zbek tili va adabiyoth), 1999, 3-son, 66-bet) 

«Avesto» iste'dodli mutarjim va shoir Asqar Mahkam tomonidan 
ham o'zbek tiliga o'girildi. Ushbu nusxa muqaddas kitobning 2700 yillik 
to'yi munosabati bilan yuqori sifatda bosilib chiqdi. Ancha batafsil sharh­
u izohlar bilan ta'min etilgan (umumiy hajmi 53 b.t. ziyodroq). 
«Avesto»ga professor T.Mahmudov kattagina soOng so'z yozgan. 

Kayumars afsonasi. Qadimgi Turon va Eron xalqlari orasida keng 
tarqalgan Kayumars afsonasining mufassal bayoni va uning turli nusxalari 
haqida Abu Ja'far Muhammad bin Jariy Tabariyning «Ta'rixi Tabariy» 
asarida ma'lumotlar beriladi. Shuningdek, Firdavsiyning «Shohnoma», 
Beruniyning «O'tmish avlodlardan qolgan yodgorliklaf»), Alisher 
Navoiyning «Tarixi muluki Ajam» asarlarida ushbu afsonaning tafsilotlarini 
uchratish mumkin. Professor S.P.Tolstovning «Qadimgi Xorazm 
madaniyatini izlab», adabiyotshunos N.M.Mallayevning «O'zbek adabiyoti 
tarixi», hamda mualliflar jamoasi tomonidan yaratilgan besh tomlik «O'zbek 
adabiyoti tarixi» kitobining (akademik nashr) I tomida (Toshkent, 1977) 
ushbu qadimiy afsona haqidagi ilmiy mulohazalar o'z ifodasini topgan. 

21 



Olimlaming ftkricha, Kayumars afsonasining asosiy manbai «Avesto»dir. 
N. Mallayev Kayumarsni Gaya Martan yoki Gavomard (ho'kiz 

kishi) deya atalganligini e'tirof etib, mifalogiyaga ko'ra, u Ahura Mazda 
tomonidan yer yuzida yaratilgan ilk odam ekanligini qayd qiladi. 
Tadqiqotchi Kayumarsning ikki vujud: ho'kiz va odamdan tarkib 
topganligini aytib o'tib, uni insoniyatning ashaddiy dushmani bo'lgan 
Axriman tomonidan o'ldirilishi, Kayumars jasadining ho'kiz qismidan 
55 xiI don, 12 xiI o'simlik, sigir va ho'kiz, ulardan esa 272 xiI foydali 
hayvonlar paydo bo'lgani, odam qismidan esa insonning erkak va ayol 
jinsi hamda metall vujudga kelganligini bayon etadi (Mallayev N. O'zbek 
adabiyoti tarixi. Toshkent: "O'qituvchi", 1976, 45-bet). 

Beruniy ham «O'tmish avlodlardan qolgan yodgorliklal» asarida 
Kayumars afsonasining turfa talqinlari xususida to'xtaladi. Olimning 
ftkricha, Kayumarsning «Girshoh» «<Tog' podshohi») va Gilshoh 
«<Loyshoh») degan laqablari bo'lgan. Kayumars afsonasining Beruniy 
asaridagi tafsilotlari N. MaUayevning mulohazalari uchun ham asos 
vazifasini o'tagan ko'rinadi. Afsonada hikoya qilinishicha, Axrimanning 
(iblis) yomon qilmishlaridan xudo ham hayratda qoladi va Qodiri 
qudratning peshonasidan ter chiqadi. Shoda-shoda ter tomchilari artib 
tashlanganda, ulardan Kayumars tug'iladi. Xudo Kayumarsni Axriman 
yoniga jo'natadi. Kayumars Axriman yoniga yetib kelib, uning elkasiga 
minib oladi va shu holda dunyoni aylana boshlaydi. Nihoyat, Axriman 
bir hiyla bilan Kayumarsni elkasidan uloqtirib tashlaydi va uning ustiga 
minib olib, (Kayumarsni) eyajagini aytadi. Seni qaysi tomoningdan 
boshlab eyayin, - deya so'raydi Axriman. Oyoq tomonimdan, deb javob 
beradi Kayumars va ilova qiladi: tokim bosh qismimga yetguningcha dunyo 
go'zalligidan uzoqroq babra olib turayin. Ammo Kayumars Axrimanning 
o'zi aytgan gapning teskarisini qilishini bilar edi. Axriman Kayumarsni 
bosh tomonidan eya boshlaydi. Uning beliga yetganda, Kayumarsning 
urug'donidan ikki dona urug' yerga tushadi va ulardan o'simlik unib chiqadi. 
O'sha o'simliklardan esa bir o'g'il va bir qiz (Meshi va Meshona) paydo 
bo'ladi. Forslar ulami Odam va Momohavo deb biladilar. O'sha mo'jizaviy 
odamlar yana Malhi va Malhiana deb ham atalganlar. Xorazmliklar esa 
ularni Mard va Mardona deb ataydilar (O'zbek adabiyoti tarixi. 5-tomlik. 
I-tom. Toshkent: "Fan", 1977, 26-bet). 

Jamsbid afsonasi. Jamshid haqida Firdavsiy, Tabariy, Beruniy, Navoiy 
kabi shoir va olimlarning asarlarida qiziqarli ma'lumotlar beriladi. 

22 



N.M.Mallayev «Alisher Navoiy va xalq ijodiyoti~ nomli kitobida 
Jamshid haqidagi mulohazalarini bayon etarkan, uning «Avesto»da 
Yirna nomi bilan atalganligini qayd etadi. Olimning fikricha, yetti yuz 
yil hukmronlik qilgan Jamshid zamonasida kishilar Axrimanning 
zulmidan qutiladilar, muhtojlik, kasallik va o'lim yo'qolib ketadi. Yana 
shu kitobda qayd etilishicha, Yirna adolatli hukmdor bo'lib, uning 
davrida qahraton sovuq va jazirama issiq, jonli mavjudotlarning qarish 
va o'lishi ham bo'lmagan ekan. Jamshid yer yuzini uch baravar 
kengaytiradi, chorva mollari va turli xiI qushlarni ko'paytiradi. Biroq 
uning saltanati zamonida qahraton qish boshlanib, kishilarga of at 
keltiradi. Qish o'tib qor va muzlar erib, yaylovlarni suv bosadi. Shunda 
Jamshid yana najotkorlik ko'rsatadi. U katta g'ovlar qurdirib, kishilarni 
va ularning mol-mulkini suv toshqinidan saqlab qoladi, uy-joylar barpo 
etadi, ariqlar ochadi (Mallayev N. Navoiy va xalq ijodiyoti. Toshkent-
1974. 99-100-betlar). 

Xalqimizning qadimiy bayramlaridan Navro'zning tantana qilinishi 
ham Jamshid nomi bilan bog'Iiqligi afsonalarda o'z ifodasini topgan. 
Hikoya qilinishicha, Navro'z JamShidning Ozarbayjonga safar qilgan 
kuni emish. Jamshid u yerga keIgach, o'ziga bir shohona taxt yasattirib, 
turIi qimmatbaho toshlar, durr-u javohirIar biIan bezatiJgan tojini 
boshiga kiyib, taxtiga o'tiribdi. Bu orada quyosh chiqib, ofiobning nuri 
Jamshidning toji bilan taxtiga tushibdi. Birdan butun tevarak-atrof 
munavvar bo'lib ketibdi. Bu mo'jizani ko'rib, hayratlangan el-ulus 
Jamshid taxtiga o'tirgan o'sha kunni Navro'z, ya'ni yangi kun deb 
bayram qilgan ekan (<<Navro'z». Tuzuvchilar: T. Mirzayev, M. Jo'rayev. 
Toshkent: "Fan", 1992, 19-bet). 

Gersbasp afsonasi. Afsonalarda Gershasp obrazi xalqni ofatIardan 
qutqaruvchi qahramon sifatida tasvirlanadi. Shulardan bizgacha yetib 
kelgan Gershasp haqidagi bir afsonaning mazmuni quyidagichadir: 

Bir ajdar kishilarga ko'p baxtsizIik keltiradi, qabilaning hayoti xavf 
ostida qoladi. Qahramon Gershasp ajdarga qarshijangga otlanadi va qjdarning 
maskaniga qarab yo'I oIadi. Gershasp tush chog'iga qadar ajdarni qidiradi, 
biroq uni topolmaydi. U o't yoqib, ovqat pishirmoqchi bo'ladi. Ajdar 
shunchalik katta ekanki, Gershasp ancha vaqt uxlab yotgan ajdarning 
ustida aylanib yursa ham, uni payqamabdi va o'chog'ini uning ustiga qurgan 
ekan. O't qjdarning badanini qizdiribdi va u vazmin qimirlay boshlabdi. 
Shundan so'nggina Gershasp ajdaming ustida kezib yurganini payqab qolibdi. 

23 



Lekin Gershasp vahima va sarosimaga tushmabdi. U bu ulkan va dahshatli 
maxluqqa qarshijang boshlabdi, qurollarini mohirlik bilan ishlatibdi, ajdami 
yengib, kishilami uning halokatidan qutqaribdi (Mallayev N. O'zbek 
adabiyoti tarixi Toshkent: "O'qituvchi", 1976, 46-bet). 

Elikbek afsonasi. Elikbek obrazi ham xalq afsonalarida Gershasp 
singari qahramon sifatida gavdalantiriladi. Bu afsona 1902 yilda Qoshg'arda 
qadimgi og'zaki adabiyotning «Chistoni Elikbeb degan muhim bir 
yodgorlik matni kashf qilinishi bilan og'izga tushadi. 01imlarning fikricha, 
bu afSona matni taxminan VIII -IX asrlarga mansubdir. «Chistoni Elikbeb 
AFitratning «O'zbek adabiyoti namunalari» kitobidan ham o'rin oigan. 
«Chistoni Elikbebning to'la matni saqlanmagan, uning bizgacha yetib 
kelgan matnida quyidagilar bayon etilgan:. 

Jinlar Elikbekning qabiladoshlaridan ko'p kishini qirib tashlaydi. 
Rakshosh nomli dahshatli dushman (ehtimol dey bo'lsa kerak) el 
orasida yuqumli kasallik tarqatadi. Fidokor Elikbek el-yurtni bu of at dan 
qutqarib qolmoq uchun dushmanla.rga qarshi jangga otlanadi. U bir 
chorrahada son-sanoqsiz jinla.rga duch keladi. Ular kishilami burdalab, 
qonlarini ichib, ichak-chavoqlarini badanlariga o'rab olgan ekanlar. 
Elikbekni ko'.rganjinlar vahimali shovqin-suron ko'tarib, unga yopirilib 
kela boshlaydilar. Biroq Elikbek bunday vahimadan qo'rqmaydi. 
Yo'lbarsdekjangga tashlanib, jinla.rga qarata bunday deydi: «Ey jinlar, 
menga rost so'zlangiz, mening shahrimdagi elni nega o'ldirasiz?! Mening 
bu o'tkir qilichimni ko'ring. Tanalaringizni burdalab, boshqa-boshqa 
tomonlarga tashlayin". Jinlar yana vahima solib, qurol ishlatib, Elikbekni 
mavh qilmoqchi bo'libdilar. Biroq Elikbekka bas kela olmaydilar. Elikbek 
kuch-quvvati va shijoati bilan ularga dahshat soladi. Jinlar endi 
yolvorishga, Elikbekdan shafqat so'rashga majbur bo'ladilar. Jinlami 
yenggan Elikbek ulardan shahaming janub tomonida bir azim tolning 
kavagida yashovchi uch ko'zli, olov tusH Rakshoshning el-yurtga 
yuqumli kasal tarqatayotganligini bilib olib unga qarshi jangga jo'naydi 
(O'sha kitob. 46-47-betlar). 

Afsona matnida Elikbekning Rakshoshga qarshi kurashi tafsilotlari 
keltirilmagan bo'lsa-da, undagi ko'tarinki ruh, ifodalangan hissiyotning 
yuksakligidan Elikbekning mardonavor kurashi natijasida g'alaba 
qozonganligini bilib olish qiyin emas. 

Xubbi afsonasi. Turon xalqlari og'zaki ijodida kishilarning orzu­
intilishlarini o'zida ifodalagan, ularga ruhan tetiklik bag'ishlab, 

24 



qahramonlik ko'rsatishga undagan kO'plab afsonaviy qahramonlar obrazi 
yaratilgan. Shunday obrazlardan biri Xorazm mifologiyasiga ko'ra suv 
xudosi sifatida talqin qilingan Xubbidir. Farg'ona vodiysida ham shu 
obrazga o'xshash Erxubbi haqida afsonalar mavjud. Quyida Xorazmda 
keng tarqalgan Xubbi afsonasining qisqacha mazmuni keltiriladi: 

Juda qadim zamonlarda, Faridun va hatto Jamshid zamonasidan 
burun, Amudaryoda Xubbi degan bir yigit bo'lgan ekan. U bir qo'li 
bilan baliq tutar, ikkinchi qo'li bilan uni quyoshga tutar, baliq bir 
zumda pishar ekan. Xubbi shu xilda baliq yeb, Amudaryoda 700 yil 
yashabdi. Daryoni qo'riqlabdi, biror yomon ruh, hattoki, chivin ham 
daryoga yaqin yo'lashga botinolmabdi. Xalq suvga ma'mur bo'lib, shod­
xurram yashar ekan. Biroq Jamshid zamonasiga kelib, Xubbi g'oyib 
bo'libdi. Kishilar uni osmon suvlari hukmroni bo'lgan qiz o'g'rilab 
olgan, deb faraz qilibdilar. Xubbi g'oyib bo'lgandan keyin Amudaryoga 
uning onasi kelibdi. U birinchi bo'lib qayiq yasabdi, kishilarni qayiqda 
suzish va dushmanlarga qarshi suvda jang qilishni o'rgatibdi. Biroq 
kunlardan bir kun Xubbining onasi ham g'oyib bo'libdi. Lekin kishilar 
o'z homiylarini, Xubbi va uning onasini unutmabdilar. Ular qayiqlarda 
Xubbining onasi qiyofasini tasvirlabdilar. .. (O'sha kitob. 63-bet). 

Turon xalqIari folklorida qadim zamonlarda yuqorida ko'rib o'tganimiz' 
singari juda ko'p mifologik afsonalar yaratildi. Ular ma'lum rna'noda, 
qahramonlik eposlarining vujudga kelishiga zamin hozirladi. Mifologik 
afsonalar yozrna adabiyotda qayta ishlanib, yangicha mohiyat va mazmun 
kasb etib, insoniyat avlodiga yuksak zavq, Vatanga, Ona-zaminga 
muhabbat va qahrarnonlik tuyg'ularini shakllantirib yashashda davom qildi. 

2.2.2. Qo'shiqIar va Iirik sbe'rlar 

Turon xalqlarining qadimgi qo'shiq va lirik she'rlaridan namunalar 
"Avesto", "Devonu lug'otit turk" singari yozrna manbalar bag'rida 
bizgacha yetib kelgan. Ayniqsa, «Devonu lug'otit turk»da qadimgi turkiy 
xalq va qabilalarga oid badiiyat namunalari o'z ifodasini topganligi muhim 
ahamiyat kasb etadi. Asar muallifi mashhur tilshunos olim Mahmud 
Qoshg'ariy ko'plab turkiy so'zlaming lug'aviy rna'nolarini izohlash uchun 
xalq og'zaki ijodi va qisman yozma adabiyot namunalaridan foydalangan. 

«Devonu lug'otit turbda keltirilgan she'riy parchalarning aksariyati 
uzoq o'trnishda zakovatli ajdodlarimiz tomonidan yaratilgan yuksak 
badiiy zavq va tafakkurning nodir mahsulidir. Ularning rnatni va ifoda 

25 



uslubidajuda ko'p qadimiy so'zIarning uchrashi, arabcha kalima va islom 
diniga oid e'tiqodiy qarashlaming aks etganligi mazkur parchalaming 
qadiroiyligidan dalolat beradi. Xuddi shunday fikrni Alp Er To'nga 
(Afrosiyob)ga bag'ishlangan parchalar xususida ham aytishjoizdir. (Bu 
haqda yana mufassal ma'Iumot olish uchun murojaat qilinsin: 
Abdurahmonov A. Alp Er To'nga. Toshkent, «Fan. - 1995,4,1 bosma 
taboq; yana Alp Er To'nga yoki Afrosiyob jangnomasi. Toshkent, 
Cho'lpon - 1995, 2,0 bosma taboq). Devondagi she'riy parchalar 
g'oyaviy yo'nalishi va mavzui jihatidan g'oyat rang-barangdir. 
Adabiyotshunos N.Mallayev Mahmud Qoshg'ariy asarida tez-tez ko'zga 
tashlanadigan «Qish bilan Yoz munozarasi., «On kabi badiiyat 
namunalarini kattaroq hajmdagi epik asarlaming parchasi bo'lishi 
mumkin, degan xulosaga keladi. Olimning shunday taxmini haqiqatga 
yaqin bo'lib, «Devonu lug'otit turb tarkibida o'shanday xususiyatga 
molik parchalarning yana ko'plab uchrashi yuqoridagi fikrni 
quwatlantirishga xizmat qiladi. Olim o'rinli ta'kidlaganidek: «Lirik turda 
esa mehnat qo'shiqlari, qahramonlik qo'shiqlari, mavsum qo'shiqlari 
va marosim qo'shiqlari, ishqiy-intim she'rlarva boshqajanrlardagi asarlar 
yaratilgan hamda didaktik poeziyaning dastlabki namunalari-axloqiy­
ta'limiy she'rIar, maqol va hikmatli so'zlar vujudga kelgan» (O'sha kitob 
63-bet). "Devon" muallifi «shoir so'zi budu~, «donolar bunday deydi» 
kabi ta'kidlarni keltirish bilan ko'chirilgan iqtibosning yozma adabiyotga 
tegishli ekanligini ko'rsatishni nazarda tutgan bo'lishi mumkin. Ko'pcbilik 
olimlar devondagi she'riy parchalar barmoq vaznida yozilganligini e'tirof 
etadi. Qo'shiq va lirik she'rIar asosan to'rt, ba'zan esa ikki misradan 
tarkib topgan bo'lib, to'rtliklar «a-a-a-b», «v-v-v-b» ... shaklida 
qofiyalangan. "Devon"da keltirilgan she'riy parchalar orasida ilmiy va 
axloqiy··ta'limiy mohiyat kasb etadiganlari salmoqli o'rin tutadi. Ular 
ko'proq ikkilik shaklida uchraydi: 

Undab ulug' tabaru tavraq kelib jugurgil, 
Qurg'aq jilin bomn ko'r qanda tushar qudi il. 

Mazmuni: 
Seni katta yosWi odam chaqirsa, unga chopib bor, 
OcWik yilIarida xalqing qayerga borishini kuzat, 

U qaerga borsa, sen ham o'sha yerga bor. Xalqingga kelgan har qanday 
musibatlarda ularga mos bo'l (Mahmud Qoshg'ariy, Devonu Iug'otit 
turk. II tom. Toshkent, 1963, 76-bet). 

26 



Ushbu she'riy parchada kishilar birlik, totuvlikka da'vat etiladi. Hayot 
sinovlaridan har kimning o'z xalqi bilan birgalikda muvaffaqiyat qozonishga 
chaqiriladi. Undagi g'oya bugungi kunimiz uchun ham muhim ahamiyatga 
ega bo'lib, umrboqiylik kasb etmoqda. "Devon"da i1miy va axloqiy-ta'1imiy 
xususiyatga ega bo'lgan to'rt misrali she'riy parchalar ham mavjud: 

Yaj ko'rkina inanma 
Suvlar uza tajanma 
EsizUgig anunma 
Tilda(n) chiqar ezgo so'z. 

Mazmuni: 
Bahor ko'rkiga, uning rang-barang gullariga, chiroyliligiga ishonma, 

undan yaxshilik umid qilma. Suvga tayanma, chunki dunyo 
ne'matlarining shirinligiga, bahor go'zalligiga suyangan kishilar suvga 
suyanganlar kabidir. Yomonlikka otlanma. Tilingdan xalq sendan doim 
minnatdor bo'ladigan yaxshi so'zlar chiqar (O'sha kitob, I 76-bet). 

«Devonu lug'otit turhdagi mehnat qo'shiqlari ovchilik, 
chorvachilik, bog'dorchilik va dehqonchilik bilan bog'liq jarayonlami 
badiiy ifoda etadi. Shuningdek, undagi ayrim adabiy parchalar qabilalar 
o'rtasidagijang tafsilotlari va qabila bahodirlarining mardonavor kurashi 
tasviriga bag'ishlangan. Bunday qo'shiqlar rajaz deb ataladi. Rajaz- aruz 
bahrlaridan birini anglatadi. Dastlabki qo'shiqlarda barmoq bilan birga 
aruz namunalari ham nazarga tashlangan. Ikkinchidan, jang paytida 
aytiladigan, janggovarlikka, mardonavorlikka undovchi qo'shiqlar ham 
shu istiloh (rajaz) bilan yuritilgan. Quyidagi parch ada dushmandan 
qasos olishga da'vat ohangi yaqqol nazarga tashlanadi: 

Tong atarla jortalim 
Buzruj kaDin irtalim 
Jasmil begin ortalim 
Emdi jugot juvulsun. 

Mazmuni: 
Tong otishi bilan yo'lga tushaylik. 
Buzrujning qonini (xunini) talab qilaylik (uning uchun o'ch 

olaylik), u yaqubalardan edi, o'ldirildi. 
Basmillar begini yondiraylik. 
Endi yigitlar to'planishi zarur (O'sha kitob, 367-bet). 
Bunday she'rlar ba'zan Uljuzalar deb ham yuritilgan. UIjuzalar 

ham rajaz bahrida yaratilgan va o'ziga xos talablarga ega bo'lgan. Buyuk 

27 



hakirn Abu Ali ibn Sino bu sohada ancha ibratli ijod qilgan. Undan 
bizgacha o'nlab tibbiy UIjuzalar (dostonlar) yetib kelgan (Qarang: Abu 
Ali ibn Sino. Urjuza yoki 1326 bayt tibbiy o'git. Toshkent. Abu Ali ibn 
Sino nomidagi tibbiyot nashriyoti - 1999, 160 bet). 

«Devonu lug'otit turk»dagi og'zaki adabiyot narnunalarining ko'pi 
rnavsurn qo'shiqlari va tabiat manzarasiga bag'ishlangan she'rlardir. Bular 
orasida «Qish bilan yoz munozarasi» alohida aharniyat kasb etadi. 
«Devon»dagi «Qish bilan Yoz munozarasi»da qishda qadimgi kishilarning 
qiynalganligi, issiq kunlar kelishini orziqib kutganiigi o'zining badiiy 
ifodasini topgan. Nazarimizda, kishilar qadirnda ezgulik va yornonlik 
kuchlari mavjud deb tasavvur qilganliklari singari yil fasllarining ham 
qish va yozdan iborat deb tushunishgan. Ayni choqda qish - yovuzlik, 
yoz esa - ezgulik rarnzi sifatida talqin etilgan. Quyosh zarrin nurlarining 
yer bag'rini qizdirishi yovuz kuchlarning yengilishini anglatgan. Shu 
bois yoz tasviriga bag'ishlangan parchalarda, xususan, qishning savollariga 
berilgan javoblaridagi his-tuyg'u, ehtirosning yuksakligi uning g'alaba 
qozonishiga qat'iy ishonchidan dalolat beradi. M.Qoshg'ariyning «Devonu 
lug'otit turk» asarida turkiy so'zlar rna'nosini arabchada izohlash mayli 
ham seziladi. Muallifning bunday urinishi «Qish va yoz munozarasi»ga 
doir to'rtliklarda ravshanroq kuzatiladi. Olimlarimiz ushbu to'rtliklarni 
rna'lurn tartibga keltirib, qadimgi munozara narnunalarini tiklashga harakat 
qilganlar. Jumladan, N.Mallayevning Respublikamiz oliy rnaktab 
talabalariga mo'ljallangan darsligida xuddi shunday holat kuzatiladi: 

Qish yoy bila to'qushti 
Qingir ko'zunug' baqishti 
Tutishqali yaqishti 
Utg'olimat o'g'rashur. 

Mazmuni: 

Yana: 

Qish yoz bilan to'qnashdi 
Qing'ir (yornon) ko'z bilan bir-biriga qarashishdi. 
(Bir-birini) tutib olishga intilishdi, 
(Bir-birini) yutishga tirishar edilar. 

Yoy qish bila qarishti 
Ardam yosin qurishti 
Charik tutib ko'rushti 
O'qtag'ali o'trushur. 

28 



, 

Mazmuni: 

Yana: 

Yoz bilan qish qarama-qarshi bo'lishdi, 
(Ularning har biri) maqtanish yoyini qurishdi. 
Qo'shin tuzib, (bir-birini) ta'qib qilishdi, 
(Yoy) otish uehun bir-biriga yaqinlashishdi. 

Qish yoyg'iri suvlanur, 
Er at manin yavruyur, 
Iqlar ema savruyur, 
At yin taqi tagrishur ... 
Sanda qo'par chazanlar, 
Quzg'u singak, yilonlar 
Duk ming quyu tumanlar 
Quzruq tikrib yugrashur. 

Mazmuni: 
Qish yozga qarshi baqirib-ehaqirib so'z boshladi: 
Odamlar va qora mollarning eti menda pishadi, 

mustahkamlanadi. 
Menda kasal kamayadi, 
Odamlarning go'shtlari qotadi, o'zlari quvvatli bo'ladi... 
Sanda ko'payar ehayonlar 
Chivinlar, ilonlar, pashshalar. 
Minglab, tumanlab 
Dumlarini qayirib izg'ishadi. 

Muhimi shundaki, she'riy parchalarda qish va yozga xos manzaralar 
aneha rangin, ifodali va ta'sirehan ifodasini topadi. Bunday parcha1arning 
e'tiborga molik yana bir jihati tabiat ehizgilarining insonlar taqdiri bilan 
uzviy vobastalikda berilishida ravshan namoyon bo'ladi. Yoz tasviri badiiy 
ifodalangan misralarda zavq-u shavq ohangi baland bo'lsa, qish tasvirida 
uning ziddi ko'zga tashlanadi. Buni quyida keltiriladigan misollarda ham 
oydin his qilishimiz mumkin. 

Balchiq baliq yugurulur, 
Jig'oy yovoz yigrulur, 
Ariogaklari ug'ruIur, 
O'zguch bila avrishur. 

Sanda qachar sundilach, 
Manda tinar qarlig'ach, 

29 



Tatmag' o'tar sunduvach, 
Erkak tishi uchrashur ••• 

Mazmuni: 

Yana: 

Loy-balchiq hamma yoqni qoplaydi, 
Kambag'al, yupun kishilar qiynalib, mashaqqat chekadilar. 
Barmoqlari sovqotib, 
Og'iz eli bilan (puflab) isitadilar. 
Sa'va sendan qochadi, 
Menda qaldirg'och rohatlanadi. 
Bulbul nag'masi sevintiradi, 
Menda (yozda) erkak va urg'ochi juftlashadi. 

Turli cbechak yarildi, 
Barchin yazim qarildi, 
Uchmoq yari ko'ruldi, 
Twnlug' yana kalgusuz 
Qush qurt qamug' tirildi •.• 
Yinqa yana kirgusuz. 

Mazmuni: 
Turli chechaklar ochildi, 
(Yerga xuddi) chiroyli gilamlar to'shalganday. 
Jannat yeri ko'rindi, 
Sovuq qaytmas bo'lib ketdi. 
Hamma qush va qurtlar tirildi... 

Endi ular qorong'u inlariga qaytib kirmaydi. 
«Devonu lug'otit turbdan o'rin olgan bunday qo'shiq va she'rlar 

Markaziy Osiyoda istiqomat qiluvchi turkiy xalqlaming mushtarak 
yodgorliklaridir. 

2.2.3. Qahramonlik eposi 

Turon zaminida yashagan xalqlar og'zaki ijodida vujudga kelgan 
qahramonlik yo'nalishidagi mifva afsonalar shu sarzaminda bahodirlik 
g'oyalari yo'g'rilgan ertak va dostonlaming shakllanishida zamin hozirladi. 
Turkiy xalqlar folklorida qahramonlik eposi moziyning juda qadim 
qatlamlarida paydo bo'lgan. Eramizdan oldingi davrlarda yashagan yunon 
tarixchilari turkiy xalqlar og'zaki ijodining ertak, rivoyat, afsona singari 
janrlari mavjudligini o'z asarlarida e'tirof etishgan va ulardan 
ayrimlarining qisqacha mazmunini yozib qoldirishgan. Qahramonlik 

30 



eposining ko'pgina namunalari muayyan tarixiy voqealar, aksariyat 
hollarda Turon xalqlarining chet el bosqinchilariga qarshi mardonavor, 
qahramonona va fidokorona kurashi zarninida maydonga keladi. Shu bois 
ularda mifologik asarlarda bo'lgani singari tabiat yovuzliklariga emas, 
balki ijtimoiy illatlar, zulm va zo'ravonlikka qarshi kurashgan Shiroq, 
To'maris, Zarlna, Rustam, Siyovush va shunga o'xshash vatanparvar, 
fidoiy, mard va bahodirlar obrazi yaratiladi. 

To'maris rivoyati. "To'maris"- mustahkam irodali , jasur va 
jangovar hukmdor ayol haqidagi qadimgi rivoyatlardan biridir. Yunon 
tarixchisi Geradotning (484-425) «Tarix. kitobida qisqacha mazmuni 
keltirilgan bu rivoyatda Eron shohi Kir bilan Turon zaminida istiqomat 
qilgan massagetlar qabilasi o'rtasida yuz bergan jang tafsilotlari o'z 
ifodasini topgan. Uning qisqacha mazmuni quyidagicha: 

(Hazar) Kaspiy dengizidan sharq tomonga qarab davomsiz tekislik 
cho'zilgan bo'lib, uning katta qismini massagetlar egallashgan ekan. 
Ahmoniy podshosi Kir ana shu massagetlarga qarshi urush boshlashni 
xohlab qoladi. O'sha yillarda massaget1ami ayol kishi - To'marls boshqarar 
edi. KirTo'marisni o'ziga xotinlikka olmoqchi ekanini aytib, massagetlar 
qabilasiga elchi yuboradi. To'maris uning shum niyatini bilib, elchilarga 
javobini beradi. Shundan keyin Kir Araks daIyosiga qarab yuradi va daryo 
ustiga ko'prik qura boshlaydi. Buni ko'rgan To'marls Kirga quyidagi xabarni 
yuboradi: «Biz bilamizki sen tinchlikni xohlamaysan, basharti aytgan 
maslahatimizga kirmasang, massagetlar bilan to'qnashishni istasang , 
ko'prik yasayman deb ovora bo'lib o'tirma. Bizga aniq maqsadingni aytsang, 
biz senga xalaqit bermay, daryodan uch kunlik yo'lga ko'chib ketamiz. 
Sen bemalol daryodan o'tasan. SoOng yuzma-yuz jangga kiramiz. Bordi­
yu sen daryoning oOzing turgan qirg'og'ida urushmoqchi bo'lsang, uni 
ham ochiq ayt, bunga ham biz rozi, faqat nomardlik qilma!» 

To'maris tanti kurashga shaylanadi. Kir esa hiyla-nayrang yo'liga 
o'tadi. U To'marisning o'g'Ii Sparganis boshliq bir guruh massagetlarni 
mast qilib, asir oladi. To'marls g'azab bilan: «By, qonho'r Kir! Qilgan 
ishing bilan maqtanmay qo'yaqol! Sen mening o'g'limni yuzma-yuz 
jangda engganing yo'q, uni makkorlik bilan sharob ichdirib qo'lga 
tushirding... Endi mening nasihatimga quloq sol, o'g'limni menga 
topshirib ziyon-zahmatsiz kelgan yeringga jo'nab ket ... Agar so'zimga 
kirmasang, massagetlar tangrisi Quyosh nomi bilan qasamyod 
qilamanki, men senday ochko'z yuhoni qon bilan sug'oraman»,- deydi. 

31 



Kir bu so'zlarga ahamiyat bermaydi. To'maris o'g'lining mastligi 
tarqab, o'ziga kelib, voqeani anglaydi va Kirdan qo'lini kishandan ozod 
qilishini so'raydi. Qo'li bo'shatilgach, u o'zini-o'zi halok etadi. 

To'maris Kirga qarshi jangga otlanadi. Qo'shinlar o'rtasida og'ir va 
shiddatli urush boshlanadi. Raqiblar oldin bir-biriga yoy otishadi, keyin 
nayzabozlik va qilichbozlik qilishadi. Uzoq davom etgan qon to'lajangda 
massagetlar g'alaba qozonadilar. Ahmoniylar qo'shinining ko'p qismi 
qiriladi. Kirning o'zi ham halok bo'ladi. To'maris bir meshni inson 
qoni bilan to'ldiradi va Kirning kallasini qon to'la meshga tiqib, shunday 
deydi: ~Sen makkorlik bilan meni o'g'limdanjudo qilib, qayg'uga solding. 
Men o'z ontimga amal qilib, seni qonga to'ydirdim». 

«To'maris» fojeaviy voqealari markazida farzandi o'limidan 
g'azablangan ona siymosi tursa-da, rivoyatda ijtimoiy ruh ham balanddir. 
U nda qabiladoshlarini bosqinchilar zulmidan ozod qilish, erkin va 
farovon hayot uchun kurash, muqaddas Ona- zamin osoyishtaligini 
muhofaza qilish g'oyasi yetakchilik qiladi. Shuningdek, rivoyatda asosiy 
qahramon To'marisning mustahkam irodasi, jangdagi tadbirkorligi va 
matonati ham o'zining yorqin ifodasini topgan. To'maris jasur va 
matonatli ayol shijoatining, Ona-Vatanga cheksiz sadoqatning rarnzi 
sifatida asrlar osha insonlar qalbiga ezgulik urug'ini parvarishlab keldi va 
bujonso'z rivoyat yozma adabiyotda qayta ishlandi. JUmladan, yozuvchi 
Mirkarim Osimning «To'maris» hikoyasi fIkrimizning yorqin dalilidir. 
Mazkur asar yozuvchining «Karvon yo'llarida» saylanma to'plamidan 
(Toshkent, 1987, 13-28-betlar. Hikoyadan keltirilgan iqtiboslaming 
sahifasini qavs ichida ko'rsatish bilan cheklanamiz-R.Vohidov., 
H.Eshonqulov) o'rin olgan. 

Mirkarim Osim rivoyatni qayta ishlarkan, dastlab cho'lga tashrif 
buyurgan bahor fasliga o'quvchi e'tiborinijalb etadi. Ko'klamdan masrur 
to'rg'aylaming osmonda parvoz etishi, rango-rang kapalaklaming 
parvozi, chechaklarning hushbo'y hididan sarmast bo'lish bilan bog'liq 
tafsilotlar beriladi. Sahroyi azimga bahorning tashrifI mazkur hududlarda 
istiqomat qilayotgan insonlarga behad shodlik va tarovat hadya etadi. 
Biroq hayot faqat xursandchilik va ko'ngil hushligidan iborat emasligini 
yozuvchi qizg'ish qo'ng'ir bir ilonning o't orasidan o'rmalab kelib, 
atrofni tomosha qilgandek qaqqayib turgan yumronqoziqqa tashlanishi 
orqali ifoda etishga erishadi. Bu bilan adib odamlarni ogohlikka da'vat 
etgandek bo'ladi. Yozuvchi majoziy ishoralar orqali o'quvchi diqqatini 

32 



t: To'maris momo voqealariga tortadi. Qaqqayib turgan yumronqoziq 
hikoyadaSiparangiz (afsonadaSparganis tarzidaberilgan. To'marisning 
o'g'li Siparangiz -R.Y., H.E) bo'lib, ungatashlangan ilon yozuvchi 
talqinida Kayxusrav, ya'ni Ahmoniy hukmdor Kir timsolidir. 

Y ozuvchi kitobxonni massagetlar turmush tarzi bilan tanishtirish, 
uzoq o'tmishda yashagan qabilaning e'tiqodiy qarashlari haqida ma'Iumot 
berish maqsadida to'y, kurash, elchilarni qabul qilish, tabiat injiqliklari, 
jumladan, qum bo'roni, jang tafsilotlari singari Iavhalarning badiiy 
tasvirini mahorat bilan chizgan. To'maris momo davri ayollariga xos 
noyob faziiatlar esa shak qabiIasiga mansub Zarina obrazi vositasida 
tasvirlanadi. Y ozuvchi bu obrazni tanlashda, nazarimizda, Zarina va 
Striangiya eposiga tayangan ko'rinadi. Mazkur rivoyat haqida quyida 
alohida to'xtalamiz. 

To'maris Siparangizni shak qabilasidan bo'lgan suluv Zarinaga 
uylantirish taraddudi bilan mashg'ul bo'Iib, kelinni boshlab keIuvchi quda­
qo'noqlarni kutardi. Nihoyat, chopar mehmonlarning kelayotganidan 
xabar beradi. Shaklar massagetIar tomonidan iliq kutib olinadi, atrofi 
soyabon bilan o'ralgan aravalarga sayhonjoylardagi guId~r namatIarustidan 
joy beriladi. Taomilga ko'ra, qo'y terisidan qilingan supralarda pishirilgan 
go'sht, meshlarda qimiz tortiladi. Kun botardan keyin kelin va uning 
dugonalari ham yetib kelishadi. Kuyov bilan kelinni ular uchun belgilangan 
soyabonli aravaga chiqarish oldidan udumga ko'ra, kurashga kelin-kuyov 
da'vat etiladi. Ayni lavhalar hikoyadagi eng qiziq sahifalardan biridir. Bunda 
Zarinaning jismonan baquvvatligi ko'zga tashlanadi. U ikki marta 
Si parangizni uloqtirib yuboradi hamda chalib yiqitishga harakat qiladi. 
Ammo Siparangiz ham nimjon yigitlardan emasdi va bo'sh kelmaydi. U 
kurashda kelinni engadi. Yangalar suluv kelinchakni ovutish maqsadida: 
(<Yarash-yarash», - deya baqiradilar. Bunday sahifalar orqali yozuvchi bu 
o'lka ayollari tabiatidajasorat, bahodirlik kabi fazilatlar tasodifiy bo'lmay, 
qonida borligi va mashqlar orqali shakllantirib borilganini urg'u bilan 
ko'rsatishga erishadi. Shuningdek, hikoyadagi Eron shohi Kayxusravning 
To'marisga uylanish haqidagi taklifmi massagetlar malikasiga yetkazish 
uchun kelgan elchining: « Tavba, ayol kishi ham qurol taqadimi?» (16-
bet)-deya hayratlanishi ham yuqoridagi ftkmi yanada quvvatIantiradi. 
Bulardan tashqari To'marisning qat'iyatli ayol ekanligini adib uning elchiga 
qarata aytgan quyidagi so'zlarida mahorat bilan tasvirlagan: «Hukmdoringga 
borib: «To'maris senga xotin, ulusi senga quI bo'lishni istamas emish»,-

33 



deb ayt. Agar shahanshoh bizga mehmon bo'lib kelsa, yaxshilab ziyofat 
qilamiz, oyog'iga qirq qo'chqor so'yamiz. Ammo qilich bilan kelsa, bari 
askarlarini qinb tashlab, ulaming qonini o'ziga ic~. (17-18-betlar) 
Bu massagetlar hukrndorining ulusi oldidagi qasamyodi edi. 

Kayxusrav kutilganidek, massagetlar o'lkasiga mehmondorchilik 
uchun emas, yurtni talash, boylik orttirish maqsadida kelishga harakatlar 
qila boshlaydi. To'marisning ayg'oqchilari Kayxusravning katta qo'shini 
O'kuz (Amudaryo)dan o'tish uchun ko'prik yasashga kirishganliklari 
haqida xabarni keltiradi. Hikoyada To'marisning jang ko'rgan dono 
chollar, ayollarni da'vat etib kengash chaqirganligi o'z ifodasini topgan. 
UndaSiparangiz chollardan binning ko'prik qurayotgan eroniylarning 
o'sha yerda o'q-yoy bilan qurollangan merganlar bilan qirib tashlash 
haqidagi taklifmi rad etadi. U: «Bunday qilsak, xorazmiylar, Yaksartning 
naryog'idagi shaklar nima deydilar, bilasizmi? Massagetlar eroniylar 
bilan to'qnashishdan qo'rqib, ularni daryodan o'tkazmadilar, uzoqdan 
ularni o'qqa tutib ko'priklarini, sollarini buzib tashladilar, deb 
aYYUhannos uradilar», (20-bet)-deydi. Ayni lavha1ar rivoyatda ham bor. 
Mirkarim Osim ham unga murojaat etadi. Muddao esa yagona: mard 
xalq va uningjasur yo'lboshchisi hiyla va notantilikka qarshidir. G'alaba 
halollik va shijoat bilan qo'lga kiritilmog'i zarur! 

Mirkarim Osim asaridagi Si parangizning Kayxusrav tomonidan 
hiyla bilan asir olinishi va ular o'rtasidagi o'ta ziddiyatli munozara tasviri 
To'marisning o'g'liga bo'lgan yuksak muhabbatidan darak beradi. 
Siparangizning o'limi oldidan Kayxusravgaqarata: «Kuling-a, kuling ... 
ko'p o'tmay yig'laysiz, qon yig'laysiz. Hiyla va makrlaringiz endi ish 
bermaydi, arslon terisini yopingan tulkilar.... (24-bet)-deya qat'iyat 
ko'rsatgani va ko'ksiga yaltiroq pichoqni sanchishi uning mardligidan 
so'zlaydi.Yozuvchi Siparangiz qahramonligini uning dushmani tilidan 
quyidagicha tasvirlaydi: «Mard yigit ekan,- dedi Kayxusrav bir ozdan 
keyin,- o'limni nomusdan afzal ko'rdi. O'lmaganda, ehtimol, ulug' 
sarkarda bo'lar edi. (24-bet). 

Siparangizning o'limi To'marisni qayg'u-alamlar iskanjasida 
qoldiradi. Zarina sochlarini yulib yig'lasa, To'maris qayg'usining 
zo'rligidan yig'lay olmasdi. O'g'lidan ajralgan To'maris Mihra (Mitra)ga 
iltijo qilib, quyidagilarni so'zlaydi: 

- Ey, butun mavjudotni, yer-u ko'kni, suv va o'tni yaratgan 
Quyosh tangrisi! Sen ko'zingni ochsang-olam nurga to'ladi; ko'zingni 

34 



yumsang yer yuzini qorong'ilik lashkari bosadi. Odarnlarga o't bergan 
ham sen, daryolami toshirgan, ekinzor va o'tloqlarga suv bergan ham 
sen! Ey, ulug' Quyosh tangrisi, bizni eroniylarga xor qilma, dilimizga 
g'ayrat, bilagimizga quvvat ato qiI, yuragimizga o'ch olovini sol! 
Qilichimizni o'tkir qil, toki, yurtimizni oyoq osti qilgan makkor 
dushmanni tor-mor aylab qullik balosidan xalos bo'laylik (26-bet)!» 

To'marisning tilaklari ijobatga aylanadi. Yozuvchi: «Oftob nuri 
To'marisning yuziga tushib turar, go'yo Mihra nurli qo'llari bilan uni 
siylab, olqishlayotgandek bo'lardh)(26-bet),- degan rangin ifodalami 
kelti rib , o'quvchini massagetlar g'alabasidan voqif etadi. Asar jangda 
hal ok bo'lgan Kayxusravning kallasini Zarina tomonidan keltirilishi va 
To'maris uni qon to'la meshga solib, mesh og'zini chilvir bilan mahkam 
bog'lashi tafsilotlari bilan yakunlanadi. Mirkarim Osimning «To'maris» 
rivoyati asosida yaratilgan mazkur asari o'quvchini o'sha davr voqealari 
bilan yaqindan tanishtirishi bilan muhim ahamiyat kasb etadi. Yozuvchi 
taxayyulidajonlanib, uning qalami vositasida badiiylashtirilgan To'maris, 
Sparangis, Zarina singari obrazlarda mardlik, shijoat, yuksak iroda, 
dushmanga nafrat kabi olijanob insoniy tuyg'ular mujassamlashgan. 
Asarda Kayxusravning yovuzligi hamda hiyla-nayranglari mufassal badiiy 
ifodasiga ega. Hikoyada yoshlarni ogohlikka da'vat etilishi uning muhim 
xususiyatidir. 

Shiroq rivoyati. «Shiroq» eposida ham bosqinchilarga qarshi jang 
tafsilotlari asos qilib olingan. U nda Eron shohi Doro I (521-485) 
qo'shinlariga qarshi Turondagi shak qabiIalarining yurt tinchligi uchun 
olib borgan kurashlari o'z ifodasini topgan. Rivoyatda oddiy xalq vakili, 
cho'ponlik bilan shug'ul1anuvchi Shiroqning vatanparvarlik, 
xalqparvarlik, tinchlik va hurlikni himoya qilish yo'lidagi jasorat va 
fidoyiIigi ulug'lanadi. «Shiroq» eposining qisqacha mazmuni yunon 
tarixchisi Polien (eramizdan oldingi II asr)ning «Harbiy hiylalar» 
kitobida hikoya qilinadi. 

Doro shak qabiIasiga qarshi yurish qiladi. Shak hukmdorlari Saksfar, 
Omarg, To'maris harbiy holatni o'zaro muhokama qilishayotgan paytda 
ulaming oldida Shiroq nornli cho'pon paydo bo'ladi. U agar bolalari va 
nabiralarining tinchligi ta'minlansa, Doro qo'shinlariga qarshi borib, 
uni yengishini aytadi. Shak hukmdorlari unga va'da berishadi. Shiroq 
shu zahoti yonidan pichoq olib quloq-burnini kesib, tanasini 
jarohatlaydi va shak qabilasi hukmdorlari mayib qilgan kishiday, shikoyat 

35 



qilib Doro oldiga boradi. Doroni ishontirish maqsadida mangu olov va 
muqaddas suvni shafe' keltirib ont ichadi. Doro Shiroqning holatini 
ko'rib, uning so'ziga ishonadi. Shiroq Doro qo'shinini «qo'chib ketgan» 
shaklarning oldiga olib chiqadigan yaqin yo'lga «boshlaydh>. Bu yo'l 
yetti kunlik masofa edi. Shuning uchun yetti kunga yetarli suv va ovqat 
olishni aytadi. Shiroq qo'shin bilan yetti kun yo'l yuradi va ularni 
suvsiz sahro o'rtasiga olib kiradi. Dushmanlarning suvsizlik va ochlikdan 
halok bo'lishi muqarrar bo'lib qoladi. Yettinchi kuni ham shaklardan 
darak topmagan qo'shin boshlig'i Ranosbat aldanganini sezadi va yo'l 
boshlovchidan shu haqda so'raganda, u: «»Men yengdim, yolg'iz o'zim 
butun boshli qo'shinni yengdim! Jonajon qabilam shaklar, ona tuprog'im 
boshiga kelgan baloni dar qilib, bosqinchi Doro lashkarlarini halokatga 
olib keldim. To'rt tomoning har qaysisi yetti kunlik yo'l, istagan 
ta'rafmgizga ketavering. Baribir, barchangizni ochlik va tashnalik yemirib, 
nobud qiladi. Mening qonim esa shu yerda to'kiladi!» - deb chapak 
chalib, qahqaha urib kuladi. Ranosbat Shiroqni chopib tashlaydi. 
Ko'rinadiki, «Shiroq» rivoyatida llZoqni ko'ra oladigan, fahrn-farosatli, 
dushmanni yengish uchun o'ziga xos usulga ega bo'lgan xalq qahramoni 
obrazi yaratilgan. 

«Shiroq» rivoyati ham yozuvchi Mirkarim Osim tomonidan qayta 
ishlangan. Bu hikoya ham yozuvchining «Karvon yo'llarida» saylanma 
to'larnidan (Toshkent, 1987, 29-34-betlar Hikoyadan keltirilgan 
iqtiboslarning sahifasini qavs ichida ko'rsatish bilan cheklanamiz-RV., 
H.E) o'rin olgan. Yozuvchi hikoyani Yaksart bo'yidagi cho'llarda o'tlaming 
qovjirashi tafsiloti tasviri bilan boshlaydi. Odatda, bu davrda shak qabilalari 
sero't yaylovlaIga ko'chish taraddudi bilan mashg'ul bo'lishgan va bu jarayon 
o'ziga xos bayram tantanalari tusini olgan bo'lardi. Hikoyada tasvirlanishicha, 
bu yiIgi ko'chish oldingilaridan keskin farq qiladi. Qabila ah1i ko'ngliga 
shodiyona sig'rnaydi. Ular tah1ikali bir vaziyat oldida turishilxli. Yozuvchi 
ana shu holatni oq o'tovning qurollangan, jangovar soqchilar tornonidan 
qo'riqlanishi, qabila sardori Rustakning qavrnning dunyo ko'rgan 
oqsoqollariga maslahat solishi kabi lavhalarda ko'rsatishga harakat qilgan. 
Bezovtalikning sababi nirnada? Yurt taqdiri katta havf ostida turilxli. 

Rustak oqsoqollarga Eron shohi Doro O'kuzdan o'tib, Sug'diyani 
bosib olgani, darakchilarning xabariga ko'ra, Ranosbat boshchiligidagi 
Darayavushning katta qo'shini shaklarga qarshi hujum qilishi haqidagi 
ma'lumotni yetkazadi. Yozuvchi oqsoqollar kengashini asarda atroflicha 

36 



yoritadi. O'tov eshigi old ida turgan quroIli yigit Shiroq degan bir 
cho'ponning kirishga ijozat so'rayotganligini bildiradi. Rustak uning 
kimligini so'raganida, savolga shunday javob beriladi: 

«Shiroq bizlling urug'dan. Butun umri cho'ponlik bilan o'tgan,­
dedi Saksfar.- O'zi juda farosatli, dono, dostonchi cho!. Eski 
chordevorlardan chayon ushlab, o'zini chaqtiradi. Og'riq sezrnaydi. 
Aytishlaricha, yoshligida ilon uni chaqib olganda allaqanday giyohlarni 
surtib tuzalib ketgan emish. O'shandan beri ilon-chayondan qo'rqrnaydi» 
(30-bet). Shundan keyin o'tovga Shiroqning kirishiga ruxsat beriladi. 
Uning: «Eron shohining askarlari Sirdaryo ostidagi qurn donalaridan 
ham ko'p, ularni jangga chorlab yengish rnaho!. Shunday bir hiyla 
toprnoq kerakki, dushrnanning oyog'i toyib, jarga qulab tushsin» (30-
32-betlar)-degan taklifi barchaga rna'quI tushadi. Biroq hikoyada u 
rivoyatda tasvirlangan rejasini bir oz sir saqlaydi. Shiroq yolg'iz 
Rustakning huzurida quloq-burnini kestirib chiqib ketadi. O'tovdan 
chiqqan Shiroqning holiga qarindoshlari juda achinadilar. Yozuvchi 
Shiroqqing Darayavush huzuriga borishi va u biIan suhbatIashishi 
tafsilotlarini asarda mufassal bayon etadi. Hikoya so'ngida Ranosbat 
qo'shinini aldab bepoyon sahroning o'rtasiga olib borgan Shiroqning: 
« Men yengdirn, Doro qo'shinini bir o'zim yengdirn!» (34-bet) -
deya qichqirishi va rnurodiga yetgani uchun muqaddas otash va suv 
xudosiga shukr qilib, allaqanday duolar o'qishi o'quvchini befarq 
qoldirmaydi. Yozuvchi Shiroqning «quloq burnini kestirish»i sababini 
asar so'ngida quyidagicha izohlaydi: 

U Rustakning huzuriga kirganida shunday degan edi: 
«Agar rnening bola -chaqarn va nevaralarimni unutmasang, 0' z shirin 

jonirndan kechib, yurt boshiga kelgan baloni daf etardirn. Dushrnanni 
daf qilmoq uchun bir hiyla o'ylab topdirn. Umrim oxirlab qoldi, axir, 
bu dunyodan ketrnoq kerak. Men el-yurt uchun o'limning shirin 
sharobini ichmoqqa qaror qildirn ... Gapimga quloq sol...»(34-bet) 

Hukrndor uning gapini oxirigacha tinglab, fikrini ma'qullagan edi. 
Shunda u yonidan o'tkir pichog'ini oIib, o'z quloq-burnini kesgan va 
go'yo o'z eliga xiyonat qiIgan bo'lib, dushmanlar orasiga kirgan edi... 

Mirkarirn Osirn hikoyada tasvirlagan Ranosbat obrazi Shiroq 
jasoratining yangi qirralarini ochishga xizrnat qilgan. AIdanganini bilgan 
Eron sarkardalari Shiroqni kaltaklay boshlaydilar. Biroq Ranosbat 
ayyorlikka ayyorlik bilan javob berib, qo'shinni halokatdan saqlab 

37 



qolmoqchi bo'ladi. U: «Agar sen bizga sahro quduqlari va chashmalarini 
ko'rsatsang, gunohingdan kechib, So'g'diyada istagan qishloqlardan 
birini senga in'om qilardik», - deya va'dalar bera boshlaydi. Yozuvchi 
tasviridagi Shiroq juda farosatli, dono kishi edi. U Ranosbat hiylasini 
juda yaxshi idrok etadi. Ungajavoban Shiroq: «O'z elimning dushmanlariga 
yordam uchun uzatiladigan qo'limni kesib tashlaganim ma'qul» (34-
bet)-deydi. G'azablangan dushman sarkardalari cho'ponni chopib, 
qiyma-qiyma qilib tashlaydilar. 

Mirkarim Osim qalamiga mansub mazkur hikoyada xalq qahramoni 
Shiroqning xalqona-tarixiy qiyofasi o'z badiiy ifodasini topgan. Unda 
yozuvchi taxayyuloti asosida bosh qahramon jasoratining yangi-yangi 
qirralari kashf etiladi. Turon zaminida yashagan qadimgi qabilalaming 
bosqinchilarga qarshi o'ylab topgan tadbirlari va uning amalga oshishi, 
istilochilarga nisbatan Shiroqning o'tli qahr-g'azabi, nafrati mahorat 
bilan badiiylashtirilgan. 

Zarina va Striangiya eposi. Bu eposning mazmuni sitsiliyalik tarixchi 
Diodor ( eramizdan avvalgi I asrda) ning «Kutubxona» asarida tarixchi 
Kteziy (430-354) kitobidagi bayon asosida hikoya qilib qoldirilgan. Uning 
qisqacha mazmuni quyidagicha: 

Shaklar shohi o'lib, uning o'rniga xotini malika Zarina qabilaga bosh 
bo'ladi. Tadbirli va shijoatli bu ayol qabilaning osoyishtaligi va 
mustaqilligini saqlab qolish uchun jonbozlik ko'rsatadi. Shaklar bilan 
Midiya o'rtasida qattiq janglar bo'lib o'tadi. Bu jangda malika Zarina 
katta shijoat ko'rsatadi. Biroq Midiya shahzodasi Striangiya Zarinani 
yarador qiladi. Zarinaning botirligi va go'zal husniga maftun bo'lgan 
Striangiya uni asir olmaydi, atayin qochiradi. Oradan birmuncha vaqt 
o'tadi. Parfiya shohi Zarinaga uylanib, shaklami o'ziga tobe qilmoqchi 
bo'ladi. Zarina uning taklifini rad etadi. Biroq shoh unga zo'rlik bilan 
uylanib, shaklarni qaram qiladi. Zarina qanday qilib bo'lsa ham, najot 
topib, qabilasining mustaqilligini tiklashga intiladi. Shu orada Parfiya 
bilan Midiya o'rtasida qattiq jang bo'lib, Midiyaning ko'p askarlari 
asir olinadi. Zarina asirlar yordarni bilan Parfiya shohiga qarshi kurashib, 
najot top ish rejasini o'ylaydi. Asirlar orasida Striangiya ham bor edi. 
Zarina u bilan birga asirlarga bosh bo'lib, Parfiya shohiga qarshi qo'qqisdan 
hujum boshlaydi. Parfiya shohi yengiladi, asirlar ozod bo'ladi. Zarina 
najot topadi, uning qabilasi o'z mustaqilligini tiklaydi. Shu voqealar 
davornida Striangiya Zarinani sevib qoladi. Zarina Striangiyani mohir va 

38 



botir jangchi sifatida hurmat qilsa ham, uning xotini borligi uchun 
uylanish haqidagi taklifmi rad etadi. Striangiya bunga chidayolmay o'zini 
halok qiladi. 

cZarina va Striangiya»ni sevgi va qahramonlik qissasi, deb aytish 
mumkin. Olimlarning flkricha, Zarina tarixiy shaxs bo'lib, u shak 
hukmronlaridan biri edi. Qissada dushmanga qarshi birgalikda, ittifoq 
bo'lib kurashish, sevgi-muhabbat, vafo va sadoqat, mardlik va jasorat, 
tadbirkorlik ulug'lanadi. Rivoyatdan o'rtaga chiqadigan yana bir haqiqat 
yurt mustaqilligi masalasidir. Insoniyat avlodi hamisha o'z istiq10li uchun 
shiddatli kurash olib borgan, bu yo'lda aziz jonini ham ayamagan. 
Ajdodlar ibrati biz llchun ham yo'lchi yulduzday xizmat qilmog'i zarur. 
Ona-O'zbekiston mustaqillikning o'n beshinchi ulug' dovoniga ko'tarildi. 
Bu ilohiy ne'mat samaralari hayotimizning barcha jabhalarida yorqin 
ko'zga tashlanayotir. Prezident I. A. Karimovni sharaflovchi quyidagi 
satrlar hayotiy zarurat sifatida maydonga keldi: 

Yo'lboshchisi dono yurtoing kelajagi buyukdir, 
Azaldan-da rozil rahbar el-yurtiga suyukdir. 

Shu ma'noda, rivoyatlar mag'zidagi mohiyat bugun uchun, biz 
uchun zamondosh bo'lib, vatan taqdiri taqozo etganda, To'maris, 
Shiroq, Zarina timsolida cbarchamizniki bo'lgan shu aziz Vatan.ni 
muhofaza qilishga chorlaydi. 

Zariadr l'3 Odatida qissasi. Sevgi va sadoqat g'oyalari o'zining go'zal 
ifodasini topgan cZariadr va Odati~ qissasi tarixchi Xores Mitilenskiyning 
(eramizdan avvalgi IV asr) asari orqali bizgacha yetib kelgan. 

Midiya shohi Gishtaspning kichik ukasi Zariadr Hazar (Kaspiy) 
dengizidan Tanais (Sirdaryo)gacha bo'lgan hududlarni boshqarsa, uning 
narigi qirg'og'ida esa Omorg isrnli shoh hukmronlik qilar edi. Bu shohning 
Odatida ismli go'zal bir qizi bor edi. Odatida bir kun tushida Zariadrni 
ko'rib, sevib qoladi va doim shu sevgi hijroni iztirobida qiynaladi. Zariadr 
Omargga qizini so'rattirib, sovchilar yuboradi. Lekin Omarg boshqa 
farzandi bo'lmagani uchun qizi Odatidani begona yurtga uzatishni 
xohlamaydi va uni o'z yaqinlaridan birining o'g'liga bermoqchi bo'ladi. 
Shunday qilib, Omarg qizini kimga berishini sir tutgan holda, to'y 
bazmini uyushtiradi. Bazm avjiga chiqqanda qizini chaqirib, unga: cQizim 
biz sening to'yingni qilayapmiz, shu yerga o'tirganlardan qaysi birini 
yoqtirsang, o'shanga oltin qadahda may tutgin. Seni o'shanga berarniz»,­
deydi. Odatida atrofga qarab yig'ilganlar orasidan sevgani Zariadrni 

39 



axtaradi, uni ko'rmagach, yig'laydi. Chunki qiz yigitga to'y bazmi haqida 
xabar yuborib, uni ogohlantirib qo'ygan edi. Zariadr o'sha daqiqalarda 
bir kemachini yollab, uning yordamida daryodan o'tadi va skifkiyimida 
bazm bo'layotgan yerga boradi. U ko'zlari yoshga to'la, qo'lida qadah 
tutib turgan Odatidani ko'radi-da, unga yaqinlashib: Odatida, men 
Zariadrman, mana men sen istaganingdek yoningdaman, - deydi. Qiz 
qo'lidagi qadahni yigitga tutadi. Zariadr Odatidani yetaklab, yashirincha 
kemachi turgan yerga olib keladi va ular birgalashib Zariard yurtiga 
qochib ketadilar. Omarg qizining g'oyib bo'lganidan ogoh bo'lgach, 
xizmatchilarini bir-bir so'roq qiladi. Qiz sevgisidan xabardor 
xizmatchilar, «biz hech narsa bilmaymiz», - deb javob qiladilar. 

Ushbu qissada muhabbat va shaxs erki masalasi diqqat markazida 
turadi. Ota istagi hamda qiz sevgisining bir-biriga uyg'un kelmasligi, 
qissaning asosiy tugunidir. Omarg qizi Odatidani Zariadrga turmushga 
chiqishidan norozi bo'lsa-da, u Odatidaga xohlagan yigitiga oltinjomda 
qadah tutib, turmushga chiqish imkoniyatini saqlab qoladi. Bunday 
mayli bilan u qizining erki o'z qo'lida ekanligini namoyish qilmoqchi 
bo'ladi. Biroq Zariadr o'mida tanlangan va istalgan o'zga kuyov qiz 
sevgisining toptalishi bilan barobar edi. Qissada oila quradigan har ikkala 
tomon: yigit va qizning nikohga o'zaro rozilik bildirishi muhim ekanligi 
yorqin ifodasini topgan. Shuningdek, qissada tush lavhasining mavjudligi 
uning badiiy ta'sirchanligini yanada oshirgan. Umuman olganda, 
«Zariadr va Odatida» qissasi eramizdan avvalgi xalq og'zaki ijodining 
noyob namunasidir. 

Rustam haqidagi qahramonlik eposi. Rustam bilan bog'liq 
qahramonlik eposlari qadimdan Markaziy Osiyo, Eron, Afg'oniston 
va boshqa o'lka xalqlari o'rtasida keng tarqalgan. Rustam haqidagi dastlabki 
asarlar so'g'dlarda paydo bo'lgan. Taxminan VI - VII asrlarda so'g'dlar 
tomonidan ijod qilingan «Rustam» qissasining ayrim parchalari bizgacha 
saqlanib kelgan. Manbalarda qayd etilishicha, Rustam (Rotastaxm) 
«Bahman Yashta» dostonida arab bosqinchilariga qarshi kurashgan 
pahlavon sifatida, qadimgi fors-tojik (parfiyon) dostonlari «Yodgor 
Zareran», «Daraxt asurik» va VI - VII asrlarda yaratilgan «Shahrixon 
Eronda» kabi epik asarlarda xalq uchun shaharlar bunyod etgan inson, 
ajoyib qahramon, sifatida tasvirlanadi. So'g'dlar tomonidan yaratilgan 
«Rustam» qissasi parchalarida esa asar bosh qahramoni Rustam devlarga 
qarshi kurashadi. Bu o'z navbatida Rustam obrazining takomillashib 

40 



borganligini dalillaydi. Devlarga qarshi kurashgan Rustam 
sarguzashtlarining qisqacha tafsiloti quyidagilardan iborat: 

... Rustam devlarni ularning o'z shaharlari dalVozalariga qadar quvib 
boradi. Ko'p devlar halok bo'ladi. Tirik qolganlari shahar dalVozasini 
berkitib oladi. Rustam g'alaba bilan qaytadi. Rustamdan mag'lub bo'lgan 
devlar g'azablanib, unga qarshi jangni davom ettirishga kelishib, unga 
qo'qqisdan hujum qilish rejasini tuzishadi. Son-sanoqsiz devlar ot­
aravalarga, til, cho'chqa, tulki, it va ilonlarga minib yo'lga tushadilar. 
Ularning bir qanchasi piyoda borar, bir qanchasi kalxatday palVOZ 
qilar edi ... Rustamning Raxsh nomli oti yaylovda o'tlamoqda, uning 
o'zi esa katta g'alabadan soOng shirin uyquda edi. Uzoqdan devlarning 
paydo bo'lganini ko'rgan Raxsh Rustamni uyg'otadi. Rustam sarosimaga 
tushmaydi. U devlarni yaqin keltirish va qo'qqisdan hujum qilish uchun 
qasddan orqasiga qarab ot surib ketadi. U ni quvib borayotgan devlar 
endi g'alaba qozonishlariga ishonishadi va har qanday bo'lsa ham 
Rustamni tiriklayin ushlab, qattiqjabrlashga ahd qilishadi. Lekin Rustam 
birdan otini dushman tomonga burib, devlarga hamla qiladi, ularga 
burgutday chang soladi. Devlar tumtaraqay qocha boshlaydi, ularning 
ko'plari o'ladi, anchaginasi yaralanadi... 

Rustam qissasi yozma adabiyotda qayta-qayta ishlandi. Bu yengilmas 
pahlavon haqida talaygina yangi asarlar vujudga keldi. Xalq og'zaki 
ijodidan samarali foydalangan ulug' shoir Abulqosim Firdavsiy o'zining 
mashhur «Shohnomasi»da Rustamni bosh qahramon darajasiga ko'taradi 
va unga bag'ishlangan go'zal doston yaratadi. 

Siyovush haqidagi qahramonlik qissasi. Siyovush ham Rustam singari 
sevimli xalq qahramoni timsolidir. Ma'lumotlarga ko'ra, Siyovush 
«Avesto»da Siyovarman deb atalgan bo'lib, mifologik xudo obrazi sifatida 
tasvirlangan. Shunday tasvir qadimgi fors-tojik tilidagi asarlarda, 
jumladan, «Shohnoma» va Beruniy asarlarida ham saqlanib qolgan. Xalq 
ijodiyotida Siyovush afsonaviy qahramon timsolidan xalqning najotkori 
bo'lgan jasur inson qiyofasi tomon takomillashib borgan. 

X asr tarixchisi Muhammad Narshaxiy «Buxoro tarixi» asarida 
Siyovush haqida xalq og'zaki ijodi namunalarini keltiradi. Ularning 
qisqacha mazmuni quyidagilardan iborat: 

Siyovush Eronning Kayoniy shohlaridan Kaykovusning o'g'li ekan. 
Siyovush dilkash husnu jamoli bilan zamondoshlarini o'ziga maftun 
qiladi. U o'gay onasining ishqiy ehtirosini rad etib, malomat va tuhmatga 

41 



qoladi. U o'z poldigini isbot qilish uchun katta alanga ustidan ot surib 
o'tadi. Siyovush Turonga qarshi yurishda qatnashib, qahramonlik 
namunalarini ko'rsatadi. Tuhmatchi va hasadgo'y o'gay ona dargohiga 
qaytishni istamagan Siyovush qahramon Afrosiyobning poytaxtiga qa,rab 
yo'l oladi. Afrosiyob uni yaxshi kutib oladi. Siyovush Afrosiyobning 
qiziga uylanadi. Janglarda botirlik ko'rsatadi. Biroq fitnachi amaldorlar 
Siyovush va Afrosiyob o'rtasiga adovat urug'ini sochadilar. Fitnalarga 
ishongan Afrosiyob Siyovushni o'ldiradi. Siyovushning o'g'li Kayxusrav 
bobosi Afrosiyobdan ota o'chini olib, uni o'ldiradi. Rivoyatlarga ko'ra, 
Kayxusrav Xorazmiy shohlar sulolasiga asos solgan emish ... 

Tarixchi Narshaxiyning ma'lumot berishicha, Siyovush Buxoroda 
juda katta shuhrat qozongan. Uningjasadi shu yerda dafn etilgan. X asrda 
ham Buxoro aholisi Navro'zda Siyovushning qabriga chiqib, qurbonlikka 
xo'rozlar so'yib, uning sharafIga qo'shiqlar aytishar ekan. Bu qo'shiqlar 
xalq o'rtasida «mug'lar yig'isi. yoki «Siyovush qasosi. deb yuritilgan. 

Turli manbalar asosida bizgacha yetib kelgan og'zaki badiiy 
yodgorliklar Turon xalqlariningjuda boy folklori haqida ma'lumot beradi 
va ular turonzaminda og'zaki badiiy ijodning xilma-xil janrlari 
takomillashib borganini tasdiqlaydi. Sharq xalqlari bilan Turon zaminda 
istiqomat qiluvchilar o'rtasida amal qilgan iqtisodiy-madaniy, siyosiy­
ijtimoiy aloqalar badiiy adabiyotning rivojiga ham sezilarli ta'sirini 
o'tkazadi. Qadimgi mifva afsonalar, qahramonlik qo'shiq hamda qissalari 
har ikkala tarafning yozma badiiy adabiyoti ravnaqiga hissa qo'shadi, 
ulardan aksariyati esa qayta ishlandi, sayqallashtirildi... 

2.3. Yozma yodgorlildar 

2.3.1. «Avesto. - zardushtiylik dinining muqaddas kitobi 

Qadimgi Turon-u Eron xalqlarining mushtarak yodgorligi 
hisoblangan «Avesto. eramizdan oldingi VI asrlarda vujudga kelgan. 
Eng qadimgi dinlardan bo'lgan zardushtiylik islomga qadar o'rta Sharq 
xalqIari orasida keng tarqalgan. Manbalarda e'tirof qilinishicha, «Avesto.ga 
Zardusht asos solgan. Yana bir qarashda ta'kidlanishicha, «Avesto» 
xudodan vahiy sifatida payg'ambar Zardushtga noil bo'lgan. Fanda 
Zardusht shaxsi haqida munozarali fikr-mulohazalar mavjud. Tarixchi 
olim Tabariy uni «Zardusht bin Yunon. deb qayd etsa, Beruniy 
Zardushtni ozarbayjonlik Safid Tuman degan kishinir g farzandi 

42 



ekanligini e'tirof etadi. Aksariyat manbalarda zardushtiylik dini Zaratushtra 
(Zardusht) ta'limoti deb ham ataladi. Shunday bo'lishiga qaramay, 
«Avesto»day qomusiy manbaning shakllanishi va takomilini bir 
shaxsning nomi bilan bog'lab bo'lmasligi ta'kidlanib kelinadiki, bunga 
qo'shilish mumkin. 

«Avesto» 21 nask, ya'ni kitobdan iborat bo'lgan. Beruniyning 
ma'lumot berishicha, «Avesto» qo'lyozmasi o'n ikki ming moining 
(ho'kizning) terisiga oltin harflar bilan yozilgan. Yunonlar istilosi davrida 
ushbu kitobning uch nusxasi mavjud bo'lgan. Iskandar ulardan birini 
kuydirib tashlashdan oldin undagi tib, astronomiyaga oid qismlarini 
yunon tiliga tarjima qildirgan. Shunday qilib, Aleksandr Makedonskiy 
"Avesto"ning bir nusxasini yo'q qilib tashlagan, bir nusxasini 
Yunonistonga yuborgan. Kitobning bir nusxasi esa zardushtiylikka e'tiqod 
qo'ygan kishilar tomonidan asrab qolingan. 

Eramizning III asrida sosoniylar hukmronligi davrida zardushtiylik 
rasmiy e'tiqod sifatida tarqalganligi manbalarda qayd etiladi. Bu davrda 
sosoniylar «Avesto»ni qayta tiklashni amalga oshiradilar. Uning mazmuni 
qo'shimchalar bilan to'ldirilgan holda tiklangan va pahlaviy tilida yozib 
chiqilgan. Shunday ijodiy urinishlar natijasida <<Avesto»ning bizgacha 
saqlanib qolgan nusxalari bunyod etilgan. 

«Avesto» yodgorliklarining bizga ma'lum (hozircha) eng qadimgi 
nusxasi 1324 yilda ko'chirilgan bo'lib, bu mo'tabar qo'lyozma Kopengagenda 
saqlanadi. Mazkur kitob qayta tiklangandan so'ng unga qiziqishlar 
kuchaygan va sharhli tarjimalar ham bunyodga kelgan. Sharhlar «Zand» 
deb nomlangan bo'lib, ularning namunalari bizgacha yetib kelgan. 
«Avesto»ning ayrim nusxalarida o'sha zandlaming pahlaviy tilida yozilganligi 
kuzatiladi. Shuning uchun «Avesto» matni uning sharhlari bilan birgalikda 
<<Avesto va Zand» yoki «Zand Avesto» atamalari bilan yuritiladi. 

«Avesto» ayrim sharhlar bilan sanskrit (qadimgi hind tili)ga va 
Ovropaning bir qator tillariga tarjima qilingan. «Avesto» mutarjimi tarix 
fanlari doktori, prof. Mirsodiq Mirsulton o'g'Ii Ishoqov o'rinli e'tirof 
etganidek, ushbu noyob rna'naviy manbani o'zbek tiliga o'girish adabiy­
rna'rifiy merosimizni o'rganish yo'lidagi muhim qadam sanaladi. 

«Avesto»ning ko'p qismlarl bizgacha yetib kelmagan. Shunday bo'lsa­
da, rnazkur kitob haqida mumtoz va bugungi tadqiqotchilar tomonidan 
yaratilgan ishlar asosida ma'lum tasavvur hosil qilish mumkin. 
«Avesto»ning <<Yasna», «Videvdob (<<Ventidot»), «Yasht», «Vispreb 

43 



(~Nisparad») kabi qismlari fanga ma'lum. Bu nask (kitob )laming muayyan 
vazifalari bo'lgan. Jumladan, «Yasna» 72 bobdan iborat bo'lib, u namoz 
uchun zarur duolar sifatida talqin qilinadi. Yana <<Yasna» qurbonlik qilish 
marosimida aytiladigan qo'shiqlar, xudolar madhiyasi va shu kabi diniy 
marosimlarga xos rasm-rusumlarni o'z ichiga oladi. Ahura Mazda haqidagi 
xabar payg'ambar Zardushtga doir ayrim ma'lumotlarni o'zida mujassam 
etgan o'n yetti Goh (Got) ham «Avesto»ning «Yasna» bo'lirni tarkibida 
yetib kelgan. Bu she'riy parchalar «Avesto»ning eng qadirniy, izohlanishi 
murakkab qismlari hisoblanadi. Chunki ayni ana shu satrlarda Zardusht 
yashagan qadimiy qatlam voqealariga ko'proq ishoralar qilinadi. 

«Videvdot» 22 bobdan iborat bo'lib, mazkur sahifalar Ahura Mazda 
va Zaradushtraning savol-javobi shaklida yozilgan. <<Yidevdot>>ni Ahura 
Mazdaning dushmanlari hisoblangan devlami mahv etishga qaratilgan 
duolar to'plami ham deyish mumkin. «Vispret» esa 24 bobdan tarkib 
topgan bo'lib, namoz va zikr-u sana matnlarini o'z ichiga oladi. 
"Avesto"ning "Yasht" qismida 22 qo'shiq mavjud. Bulap Ahura 
Mazdadan boshlab u yaratgan turli ma'budlar sha'niga aytilgan, o'qilishi 
ko'p savobli hisoblangan alqov-olqish (gimn)lar to'plamidir. 

"Avesto" haqida qimmatli ilmiy mulohazalarni bayon etgan ko'p 
sonli tadqiqotchilarning fIkricha, zardushtiylik ta'limotida Ahura Mazda 
azaliy va abadiy iloh sifatida alohida mavqega ega. Uning nomi "Yuksak 
daholi hukmdor" ma'nosini anglatishi ham ushbu fikrni quvvatlantiradi. 
Bundan tashqari, har narsaga qodir iloh Ahura Mazda dunyoning 12 
ming yil davom etishini belgilab qo'ygan. O'sha ta'limotga binoan, dastlabki 
uch ming yillikda ruhiy dunyo yetakchilik qiladi. So'ngra Angra MUH.Yu 
yuzaga keladi. Ahura Mazda barcha ezguliklar ijodkori bo'lib, borliqdagi 
hamma yaxshiliklarning boiskori u hisoblanadi. Yovuzlik esa Angra Manyu 
tarafidan ezgulikka zid o'laroq vujudga keltirilgan. Bu ikki kuch o'rtasidagi 
kurash ham uzoq tarixga ega. U to'qqiz yuz yil davom etadi. Shundan 
so'ng, Ahura Mazda g'olib kelishi kerak. Angra Manyu esa qorong'ulikka 
haydaladi. Ikkinchi uch ming yillikda Ahura Mazda moddiy borliqni barpo 
etadi. Osmon, yer, suv, o'simliklar, hayvonot dunyosi yuzaga keladi. 
Nihoyat odam yaratiladi. Ana shu jarayonda Angra Manyu yovuz devlarni 
- o'z yordamchilarini tayyorlaydi. 

Uchinchi ming yillikda Angra Manyu o'z devlari bilan Ahura Mazda 
yaratgan dunyoga huruj qilib kirib keladi. U Aji (ilon) bilan birinchi 
inson - Gayumart (Kayumars)ni va uning doimiy hamrohi buqani o'ldiradi. 

44 



Ammo ularning urng'lari yerga to'kilgani uchun yo'q bo'lib ketrnaydi. 
O'sha urng'larclan odamlar va ezguliklar, hayvonot unib chiqib, ko'payadi. 
IlOO kuch o'rtasidagi keskin kurash esa davorn etadi. Nihoyat ezgulik 
kuchlari g'olib chiqadi va yovuz kuchlarni yer ostiga haydaydi. 

To'rtinchi uch rning yillik Zaratushtraning tug'ilishidan boshlanadi. 
U yer yuziga o'z e'tiqodini targ'ib qiladi. Zaratushtra uch o'g'il ko'radi 
va ulardan harbiylar, rnhoniylar harnda dehqonlar paydo bo'lib 
ko'payadilar. 

O'n ming yildan so'ng ezgulik va yovuzlik kuchlari orasida oxirgi 
kurash boshlanadi. Qattiq yong'in sodir bo'lib yer usti va osti yonib 
ketadi. Zaratushtraning avlodidan bo'lgan Saosyant halok bo'lgan dunyoni 
qaytadan tiklaydi. O'liklar tiriladilar, yerda abadiy hayot tantana qiladi. 

«Avesto» zardushtiylik dinining rnuqaddas kitobi bo'lishi bilan bir 
qatorda Turon-u Eron va boshqa Yaqin Sharq rnarnlakatlarining tarixi, 
rnadaniyati, ijtirnoiy-iqtisodiy hayoti, tili, urf-odatlari, xalq og'zaki 
ijodi haqida rna'lurnot bernvchi noyob qornusiy rnanbadir. Undan o'rin 
olgan afsonalar, qo'shiqlar rna'lurn darajada xalq og'zaki ijodining 
qadirniy janrlari narnunalarini o'zida rnujassarn etganligi bilan rnuhirn 
adabiy aharniyatga ega. Olimlarning ftkricha, «Avesto»ni tashkil etuvchi 
afsonalar, girnnlar va boshqa ijod narnunalari uzoq yillar davornida 
Turon-u Eron xalqlari tornonidan yaratilgan va ular orasida keng 
tarqalgan, to'lishib, sayqallashib borgan. Keyinchalik ular birlashib 
«Avesto»ni vujudga keltirgan. «Avesto»ning qayd etilgan xususiyatlari 
11T\Wg rnadaniyatimiz tarixida rnuhirn aharniyat kasb etishini tasdiqlaydi. 

:':vestoshunoslar o'rtasida uzoq davorn qilgan rnunozara uning paydo 
bo'lish vatani atroftda bo'ldi. Bahs va tortishuvlar natijasida G'arbiy 
harnda Sharqiy nazariyalar shakllandi. «Avesto» tarkibidagi she'riy 
parchalarning pishiq o'rganilishi esa Sharqiy nazariya foydasiga xizrnat 
qildi. 2001 yilning 23 fevralida Urganch Davlat universitetida «Q'zbekistoo 
- «Avesto. vatani: o'tmish, bugun, kelajab rnavzuida ilmiy-arnaliy 
anjurnanning o'tkazilishi , prof. M.M.lshoqov tornonidan uning katta 
qismining o'zbekchalashtirilishi ham bu yuksak rna'naviy- rna'rifty 
sarchashrna vujudga keigan rnuqqaddas rnakonga aniqlik kiritish yo'lidagi 
jiddiy qadarn vazifasini o'taydi. (<<Avesto. rnundarijasi haqida yana 
rnukarnrnairoq rna'lurnot olish uchun rnurojaat qilinsin: Mels 
Mahrnudov. Kornil inson - ajdodlar orzusi. Adabiy - falsafty o'ylar. 
Toshkent, «YoZllvchi» - 2002, 9-35-betlar). 

45 



2.3.2. O'rxun-Enasoy yodgorliklari 
Toshga o'yib yozilgan adabiy-tarixiy lavhalardan tarkib topgan qadimiy 

obidalar O'rxun va Enasoy daryolari havzalaridan topilganligi bois fanda 
shu nom bilan yuritiladi. Bu madaniy yodgorIiklar ilk bor Enasoy daryosi 
bo'ylarida ma~udligi aniqlanib, rus xizmatchisi Remezov, keyinchalik 
shved olimi Iogann Stralenberg va olim Missershrnidtlar tomonidan ilm 
ahliga ma'lum qilindi. Enasoy obidasining "siri"ni o'rganishga XVIII asming 
boshlaridayoq kirishilgan bo'lsa-da, dastlabki urinishlar natija bermadi. 
XIX asming birinchi choragida Grigoriy Spasskiyning "Sibirskiy vesnik" 
("Sibir axboroti") jumalida mazkur yodgorlik haqida maqolasining e'lon 
qilinishi va bu maqolaning lotin tiliga tarjima bo'lganligi dunyo olimlarining 
diqqatini o'ziga jalb etadi. Biroq bu yodgorlikni tekshirish va yozuvni 
o'rganish yo'lidagi harakatlar samarasiz yakunlandi. 

Enasoy yodgorliklarini o'rganishda rus sayyohi va yozuvchisi 
N.M.Yadrinsevning Mo'g'ulistonning Kosho-Saydam vodiysidagi 
O'rxun daryosi havzalaridan shunga o'xshash madaniy yodgorliklarni 
aniqlashi muhim ahamiyat kasb etdi. Ulardagi matnlar noma'lum 
yozuvda bo'lishi bilan bir qatorda ayrimlari xitoy yozuvida va xitoy tilida 
bitilgan edi. Shunday qilib, fin-ugor ilmiy jamiyati hamda akademik 
V.V.Radlov boshchiligidagi rus olimlarining O'rxun daryosi bo'ylarida 
o'tkazgan ilmiy ekspedisiyalari shu madaniy yodgorliklami o'rganishga 
bag'ishlandi. 

DaniyaIik olim VilgeJm Tornsenning «bu madaniy yodgorIiklar turkiy 
xalqlarga taaUuqli bo'lishi kerah.- degan taxmini to'g'ri bo'lib chiqdi. U 
dastlab "tangri", "turk" so'zlarini, keyinchaIik 1893 yilning 25 noyabrida 
barcha harflami aniqlab, yodgorlikdagi matnlarni to'la o'qishga muvaffaq 
bo'ladi. Akademik V.Y.Radlov esa Y.Tomsen va o'zining tajribalariga 
tayanib yodgorlik matnini birinchi bo'lib rus tiliga tarjima qiladi. 

Toshdagi bitiklar «sif»ining aniqlanishi turkiy xalqlaming dunyodagi 
o'z xoqonligiga ega bo'lgan qavinlardan ekanligini dalillashga xizmat qildi. 
VI asming o'rtalarida shakllana boshlagan turk xoqonlarining davlati 
Turondan Dunay daryosigacha bo'lgan bepoyon hududni o'z ichiga olgan. 
Bu mamlakat O'rta Osiyo, Yettisuv, Sharqiy Turkiston, Oltoy o'lkalarida 
yashovchi turli xalq va qabilalami o'zida birlashtirgan edi. Ayni xoqonlik 
unga yaqin va yondosh bo'lgan mayda-mayda hukmronliklaming 
uyushmasidan iborat bo'lgan. M.N.Yadrinsevning topgan yodgorliklari 

46 



ana shu hukmdorlardan Bilga xoqon - Mag'iyon (734 yilda vafot etgan) 
va uning ukasi Kultegin (732 yilda vafot etgan) qabr toshlariga o'yib 
yozi]gan yodgorliklardir. Shu vaqtlardan boshlab mazkur bitiklar fanda 
"O'rxun-Enasoy" yodgorliklari, undagi yozuvlar esa turldy run (run­
sirli, yashirin demakdir) yoki O'rxun-Enasoy yozuvi deb atala boshlandi. 

Keyinchallk turkiy run yozuvining yangi-yangi topilmalari fanga 
ma'lum boola boshladi. Jumladan, N.M.Yadrinsev Ongin daryosi 
qirg'oqlaridan yangi yodgorliklarni topishga muvaffaq bo'ldi. Er-u xotin 
Dmitriy va Elizaveta Klemenslar Selenga datyosi bo'ylaridan ikkita ustunga 
yozilgan turk xoqonlarining maslabatchisi To'nyuquqqa atab yozilgan 
katta yodgorlikni kashf etdilar. Bulardan tashqari, 1896-1897 yillarda 
Avliyo ota (hozirgi Jambul) shabri yaqinida, Talas daryosi bo'yida V­
VI asrga doir beshta tosh yodgorlikiari va qog'oz , charm, yog'och, 
turli idish-tovoqlarga yozilgan ma'naviy obidalar topildi. 

Ushbu qadimiy yodgorliklarni dunyo turkiyshunoslari tomonidan 
sinchiklab ilmiy o'rganilishi hamon davom etmoqda. 

Mazkur bitiklarni V.Tomsen va V.Radlovlardan keyin S.B.Malov, 
S.G.K1yashtorniy, I.V.Stebleva, H.O'rxun, T.Tekin, Najib Osim, 
G.Aydarov, o'zbek olimlaridan A.Rustamov, A.Qayumov, 
G'.Abdurahmonov, N.Rahmonovlar o'rganishgan. A.P.Qayumovning 
"Qadimiyat obidalari", G' .Abdurahmonov, A.Rustamovlarning 
"Qadimgi turkiy til" nomli kitoblari tarkibida ushbu yodgodiklardan 
namunalar o'zbek tiliga o'girilib, nashr etilgan. 

O'rxun-Enasoy obidalarining aksariyat qismini qabr toshlaridagi 
bitiklar tashkil etadi. Bulardan Bilga xoqon va uning ukasi Kulteginning 
qabr toshlaridagi she'riy parchalar muhim adabiy abamiyat kasb etadi. 
Kultegin bitiktoshi Eltarish xoqonning o'g'li sharafiga o'matilgan bo'lib, 
uning muallifi yo'llug'tegindir. Unda Kulteginning qahramonliklari, 
uning vatan, ona-yurt oldidagi buyuk xizmatlari sharaflanadi. Kultegin 
bitiktoshining akasi Bilga xoqon tilidan yozilganligi kuzatiladi. 

Mog'ilyon so'nggi turk xoqonlaridan biri bo'lib, u «Bilga-qoon. -
«ulug' xoqon. unvonini olishga musharIaf bo'lgan. Qabr toshlaridagi 
bitiklardan rna'lum bo'lishicha, u juda ko'p harbiy yurishlar olib borib, 
marnlakati sarhadlarini ancha kengaytirgan. Mustahkam, qudratli va 
rnarkazlashgan davlat barpo etgan. Shunday janglarning birida, 732 yilda 
Kultegin qahramonliklar ko'rsatib, mardlarcha vafot etadi. Kultegin 
bitiktoshida uningjang paytidagi xatti-harakatlari quyidagicha tasvirlanadi. 

47 



QuJ-Tegin yadag'in o'p)ayu tagdi, 
O'ng Tutuq yorjun yaruqlug' a1igin tutdi. 
Yaruq)ug'da qoronqa anjuladi. 
VI sog' onda yo'qqusdimiz. 

Mazmuni: 
Kultegin piyoda hoida dushmanga tashiandi, 
Zirhli o'ng Tutuqni odamlari biIan (birga) tutib oidi. 
Zirhdaligicha uni xoqon qoshiga keitirdi. 
O'sha qo'shinni tor-mor qildik. 

(O'zbek adabiyoti tarixi. I tom, Toshkent: «Fan», 1977, 74-bet). 
Bitiktoshda Kulteginning ko'rsatgan qahramonliklari o'z ifodasini 

topgan. Satrlardagi tasvirdan uning hayotidan ibratli lavhalar o'quvchi 
ko'z o'ngida birma-bir gavdalanadi. Ma'Iumotlarga ko'ra, Kultegin 
otasidan yetti yoshda yetim qolgan. U amakisi va akasi xoqonligi davrida 
harbiy xizmatda bo'ladi, vatan uchun olib boriIgan janglarda ishtirok 
etadi. Bitikiardagi qaydlarga ko'ra, Kultegin 47 yoshida vafot qilgan. 
Bitiktoshda ukasi vafoti tufayIi qattiq alam va qayg'u iskanjasida qolgan 
Bilga xoqon iztiroblari quyidagicha tasvirlanadi: 

Ko'rur ko'zum kurmazak, 
-Bilur biJigim bilmazak bo'ldi, 
O'zim saqintim, 
Od tangri yasar, 
Kishi o'g'Ii ko'p o'lgaIi to'rumas. 

Mazmuni: 
Ko'rar ko'zim ko'rmas bo'ldi. 
Bilar aqIim bilmas bo'ldi. 
O'zim qayg'urdim, 
Faqat tangri yashaydi, 
Kishi o'g'li o'lmoq uchun tug'ilgan 

(O'sha kitob, 75-bet) 
«Bilga xoqon» bitiktoshida ham uning hayoti, olib borgan kurashlari 

tafsiloti, inson shaxsi va ayniqsa, uning erki bilan bog'Iiq masalalar 
teran badiiy tahlil qilingan. Bitikdagi tafsilotlar BiIga xoqonning Tang'ut 
tarafga lashkar tortishi voqealari tasviri bilan boshlanadi. Undagi jang 
Iavhalari faqat Bilga xoqon umri chizgilari bo'lmay, balki turkiy 
xalqlarning shonli tarixi sahifalari hamdir. 

Yana shunday bitiktoshlardan biri harbiy sarkarda To'nyuquq nomiga 

48 



bitilgan. Bitiktoshda o'yib yozilgan voqealar To'nyuquqning o'z tilidan 
hikoya qilinadi. O'sha tafsilotlar quyidagi so'zlar bilan boshlanadi: 

Bilga To'nyuquq ban o'zum. 
Tabg'ach elinga qilindim. 
Torok bo'dun Tabg'achqa ko'rur erti. 

Mazmuni: 
Men - Dono To'nyuquq erurman. 
Tabg'ach davlatida tarbiyalandim. 
Turk xalqi Tabg'ach davlatiga bo'ysunar edi... 

To'nyuquq - ikkinchi turk xoqonligiga asos solgan Eltarish xoqonning 
maslahatchisi va sarkardasi bo'lgan. Turkiy xalqIarTabg'ach eliga qaram va 
uning hukmronligi ostida bo'lgan paytda To'nyuquq hamda Eltarish xoqon 
birgalikda yurt ozodligi uchun kurash olib boradilar. Shunday ozodlik 
harakatlari natijasida turkiy qavmlar qaramlikdan kutiladi va o'zining 
mustaqil davIatini barpo etadi. Bitiktoshda To'nyuquq rahbarligi ostida 
o'tkazilgan harbiy tadbirlar nisbatan mufassal badiiy talqinini topadi. 

O'rxun-Enasoy bitiklari xotiralar, qabr toshlariga o'yib yozilgan 
tarix va marsiyalardan, turli xiI hu.iiat, tamg'a, pul namunalaridan iborat 
bo'lib, V-VII I asrlarning juda qimmatli yodgorligi sanaladi. Oltoydan 
Mo'g'ulistonga qadar cho'zilgan bepoyon hududda yashagan mazkur 
xalqlar va qabilalar tomonidan yaratilgan «To'nyuquq», «Uyuq-arxon», 
«Borliq», «Tuva» va boshqalar ham Kultegin va Bilga xoqon yodgorliklari 
singari katta ilmiy va badiiy aharniyatga egadir. Ularning matnlarida turkiy 
xalq va qavmlaridan qirg'iz, uyg'ur, o'g'uz kabilarning nomlari tilga 
olinadi. Olimlarning fikricha, mazkur yodgorliklarning tili bir-biridan 
birmuncha farq qiladi. O'sha tafovutli belgilarga tayanib, ba'zi 
yodgorliklarning hozirgi qaysi turkiy tilning qadimgi ko'rinishi ekanligi 
xususida taxminiy fikrlar aytish mumkin. V.V.RadIov, V.Tomsen, 
S.E.Malov kabi olimlar Enasoy bo'yidagi ko'pchilik yodgorliklarni 
qirg'iz tiliga mansub deb hisoblaydilar. Biroq barcha yodgorliklar haqida 
birday fikr yuritib bo'lmaydi. Jumladan, O'rxun-Enasoy yodgorliklarida 
qirg'iz, uyg'ur, tuva, turkman, o'zbek va boshqa turkiy tillarga xos leksik 
boylik hamda grammatik shakllar ham ko'zga tashlanadi. Shunga ko'ra, 
bu yodgorliklarni turkiy xalqlarning mushtarak madaniy merosi sifatida 
o'rganish va talqin-u targ'ib qilish maqsadga muvofiqdir. 

O'rxun-Enasoy bitiktoshlari til va yozuv yodgorligi bo'lishi bilan 
bir qatorda tarixiy va adabiy manba maqomida muayyan badiiy-ilmiy 

49 



qimmatga ham molikdir. Chunki ularda V -VIII asdardagi ijtimoiy­
iqtisodiy hayot, turkiy xalqlar va qabilalaming urf-odatlari, e'tiqodiy 
qarashlari, badiiy ijodi namunalari o'z ifodasini topgan. Bitiktoshlarda 
she'riy misralarning uchrashi, turli tarixiy voqealar ifodasida badiiy 
uslubdan foydalanganligi muhim ahamiyat kasb etadi. Xususan, qabr 
toshlaridagi marsiyalarning badiiylik darajasining birmuncha yuksak 
ekanligi qiziqish uyg'otadi. Ular orqali vafot etgan kishining qiyofasi 
manzaralarini ko'z o'ngimizda gavdalantirishimiz va motam 
tutuvchining murakkab ruhiy holati bilan tanishishimiz mumkin. 
Tadqiqotchilarning fikricha, bitiktoshlardagi marsiyalar mazmun­
mohiyati, badiiyati jihatidan «Devonu lug'otit turk»dagi marsiyalarga 
ancha yaqin turadi. (Bu haqda yana murojaat qilinsin: 1i1.B. CTe6JIeBa. 
Pa3BHTHe TIOPCKbIX rrOeTH'IeCKbIX cpopMe B XI BeKe. «HaYKa», 
MocKBa - 1971, 298 CTP.). 

Shunday qilib, O'rxun-Enasoy yodgorliklari V-VIII asrlarda 
yashagan turkiy xa1qlarning noyob mushtarak madaniy merosi sifatida 
ajdodlarimizning rna 'naviy-badiiy, ilmiy-tarixiy salohiyatining 
balandligi, qadimiy va boyligidan yorqin nishonadir. 

Mavzuni mustahkamlash uchun savollar 
1. Qadimgi Turondagi ilm-fan, rnadaniyat va san'at taraqqiyoti haqida 

qaysi manbalarda ma'lumotlar beriladi? 
2. Ajdodlarirnizning e'tiqodiy qarashlari haqida nimalar bilasiz? 
3. Turon hududida turkiy tilning shakllanishi va rivojlanishi jarayoni 

haqida gapirib bering. 
4. Markaziy Osiyo xalqlari qanday yozuvlardan foydalangan? 
5. Qadimgi Turon xalqlari ilm-fani, qadimgi arxitektura yodgorliklari, 

tasviriy va naqqoshlik san'ati xususida so'zlang. 
6. Eng qadimgi og'zaki adabiyot yodgorliklari qaysi manbalar orqali 

bizgacha yetib kelgan? 
7. Qadirngi rnif va afsonalar haqida nimalarni bilasiz? 
8. Qadimgi qo'shiqlar va lirik she'rlar haqida gapirib bering. 
9. Qahramonlik eposi nima? Namunalar keltiring. 
10. »To'maris», «Shiroq» rivoyatlari va Mirkarim Osimning shu 

mavzuga doir hikoyalari haqida so'zlang. 
11.Zarina va Striangiya eposining qisqacha mazmunini hikoya qihb bering. 
12.Zariadr va Odatida qissasi, Rustam va Siyovush haqidagi qahramonlik 

50 



eposIarining o'ziga xos xususiyatlari nimaIarda namoyon bo'ladi? 
13.»Avesto» qanday kitob, u haqda nimalarni bilasiz? 
14.0'rxun-Enasoy yodgorliklari, ularning o'zganilishi tarixi va badiiy 

ahamiyati haqida so'zlang. 

Mavzuga oid tayanch tushunchalar 
Emmizdan avva1gi birinehi ming yillik o'rtalarida qadimgi Turon hududi. 

Dehqonehilikda sun'iy sug'orishdan foydalanish. Xunn qabilalari. Grek, 
oromiy, forsiy mixxat yozuvi. «Avesto», Xorazm, so'g'd, kushon, run, 
uyg'ur, arab yozuvlari. Ueh eholg'uehi ayol surati. Mif. Ahura Mazda. Angra 
Manyu. Anaxita Kayumars. Mitra. Ynna. Gershasp. Elikbek. Alp ErTo'nga. 
«Qish va Yoz munozarasi». «Ov». To'maris. Sparganis. Shiroq. Ranosbat. 
Zarina. Striangiya. Zariadr. Odatida. Rustam. Siyovush. Kayxusmv. Afiosiyob. 
«Avesto». Nask. «Yasna». «Videvdot» (<<Vendidot»). «Yasht». «Vispred» 
(<<Vtsparad»). Bilga xoqon. Kultegin. To'nyuquq. Eltarish xoqon. 

Adabiyotlar 
1. Karimov I. A Istiqlol va ma'naviyat. Toshkent: «Q'zbekiston», 1994. 
2. Prezident Islom Karimovning «Avesto» kitobining 2700 yilligiga 

bag'ishlab barpo etilgan yodgorlik majmuining oehilishi marosimidagi 
nutqi. «Q'zbek tili va adabiyoti», 2001, 6-son, 3-7-betlar. 

3. Abu Mansur as-Saolibiy. Yatimat ad-dahr fi maxosin ahl al-asr. 
Toshkent: «Fan», 1976, 652 bet. 

4. Mallayev N. M. Q'zbek adabiyoti tarixi. Birinehi kitob. Toshkent: 
«Q'qituvehi», 1976, 27-78-betlar. 

5. Q'zbek adabiyoti tarixi. I-tom, Toshkent: «Fan», 1977, 19-79-betlar. 
6. «Q'zbek mumtoz adabiyoti namunalari». I-jild (Eng qadimgi 

davrdan XIV aszgaeha). Toshkent: «Fan», 2003, 331 bet. 
7. Mahmud Qoshg'ariy. Devonu lug'otit turk. Ueh tom1ik. Toshkent: 

«Fan» 1960-1963. 
8. Tolstov S.P.. Qadimgi Xorazm madaniyatini izlab. Toshkent: 

«Fan», 1964, 440 bet. 
9. Qayumov A. P. Qadimiyat obidalari. Toshkent, 1973. 
10. Qadimiy hikmatlar. Toshkent: G'afur G'ulom nomidagi adabiyot 

va san'at nashriyoti. Toshkent, 1987. 

51 



III-BOB 
X-XII ASRLAR O'ZBEK ADABIYOTI 

3.1. X-XII asrlardagi madaniy bayot 

Xalqimiz madaniyati taraqqiyotida X-XII asrlar alohida o'rin tutadi. 
Arablar istilosidan so'ng Movarounnahr deya nomlangan qadimgi 
Turonda yashovchi xalqlar Eron, Kavkaz, Hindiston va boshqa Sharq 
mamlakatlari bilan o'rnatilgan madaniy aloqalarini yanada rivojlantirdilar. 
Bu o'lkada istiqomat qilgan alloma, olimlarning buyuk kashfiyotlari, 
yirik ilmiy asarlari yaratildiki, ular jahon ilm-fanining kamol topishida 
muhim ahamiyat kasb etdi. Shuningdek, Turon zaminida arxitektura, 
tasviriy san'at, naqqoshlik, o'yrnakorlik kabi madaniy hayotning bir 
qancha sohalaridajiddiy ijobiy o'zgarishlar yuz berdi. Adabiyot rivojida 
ma'lumjonlanish yuzaga kelganligi ko'zga tashlana boshladi. 

VII asrning oxiri VIII asr boshlarida Markaziy Osiyo hududiga 
arablarning bostirib kirishi natijasida sharqiy va g'arbiy qismga bo'lingan 
Turk xoqonligi zaiflasha boshladi hamda tarix sahnasini istilochilarga 
bo'shatib berdi. Bu davrni ulug' tarixiy burilish, mafkuralar, e'tiqodlar 
kurashi davri deb atash mumkin. Arablar istilosi qadimgi Turon xalqlari 
madaniyati taraqqiyotida o'ziningjiddiy ijobiy va salbiy ta'sirini ko'rsatdi. 
Manbalarda qayd etilishicha, 705 yildan Qutayba ibn Muslim xalifaning 
noibi bo'lib Turonga kelgach, bosqinchilik harakatlari avj oladi. 
Shuningdek, mahalliy xalqning ko'p asrlik madaniy yodgorliklari yo'q 
etila boshlandi. Beruniyning ma'lumot berishicha, Qutayba Xorazm 
yozuvini bilga.n va shu voha xalqlari og'zaki badiiy ijod namunalari 
ijrosi bilan shug'ullangan kishilarni, olimlarni turli yo'llar bilan ta'qib 
ostiga oladi va yo'q qilib yuboradi. Shunday qilIb, arablar davlat ishlarida 
o'z tillari hamda yozuvlarinijoriy qila boshlaydilar. Mahalliy yozuvlarning 
qo'llanish doirasi qisqaradi. Zardushtiylik diniga e'tiqod qo'ygan yerli 
aholi islom dinini tezda qabul qilmaydi. O'z e'tiqodiga sodiq qoladi. 
Movarounnahrda istilochiIaI&a qarshi birin-ketin yirik xalq qo':zg'olonlari 
boshlanadi. 720-722 yillarda Divashtich rahbarligida Samarqand va 
Panjakentda shunday xalq qo'zg'oloni bo'lib o'tadi. Shuningdek, 750-
751 yillarda Sharik boshchiligida Buxoroda xalqning norozilik kurashi 
sodir bo'ladi. Bular orasida 776-784 yillarda Buxoro, Samarqand, Nasaf 
va Keshda Muqanna boshchiligidagi xalq harakati hududiy ko'lami va 

52 



o'zining uzoq davom etganligi, arablargajiddiy qarshilik ko'rsatilganligi 
bilan ajralib turadi. Manbalar ma'lumotiga ko'ra, Muqanna arablar 
qo'liga tushmaslik uchun o'zini olovga tashlab halok qiladi. 

IX asrda ham arablarga qarshi xalq norozilik harakati va qo'zg'olonlari 
jiddiy tus ola boshladi. Istilochilar qurol kuchi bilan burring oldini 
olish imkoniyati yo'qIigiga amin bo'lishgach, mahalliy aristokratiya­
zodagonlar vakillarini ishga solishga maJbur bo'lishadi. Biroq bunday 
urinishlar ham kutilgan natijani bermaydi. XalifaXorun ar-Rashid (786-
809) vafotidan so'ng uning ikki o'g'li Ma'mun va Amin o'rtasida 809-
813 yillarda o'zaro toj-taxt urishlari bo'lib o'tadi. Movarounnahrlik 
zodagonlar Ma'munning xalifa bo'lishiga ko'proq xayrixoh edilar. Ammo 
arablarning xoxishiga ko'ra, Amin taxt egasiga aylanadi. Ma'mun esa 
ukasiga qarshi kurashini davom ettiradi. Bu harakatni Tohir ibn Husayn 
boshliq Xuroson va Movarounnahr mulkdorlari o'z yordamlari bilan 
quvvatlantirib turishadi. 813 yilda Ma'mun Bag'dodni qo'lga kiritadi va 
o'zini xalifa deb e'lon qiladi. 812 yilda Tohir ibn Husayn Xuroson va 
Movarounnahr noibi etib tayinlangan edi. Oradan bir yil vaqt o'tmay, 
u o'z mamlakatini mustaqil deb e'lon qiladi. Tohir ibn Husaynning 
ko'p vaqt o'tmay vafot etishi mustaqillikni to'la ta'minlash imkoniyatini 
bermaydi. Vning o'g'li Abul Abbos Abdullohning 830-844 yillardagi 
noibligi davrida mamlakat poytaxti Marvdan Nishopurga ko'chiriladi. 
Bu davrda Somoniylarning mavqei ancha tiklana boradi. Vlar 
Movarounnahrning Samarqand, Farg'ona, Shosh viloyatlarida noiblik 
qilayotgan edilar. IX asrning o'rtalariga keIib Movaraunnahrdagi barcha 
viloyatlarni Somoniylar idora qila boshlaydi. Ismoil Somoniy hukmdor1igi 
davrida Movarounnahr arab xalifaligi istibdodidan tamoman ozod etiladi. 
Somoniylar davlati ancha markazlashgan, yirik davlat bo'lib, keyinchalik 
shu hududda qoraxoniylar, saljuqiylar va xorazmshohlar davlatining 
vujudga kelishi uchun siyosiy-tarixiy shart-sharoit hozirlab beradi. 

Arablar qadimgi Turon madaniyatiga jiddiy talofot yetkazgan 
bo'lsalar-da, ancha ilg'or g'oyalarga ega bo'lgan, insonni komillik 
darajasiga ko'tarishda muhim ahamiyat kasb etuvchi islom dinini olib 
kirdilar. Movoraunnahr aholisi bu dinni dastlab keskin rad etgan bo'lsa 
ham, doimiy targ'ibot va tashviqotlar natijasida islom dini qabul qilinadi. 
Islomda olamning yaratuvchisi yakka-yu yagona, azaliy va abadiy 
Allohdir, degan bosh g'oya hukmrondir. Muhammad alayhis-salom 
Alloh rasulidir. Qur'oni karim islom dinining muqaddas kitobi bo'lib, 

53 



unda shariatning tayanch ahkomlari asosiy aqida va g'oyalari o'z ifodasini 
topgan. Movarounnahrliklar bu dinni qabul qilibgina qolmay, keyinchalik 
uning otashin targ'ibotchisiga ham aylandilar. Ayniqsa, Imom Ismoil 
ibn al-Buxoriyning (810-871) buyuk xizmatlari musulmon olamida 
yuksak ehtiromga sazovordir. Mashhur muhaddis olim Imom Ismoil 
ibn al-Buxoriy Muhammad alayhis-salom hadislari, ya'ni turli 
munosabat bilan aytilgan gaplari, ibrat, ko'rsatma va nasihatlarini hamda 
u kishining pok axloqi, najib xulq-atvoriga doir hikmatlarni yig'ib, 
"Al-jomi' as-sahih" ("Ishonarli to'plam") nornli to'rt jildli ulkan 
kitobni tuhfa qildi. Mazkur kitobdan muallifning yillar davomida olti 
yuz ming hadis ichidan tanlab olib, eng ishonchli hadislar sifatida 
taqdim etgan 7275 ta hadis o'rin olgan. Bu kitob Qur'oni karimdan 
keyingi muqaddas islomiy manba sanaladi. 

Movarounnahrda arab xalifaligi hukmronligi tugatilgandan soOng 
O'rta Osiyo xalqlari o'rtasida o'z davlatchillgining shakllanishjarayoni 
ancha tezlashdi. Tojiklar yagona xalq sifatida tanildi. Movarounnahr, 
Xuroson va Eronning katta qismini qamrab olgan Somoniylar davlatida 
dariy (fors-tojik)ga davlat till maqomi berildi. XI-XII asrlarda turkiy 
elatiar, jumladan, o'zbeklar Movarounnahr aholisining katta qismini 
tashkil eta boshladi. O'z mushtarak tillga ega «to'qson ikki bori. (Turdi 
Farog'iy) turkiy qavrnlardan iborat bo'lgan o'zbeklarning vujudga kelgan 
ijtimoiy-siyosiy, tarixiy-madaniy shart-sharoiti tufayli adabiy tillning 
shakllanish jarayoni kuchaydi. Bu davrda qishloq xo'jaligining ancha 
taraqqiy topganligi manbalarda o'z ifodasini topgan. Shuningdek, 
hunarmandchilikning rivojlanishini ta'minlashda ham .qishloq 
xo'jaJ.isidagi -samaradorlik o'zining ijobiy ta'sirini ko'rsatgan. Ishonchli 
manbalarning ma'lumotlariga ko'ra, bu davrda qaysijoyning aholisi 32 
hunarni bilsa, o'sha yerga shahar maqomi berilgan. Buxoro, Samarqand, 
Urganch, Marv, Omul (Chorjo'y) kabi ijtimoiy-iqtisodiy, ilmiy­
madaniy markazlar ana shunday "32 xii hunar" egalari yashaydigan 
shaharlar sirasiga kirar edi. 

O'rta Osiyo xalqIarining X-XII asrlarga oid arxitektura va san'atida 
huknuon mafkuraga aylangan islom dinining asosiy g'oYalari o'z ifodasini 
topganligi yaqqol ko'zga tashlanadi. Samarqand, Buxoro, Termiz, O'zgan, 
Marv kabi shaharlarda ko'plab saroy, masjid, xonaqoh, madrasa, 
minora, tim, sardoba va boshqa binolar qad rostladi. Somoniylar, 
qoraxoniylar, xorazmshohlar davrida qurilib, bugungi kunga qadar 

54 



saqlanib qolgan tarixiy obidalar X-XII asrlaming muhim madaniy 
yodgorligi sanaladi. Buxorodagi Ismoil Somoniy maqbarasi O'rta Osiyo 
arxitektura san'ati bu davrda yangi taraqqiyot bosqichiga yuz bu~ 
yorqin namunasidir. Ushbu maqbara kub shaklida barpo etilgan bo'lib, 
tomi gumbaz qilib yopilgan. Gumbazning o'rtasida kichkina minoracha 
mavjud. Binoning bir xilda bezatilgan tashqi manzarasi bor. Uning ichki 
va tashqi tomoni naqshlar bilan bezatilgan. Ismoil Somoniy maqbarasini 
barpo etishda qadimgi me'morchilik an'analari saqlanib qOlganligi ham 
sezilib turadi. Binoning tashqi burchaklaridagi ustunlar va unda ishlatilgan 
xilma-xil unsurlar shunday xulosaga kelish imkonini beradi. 

Qoraxoniylar va xorazmshohlar davrida qUrllgan noyob arxitektura 
yodgorliklari uzoq yillar o'tishiga qaramay, tarovatini yo'qotmay, 
hamon salobat to'kib turibdi. Bulardan Navoiy viloyati Hazora 
qishlog'idagi Dehgaron masjidi (XI asr) va uning yaqinidagi «Raboti 
Malik» nomli katta hamda go'zal karvonsaroyni ko'rsatish o'rinlidir. 
Mazkur me'moriy obidalar o'z tarhi va qurilishi bilan san'at darajasiga 
ko'tarilganki, ulami hamon hayrat bilan tamosha qilish mumkin. 
«Minorai kalon» nomi bilan shuhrat qozongan Masjidi jomi minorasi 
esa Buxoro qadimiy binokorligining eng yaxshi yodgorliklaridan biridir. 
Bu minora 1127 yilda Arslonxon hukmdorligi davrida qurilgan. XII asrning 
oxirida Vobkentda ham shunday minora barpo etildi. 1108 yilda g'oyat 
pishiq reja asosida Surxandaryo viloyati Jarqo'rg'on tumanida shunday 
noyob me'morchiIik yodgorligi hisoblangan minora qad ko'tardi. 
Keyinchalik qayta ta'mirlangan Buxorodagi Namozgoh va Mag'oki 
Attoriy masjidi ham ana shu asrga oiddir. Qoraxoniy va xorazmshohlar 
hukmronligi davrida vujudga kelgan tarixiy obidalar son jihatidan ancha 
ko'p. Urganchdagi Faxriddin Roziy maqbarasi, Amudaryo qirg'og'i 
yaqinidagi Doyaxotin raboti, Kaspiy dengizining g'arb tomonidagi 
Beleuli tosh raboti, Marvdagi Sulton Sanjar saljuqiy maqbarasi va 
TaIxatanbobo masjidi, O'zganddagi uchta maqbara va bitta minora O'rta 
Osiyo xalqlari me'morchilik san'atining X-XII asrlardagi go'zal 
yodgorliklaridir. 

IX-XII asrlarda arxitektura bilan bir qatorda san'atning boshqa turlari, 
jumladan, naqqoshlik, tasviriy san'at, musiqa ham ancha rivojlandi. 
Xattotlik ham muhim ma'naviy ahamiyat kasb etuvchi sohalardan biri 
bo'lib, keng tarqaldi va taraqqiyetadi. Yirik feodal davlatlarining vujudga 
kelishi ijtimoiy-iqtisodiy taraqqiyot, ilmiy-madaniy, adabiy-badiiy 

55 



aloqalarning avj olishi tufayli fanning falsafa, mantiq, riyoziyot, 
tibbiyot, tarix, tabiiyot, tilshunoslik, adabiyotshunoslik kabi sohalari 
rivoj topdi. Arab tili Sharq mamlakatlari orasida ilm-fan tili sifatida 
shuhrat qozondi. Buxoro, Samarqand, Termiz, Urganch, Marv, BaIx, 
Bag'dod, Shorn kabi shaharlar Sharq olimlari harnkorligining markazi 
bo'lib qoldi. 

O'cta Osiyodan yetishib chiqqan Muhammad ibn Muso al­
Xorazmiy, Abunasr Farobiy, Ahmad Farg'oniy, Abu Ali ibn Sino, 
Abu Rayhon Beruniy kabi qomusiy olimlarning ilmiy faoliyati natijasi 
o'laroq bu muqaddas sarzamin shuhrat taratadi, jahon ilm-fani, 
madaniyati xazinasiga bebaho durdonalar qo'shadi. Shuningdek, tarixchi 
va adabiyotshunoslardan «Kitob ul - maorif», «Kitob ush-she'r va-sh­
shuaro» asarlarining muallifi Abdulloh ibn Muslim Marvaziy Dinovariy, 
«Zaynul-axbo[» «<Xabarlar ko'rkh» nomli asar muallifi Abusaid 
Gardiziy, dariy tilida 30 tomlik kitob yozgan Abulfayzi Bayhaqiy, 
«Buxoro tarixi» kitobi bilan shuhrat qozongan Narshaxiy , «Tarixi 
muluki Turkiston» asari sohibi Majididdin Muhammad ibn Adnon, 
tarixchi Miskaveyh, tibbiyot rivojiga hissa qo'shgan olimlardan Ibn 
Hammor, Najibuddin Samarqandiy, matematik va astronom 
Muhammad Balxiy, huquqshunos Burhoniddin Ali Marg'inoniy, 
tilshunoslardan Abulqosim Zamahshariy, Mahmud Qoshg'ariylar ilm­
fan rivojiga ulkan hissa qo'shdilar. 

3.2. X-XII asrlar badiiy adabiyot taraqqiyotida yangi bosqicb 

X-XII asrlarbadiiy adabiyot taraqqiyoti uchun ham muhim bosqich 
bo'ldi. Bu davrda xalq og'zaki ijodining boy va xilma-xil asarlari vujudga 
keldi. Fors-tojik (dariy) va turkiy adabiy til shakllana boshladi. Bu tillarda 
ijod qilgan atoqli so'z san'atkorlarining nomi asrlar osha umrboqiylik 
kasb etgan o'lmas asarlari bilan yashab kelmoqda. Somoniylar davrida 
arab till o'z hukmronligini birmuncha yo'qotib, mahalliy tillardan dariyga 
o'rnini bo'shatib bergan bo'lsa-da, Movarounnahr-u Xurosonda 
yashagan aksariyat shoirlar arab tHida asarlar yaratishda davom etdilar. 
Bu haqda nishopurlik mashhur olim, yozuvchi, adabiyotshunos, 
tilshunos va tarixchi Abu Mansur as-Saolibiy (961-1038)ning (<Yatimat 
ad-dahr fi maxosin ahl al-asr» «<Asr ahlining fozillari haqida 
zamonasining durdonash» nomli tazkirasi boy ma'lumot beruvchi 

56 



muhim manba sanaladi. As-Saolibiy juda ko'p sharq mamlakatlarida 
bo'lgan. Jumladan, Arabiston, Iroq, Xuroson, Movarounnahr, Xorazm 
kabi o'lkalami kezib chiqqan. Manbalarda qayd etilishicha, uning 34 
asari mavjud bo'lgan. As-Saolibiy nomini ko'proq uning «Yatimat ad­
dahr» tazkirasi tanitgan. Tazkira to'rt qismdan tarkib topgan bo'lib, 
uning har bir qismi o'n bobga ajraladi. Ma'lumotlarga ko'ra, asar 995-
1000 yillar mobaynida yozib tugatiladi. Keyinroq, taxminan 1020 yillarda 
muallifkitobni ikkinchi marta qaytadan ishlab, unga yana yangi shoirlar 
haqidagi ma'lumotlami qo'shgan. 

Tazkiraning to'rtinchi qismida Somoniylar sulolasi hukmronligi 
boshlanishidan g'aznaviylar davlati boshlarigacha yashagan shoirlar, 
turli mamlakatlardan Buxoroga kelib har xiI lavozimlarda faoliyat 
ko'rsatgan so'z san'atkorlari haqida ma'lumot beriladi. Mazkur qismning 
dastlabki uch bobi Buxoroning o'zida yashab ijod etgan 48 shoiming 
hayoti va ijodiga doir qaydlardan iborat. Tazkiraning to'rtinchi bobi 
Xorazm shoirlaridan yettitasini o'z ichiga oladi. Shuningdek, bu qismda 
asH nishopurlik bo'lib, Movarounnahrga kelib qolgan shoirlar ham 
kiritilgan. «Yatimat ad-dahr»da nomlari tilga olingan ijodkorlar arabnavis 
shoirlardir. Shunday bo'lishiga qaramay, ulaming ayrimlari fors-tojik 
tilida so'zlashgan, hatto she'rlar yozgan zullisonayn adiblar hisoblanadi. 
Arab tHida ijod etgan shoirlardan ayrimlari fors-tojik tilidagi asarlami 
arab tiliga taIjima qilish bilan shug'ullanganlar. As-Saolibiy tazkirasida 
Abul Hasan al-Muammal, Abu-l Qosim Ismoil ash-Shajariy, Abu 
Ahmad ibn Abu Bakr al-Kotib, Abu Tayyib Muhammad ibn Hotim 
AI-Mus'abiy, Abu-l Husayn Muhammad al-Murodiy singari 
movarounnahrlik tab' ahli haqida nodir ma'lumotlar va ular asarlaridan 
namunalar berilgan. <<Yatimat ad-dahr»da ma'lumot berilishicha, Abu 
Tayyib Muhammad ibn Hotim al-Mus'abiy davlatni boshqarish, 
vazirlikda taniqli, odamlar bilan muomala-munosabatda dilkash, 
shirinsuxan va fozil inson bo'lgan. As-Saolibiy uning qo'lini kishini 
xayratga soladigan chaqmoqqa, qalamini qog'oz uzra kezuvchi 
sayyoraga, xatini mevali daraxtlar bilan qoplangan boqqa, notiqligini 
Utoridga qiyoslaydi. Utorid (Merkuriy) sayyorasi qadimdan yozuvchi 
va shoirlar homiysi sifatida talqin qilingani bois tazkira muallifi Al­
Mus'abiy notiqligini shunday tashbeh bilan ulug'laydi. Tazkiranavisning 
ma'lumotiga ko'ra, amir as-Sa'id Nasr ibn Ahmad son-sanoqsiz 
fazilatlarini nazarda tutib adibni (Mus'abiyni) vazirlik lavozimiga 

57 



ko'taradi. O'zining suhbatdoshlari qatoriga qo'shadi, biroq ko'p o'tmay 
vazirlik uning boshiga etadi va Al-Mus'abiy 938 yili vafot etadi. 

Abu Tayyib al-Mus'abiy RUdakiyning yaqin do'stlaridan bo'lib, 
salohiyatli zullisonayn shoir edi. Afsuski, X asrning birinchi yarmida 
Buxoroda yashagan Al-Mus'abiyning adabiy merosidan namuna sifatida 
arab tilidagi 13 bayti va fors-tojik tilida bitilgan 14 bayt she'ri bizgacha yetib 
kelgan, xolos. «Yatimat ad-dahr»da keitiri1gan Movarounnahr va Xurosonlik 
shoirlarning she'rlari qasida, vasf, hajv, marsiya, masnaviy, g'azal, urjuza 
janrlariga mansubdir. Ko'rinadiki, Movarounnahr va Xurosonda arab till 
faqat ilm-fan sohasi uchungina emas, balki bu tilda noyob badiiyat 
namunalari ham ijod etilgan. Bunday adabiy hodisa xalqlar va adabiyotlar 
o'rtasidagi do'stIik rishtalarini yanada mustahkamlashga, mavzu, g'oya, 
janr va badiiyat bobida ham tajriba almashinuvi uchun xizmat qilgan. 

X - XII asarlarda dariy tilida vujudga keigan badiiy adabiyot 
tadqiqotchilar tomonidan jahon madaniyati xazinasiga qo'shilgan 
bebaho durdona sifatida talqin etiladi. Fors-tojik tilining shakllanish 
jarayoni arablar istilosidan ancha oidin boshlandi. VIII - IX asrlarda 
ijod etgan Abu Hafs So'g'diy, Abulabbos Marvaziy, Xanzala Bodgiziy, 
Muhammad Vasifva Firuz Mashriqiy kabi shoiriar dariy adabiy tilining 
shakllanishida muhim hissa qo'shdilar. IX-X asrlardan boshlab, 
Movarounnahr, Xuroson va Eronning katta qismini o'z hududiga 
birlashtirgan Somoniylar sulolasi hukmronligi davrida fors-tojik tilidagi 
adabiyot juda keng ko'lamda o'zining taraqqiyot bosqichlarini o'tadi. 
G'aznaviy va Saljuqiy hukmdorlari turkiy qabilalarga mansub bo'lsalar­
da, nafaqat o'z hududlari, balki zabt etgan yerlarida ham somoniylar 
an'anasini davom ettirib, dariy tillni davlat till va adabiy til sifatida 
qabul qildirdilar. Natijada X-XV asrlarda O'rta Yer dengizidan 
Hindistongacha cho'zilgan katta hududda mushtarak adabiy til bo'lgan 
fors-tojik tillda jahonshumul ahamiyatga molik adabiyot vujudga keldi. 
Uning ijodkorlari faqatgina forsiyzabon shoirlar bo'lmay, hind, turkiy 
xalq vakillari bu mushtarak adabiyotning yirik namoyandalariga aylandilar. 
X asrning atoqli shoiri Rudakiy dariy adabiy till va adabiyotining asoschisi 
sanaladi. Uni .Qdamush - shuaro. «<Shoirlaming odam atosi») deya 
ta'riflaganlar. Fors-tojik tilidagi adabiyot o'zbeklar tomonidan ham 
yuksak qadrlangan. Jumladan, Daqiqiy, Unsuriy, Asadi Tusiy, Salmon 
Sovajiy, Umar Hayyom, Ubayd Zokoniy, Shayx Sa'diy, Xoja HofIz 
kabilarning asarlari o'zbek muxlislari orasida ham keng tarqaIgan. 

58 



Abu Abdullo Rodakiy (855/65-940/42) Panjakentda dunyoga keladi. 
U yoshligidan o'qishgajuda katta ehtiros bilan qaraydi, she'riyatga qiziqadi. 
Ma'lumotlarga ko'ra, Rudakiy Samarqand rnadrasalaridan birida tahsil 
olayotganida uning shuhrati Somoniy hukmdorlariga borib yetadi. 
Shundan keyin uning hayoti rnamlakat poytaxti Buxom bilan bog'lanadi. 
Uni samy xizmatiga jalb etadilar. Ammo qarilik chog'ida shoir quvg'inga 
uchragan. Rivoyatlarda bayon etilishicha, Rudakiyning hur fikrliligi 
uchun ko'zlariga mil tortganlar. Ayrim rivoyatlarga binoan, u tug'rna 
ko'r bo'lgan. Bir-birini inkor etuvchi bu qarashlarga rudakiyshunoslikda 
hamon qat'iy nuqta qo'yilgan emas. Inson erki, hurlik. kuychisi bo'lgan 
shoirning keyingi hayoti iztimblar iskanjasida o'tgan. Rudakiyavlodlarga 
o'zidan ulkan adabiy meros qoldirdi. Biroq uning asarlari davr 
to'fonlaridan o'tib, bizgacha to'la holida yetib kelmagan. Shoirning g'azal, 
ruboiy, qasida hamda pand-nasihat yo'nalishidagi dostonlari mavjuddir. 
Adibning "Qarilikdan shikoyat", "Modari may" (<<May onasi») 
qasidalari, Buxom ta'rifiga atalgan "Bo'yi jo'yi Mo'liyon" rnadhiyasi 
va bir necha ruboiylarigina saqlanib qolgan. Uning boshqa asarlaridan 
ayrim parchalar ham zamonamizgacha yetib kelgan. Manbalarda 
Rudakiyning "Kalila va Dimna" asari 12 ming baytdan ortiqroq ekanligi 
qayd etilsa-da, hozircha uning ming misrasigina fanga ma'lum, xolos. 

Mashhur qomusiy olim Abu Ali ibn Sino tojik xalq to'rtliklari asosida 
ruboiy janrini yozrna adabiyotga olib kirgan bo'lsa, nishopurlik shoir 
Umar Hayyom bu sohada shuhrat qozondi. Buxomlik shoir Daqiqiy 
qahramonlik dostonlari rnajmui "Shohnoma"ni yozishga kirishadi. Tuslik 
Abulqosim Firdavsiy Daqiqiy boshlagan bu xayrli ishni davom ettirib 
jahonga mashhur, o'ln'lai "Shohnoma"ni vujudga keltirdi. Mazkur 
an'anani XI asrda yashab ijod etgan shoir Asadi Tusiy o'zining 
"Gershaspnoma" asarida takomillashtirdi. X-XII asrlarda fors-tojik tilida 
ijod etgan ozarbayjonlik Xoqoniy, Falakiy, Mahastiy va Nizomiy 
Ganjaviylar badiiy adabiyot taraqqiyotiga o'zlarining munosib hissalarini 
qo'shdilar. Ayniqsa, xamsachilik an'anasining Nizomiy Ganjaviy nomi 
bilan bog'liq ekanligi uni Sharqning buyuk shoiri va mutafakkiri maqomiga 
ko'taradi. 

X-XII asrlar turkiy adabiy tilning ravnaq topishi, o'zbek, uyg'ur, 
qirg'iz, turkman va boshqa xalqIarning shakllanishjarayoni, umumturkiy 
yozma adabiyotning vujudga kelishi va rivojlanishiga muhim bosqich 
bo'ldi. 

59 



Turkiy qabila va elatlarning O'rta Osiyoga ko'chib kelishi, ayniqsa, 
qoraxoniylar davrida kuchaydi. Ularning yerli aholi bilan chatishib ketishi 
bilan turkiy tilda so'zlashuvchi xalqlaming nufuzi yanada oshdi. XII 
asrga kelib Yettisuv, Farg'ona, Xorazm, Toshkent, O'zgand, Sayram, 
Qashqar, Buxoro kabi shaharlarda ham turkiy xalqlar soni ancha 
ko'paydi. Mahmud Qoshg'ariyning ma'lumot berishicha, turli turkiy 
xalqlarning chatishuvi va aralashuvi natijasida, o'g'iz, chigil, qipchoq 
lahjalari guruhidagi tillar singari umumiy so'zlashuv vositasi vujudga 
kela boshladi. Bunday mo'tadil vaziyat umumiy, mushtarnk adabiy ti1ning 
shakllanish jarayonini tezlashtirdi. Mazkur hodisaning ro'y berishida 
qabilalar o'rtasida vujudga kelgan siyosiy-tarixiy, adabiy-ma'naviy va 
ijtimoiy-iqtisodiy aloqalar, badiiy adabiyot, jumladan yozma adabiyot 
taraqqiyotining ta'siri beqiyos kattadir. 

Mahmud Qoshg'ariyning "Devoni lug'otit turk" asaridagi xalq 
og'zaki ijodi va yozma adabiyot namunalaridan iborat she'riy parchalar 
turkiy xalqlaming ota-bobolari badiiy tafakkuri mahsuli bo'lganidek, 
YusufXos Hojibning "Qutadg'u bilig", Ahmad Yugnakiyning "Hibatul­
haqoyiq" dostonlari ham zikri o'tgan xalqlarning umumiy boyligi sifatida 
qabul qilinadi. Atoqli sharqshunos olim E.E.Bertels X asrda Buxoroda 
yaratilgan adabiyot haqida quyidagilarni e'tirof etgan edi: "Aslini 
aytganda, til nuqtai nazaridan bu davr adabiyotini fors va arab 
adabiyotiga bo'lish -haqiqatdan shartli narsadir. Aslida biz mavzu, uslub, 
tashqi ko'rinishi bir xiI, faqat tildagina farqi bo'lgan yagona adabiyotga 
egamiz. Shuni ham aytish kerakki, shoirlar ko'p holda ikki tilni bilishgan 
va har ikki tildan birday osonlik bilan foydalanishgan, bir fikming 
o'zini goh u, goh bu tilda ifoda etishgan". Bu fikrni arab va fors tillarida 
yaratilgan adabiyot bilan yonma-yon vujudga kelgan turkiy tildagi badiiy 
so'z san'ati namunalariga nisbatan ham qo'llash o'rinlidir. Zero, qardosh 
xalqlar adabiyotining tayanch g'oyaviy manbai Qur'oni karim, Hadisi 
sharifbo'lganidek, "Qutadg'u bilig", "Hibatul-haqoyiq" dostonlarining 
ham ma'naviy sarchashmalari ana o'sha nodir kitoblar sanaladi. Xoja 
Ahmad Yassaviy, SUlaymon Boqirg'oniy singari mutasavvif shoirlar 
bu ilohiy ne'matlardan yanada ko'proq bahramand bo'lgan o'z davrining 
ulug' donishmandlari sanaladi. Demak, X-XII asrlar xalqlar do'stligi­
adabiyotlar do'stligi, adabiy aloqalar rivoji uchun muhim davr bo'lishi 
bilan bir qatorda, badiiy so'z san'atining keyingi bosqichlaridagi 
rivojlanishi uchun muhim omil vazifasini ham o'tadi. 

60 



3.3. Mahmud Qosbg'ariy va uning «Devonu lug'otit turk. asari 

Mashhur qomusiy olim, o'z davrining peshqadam ziyolilaridan 
biri Mahmud Qoshg'ariy qoraxoniylar sulolasi hukmronligi davrida, 
XI asr boshlarida Bolasog'unda dunyoga keldi. 

Hozirgi Qirg'iziston hududida joylashgan bu makon 
qoraxoniylarning poytaxt shaharlaridan biri edi. Ushbu davlat hududida 
Buxoro, Samarqand, Shosh, Qashqar singari madaniy markazga 
aylangan shaharlar mavjud bo'lib, Qashqardan Amudaryogacha 
cho'zilgan ulkan kengliklar qoraxoniylar davlati tarkibida edi. 
Manbalarda qayd etilishicha, Isfijob (Sayram), O'tror, Shosh, 
Bolasog'un, Xo'tan kabi shaharlar qoraxoniylarning poytaxt 
maqomidagi qarorgohlari edi. Mahmud Qoshg'ariy tug'ilgan davrda 
mamlakat nisbatan iqtisodiy- rnadaniy yuksalishga erishdi. 

Olimning to'liq ismi Mahmud ibn Husayn ibn Muhammad al­
Qoshg'ariy bo'lib, uning bobosi Qoshqarda tug'ilgan, keyinchalik 
Bolasog'unga ko'chib kelgan. Shu sabab bo'lsa kerak, olim Qoshg'ariy 
nisbasini o'ziga qabul qilgan. Mahmud yoshligidan ilm olishga o'zgacha 
ixlos bilan qaraydi. U dastlab Qoshqarlik Husayn Xalifadan ta'lim oladi. 
Keyinchalik Samarqand, Buxoro, Nishopur, Marv va Bag'dodda tahsilni 
davom ettiradi. Turli ilmlarni o'rganadi, ayniqsa, arab fllologiyasi hamda 
turkiy xalqlarning till, turli qabila va urng'laming urf-odati, xalq og'zaki 
badiiy ijodiyoti bilan ko'proq shug'ullanadi. Mahmud Qoshg'ariy Yuqori 
Chindan boshlab Movarounnahr, Xorazm, Farg'ona, Buxoroga qadar 
cho'zilgan katta hududni kezib chiqadi hamda bu yerlarda istiqomat 
qiluvchi turkiy qavmga mansub qabila va urng'laming turmush tarzi, 
urf-odatlari, till, kasb-kori, og'zaki va yozrna badiiy ijodini zukkolik 
bilan sinchiklab o'rganadi. U turklar, turkrnanlar, o'g'uzlar, chigillar, 
yag'molar, qirqizlar (qirg'izlar)ning shahar, qishloq hamda yaylovlarini 
kezib lug'atlar to'pladi, turll xil so'zlarning xususiyatlarini o'rganadi. 
Natijada turk-arab lug'atining ilk namunasi bo'1gan "Devoni lug'otit 
turk" ("Turkiy so'zlar to'plami")ni vujudga keltiradi. 

"Devonu lug'otit turk"ning nusxa1ari XX asr boshlarida Istambulda 
topillb, ilm ahliga ma'lum etildi. Uning Istambul kutubxonasida 
saqianayotgan qo'lyozma nusxasi asar yaratilgandan ikki yuz yil o'tgach, 
Abu Bakr bin Abulfothat - Tasoviy Addimishqiy tomonidan ko'chirilgan. 
Kotibning ma'lumotiga ko'ra, u asl nusxa asosida kitobning yangi 

61 



nusxasini kitobat qilgan. 1939-1941 yillarda bu kitob Bosim Atalay 
tomonitlan hozirgi turk tiliga ayrim izohlar bilan taIjima qilinib, uch 
jild hajmida nashr etildi. Sharqshunos olim S.Brokkelman "Devon"ni 
nemis tiliga (Leypsig, 1928) taIjima qiladi. Shuningdek, "Devonu lug'otit 
turk" juda ko'p tilshunos va adabiyotshunos olimlarning diqqatini o'ziga 
jalb etdi. Jumladan, A.K.Borovkov, AN.Kononov, NA.Baskakov, 
V.Reshetov, F.AAbdurahmonov kabi olimlarning turkiy tillar tarixiga 
oid tadqiqotlarida "Devonu lug'otit turk"ka ko'p murojaat qilinadi. 
O'zbekistonda bu nodir manbaning ilk tadqiqotchisi va noshiri professor 
A.Fitratdir. Yetuk adib va olim asar tarkibidagi barcha she'riy parchalarni 
yiqqan, ulami so'zma-so'z taIjima qilib, alohida lug'at bilan nashr 
ettirgan edi. Shuningdek, bu she'darwin bir qismini o'zining «O'zbek 
adabiyoti namunalari. (Samarqand, 1926) nomli to'plamiga ham 
kiritgan. 1960-63 yillarda tilshunos olim S.Mutallibov tomonidan 
«Devonu lug'otit turk»ning o'zbek tiliga taIjima qilinib, ayrim izohlar 
bilan nashr etilishi, keyingi tadqiqotlar uchun muhim ahamiyat kasb 
etdi. Akadernik AQayumovning «Qadimiyat obidalari» (Toshkent, 1973 
yil) kitobida ham «Devon»dan tanlangan she'riy parchalar va 
maqollarning taIjimasi hamda qisqacha adabiy tahliliga o'rin beriladi. 

Mahmud Qoshg'ariy turkiy tillar tarixini o'rganish uchun muhim 
ahamiyat kasb etuvchi yana bir nodir asar davohir un-nahv fi lug'otit 
turk» (<< Turkiy tillarning nahv (sintaksis) durdonalari qoidalari» )ning 
ham muallifidir. Msuski, bu asar bizgacha yetib kelmagan yoxud 
hozirgacha noma'lum qolib kelayotir. Shunday bo'lsa-da, u birinchi 
turkiy tillar grarnmatikasini ishlab chiqqan yirik va zabardast tilshunos 
olirndir. 

«Devonu lug'otit turk» uzoq davom etgan ilmiy izlanishlarning 
mahsuli bo'lib, muallif hijriy 464 yiIning jumodul - avval oyi boshlarida 
kitobning birinchi tahririni yozishga kirishgan. Muallifma'lumotiga ko'ra, 
asar qayta-qayta tahrirdan o'tkazilgan. Uning to'rtinchi tahriri hijriy 466 
yilning, jumodul-avval oyi 12-kuni nihoyasiga yetkazilgan. Shunday qilib, 
«Devonu lug'otit turk» milodiy hisob bilan 1074 yilda yozib tugatilgan. 
«Devon» muqaddima va lug'at qismidan tarkib topgandir. Muqaddimada 
«Devon»ning yaratilish sabablari, uni yozishda uzoq yillar olib borilgan 
ilmiy izlanishlar tafsilotlari, asarning qurilishi, «turkcha so'zlarning 
tuzilishi», «turk tabaqalari va qabilalari» kabi ko'lamli masalalar xususida 
teran ilmiy-nazariy xulosalar bayon etiladi. «Devonu lug'otit turk» davr 

62 



kitobnavislik. an'analari mhida arab tilida yozilgan. Uning negizini tashkil 
etuvchi lug'at qismida muallif olti mingdan ziyodroq turkiy so'zlaming 
lug'aviy ma'nosini arab tilida izohlaydi. Asaming kirish qismida Mahmud 
Qoshgariy Rum (Kichik Osiyo ) dan Xitoygacha bo'lgan yedarga bajanak, 
qipchoq, o'g'uz, yamak, boshqird, basmil, qay, yaboqu, tatar, qirgiz, 
chigil, tuxsi, yag'mo, igroq, jam, jamul, uyg'ur, tangut, tabg'ach kabi 
turkiy xalqlar istiqomat qilganligini e'tirof etishi bilan birga zikri o'tgan 
qavrnlar yashagan jug'rofiy hududlami ko'rsatuvchi doira shaklidagi 
xaritani ham taqdim etganki, mazkur kashfiyot muhim ilmiy ahamiyat 
kasbetadi. 

Kitobning lug'at qismida so'zlarning joylashtirilishi tartibi arab tili 
grammatikasi qoidalari asosida beriladi. Unda fe'llar aniq o'tgan zamon 
shaklida keltiriladi. Shuningdek, so'zlar ulardagi harflar soniga qarab 
ajratib chiqilgan. So'zlaming muzoafligi (alif, yoy, vov harflarining 
yo'qligi)ga ham alohida e'tibor qaratilgan. 

Garchi «Devonu lug'otit turk» muallifi kamtarlik qilib, o'z asarini 
lug'at deb nomlagan bo'lsa-da, mazkur tadqiqot bugungi kun 
istilohlariga ko'ra faqatgina lug'at bo'lib qolmay, balki qadimiy taraqqiyot 
tarixiga ega bu tilning fonetik, morfologik, leksik xususiyatlarini 
mukammal izohlab bergan to'la ma'nodagi qiyossiz bir qomusdir. Asarda 
ko'pgina so'zlarning kelib chiqishi, jumladan, O'rta Osiyo hududidagi 
ayrim shaharlarning nomlari izohlanadi. Aytilganlar bilan bir qatorda 
nodir kitobda turkiy xalqlarning urf-odatlari, mavsum marosimlari, 
ular taqdiriga aloqador ba'zi tarixiy voqealar haqida ham noyob 
ma'lumotlar beriladi. Shu jihatdan quyidagi iqtibos fikrimizning yorqin 
dalili bo'la oladi: 

«Qaz - Afrosiyob qizining nomi. Qavzin shahrini shu qurgandir. Bu 
so'zning asli qaz (g'oz) o'ynaladigan joy demakdir. Chunki u shu yerda 
turar va shu yerda o'ynar edi. Shuning uchun ba'zi turklar Qavzinni turk 
shaharlaridan hisoblaganlar. Shuningdek, Qum shahri ham chegara 
hisoblanadi. Chunki Qum turkcha so'zdir. Afrosiyobning qizi bu yerda ov 
qilar va o'ynar edi. Ba'zilar turk shaharlari chegarasi Marvash-Shohijondan 
boshlanishini so'zlaydilar. Chunki Qazning otasi To'ngaAlp Er-Afrosiyobdir. 
U Tahmurasdan uch yuz yil keyin Marvni binD qilgandir. Ba'zilar butun 
Movarounnahmi turklar o'lkalaridan deb hisoblaganlar.Uning bir oti 
Oizruyindir. U sariqligiga ko'ra, mis shahri demakdir. Bu Buxoroga yaqindir. 
Bu yerda Afrosiyobning qizi-Qazning eri Siyovush o'ldirilgandir. Majusiy-

63 



otashparastlar har yili bir kun bu yerga kelib Siyovush o'lgan joy atrofida 
yig'laydilar. Mollar so'yib, qurbonlik qiladilar. So'yilgan mol qonini uning 
mozori tepasiga to'kadilar. Ularning odatlari shunday. Butun Movarounnahr 
Yankanddan Sharqqacha bo'lgan o'lkalarni turk shaharlaridan deb 
hisoblashning asosi shuki, Samarqand, Semizkand; Toshkand, Shosh; 
O'zkand, Tunkand nomlarining hammasi turkchadir. Kand turkcha shahar 
demakdir. Ular bu shaharlarni qurdilar va shunday nom qo'ydilar. Hozirgacha 
ham shunday kelmoqda. Bu yerlarda forslar ko'paygach, sungular Ajam 
shaharlari kabi bo'lgan. Hozir Turk o'lkalarining chegarasi Abisgun dengizi 
bilan o'ralgan. Rum o'lkasidan va O'zkanddan Chingacha cho'zilgan. 
Uzunligi besh ming farsah, eni uch ming farsah, hammasi sakkiz ming 
farsahdir «<Devonu lug'otit turk»> 4-tom. 163-164-betlar). 

«Devonu lug'otit turk» adabiy qimmati yuksak bo'lgan manbalardan 
biridir. Asarda uch yuzga yaqin she'riy parcha vajuda ko'p maqol hamda 
hikmatli so'zIar mavjud bo'lib, muallif ulardan turkiy so'zlarning 
lug'aviy ma'nolarini arab tilida izohlash uchun foydalangan. Mahmud 
Qoshg'ariy «Devon»ning muqaddimasida bu kitobni maxsus alitbo tartibi 
bilan hikmatli so'zlar, saj'lar, maqollar, qo'shiqlar, rajaz va nasr deb 
atalgan adabiy parchalar bilan bezaganini qayd etadi. «Devon»dagi 
she'riy parchalarning aksariyati inson hayotining muayyan lavhalari 
tasviriga bag'ishlangan. Ularda mehnatsevarlik, qahramonlik, ezgulik, 
sevgi va sadoqat ulug'lanadi. She'riy parchalar orasida badiiy jihatdan 
yuksak qimmatga ega bo'lganlari ham uchraydiki, ular olim yashagan 
davrga qadar turkiy nazm ancha ravnaq topganligidan dalolat beradi. 
Chunonchi: 

Aqturur ko'zum yulaq, 
Tush qilur o'rdak, yug'aq. 

Mazmuni: 
Ko'zimdan oqqan yosh suvlari ko'llarga aylanmoqda, 
Unga o'rdak va suv qushlari qo'nayotir. 

Ko'rinadiki, ushbu iqtibosda odamning, aniqrog'i, oshiqning ruhiy 
holati, dil iztiroblarining mubolag'aviy tasviri yaratilgan. «Devon»da 
ko'rib o'tilganidek, muhabbat mavzuiga bag'ishlangan she'riy parchalar 
mavjuddir. Ularda ba 'zan sevgilining vafosizligi badiiy ifoda etilgan bo'lsa, 
ba'zan hajr iztiroblarini boshidan kechirayotgan oshiqning o'tli nidolari 
tasvirlanadi: 

64 



Uzuk mani kuchayur, 
Tun-nun turub yig'layu, 
Ko'rdi ko'zum tavraqin, 
Yurdi qoJib ag'layu. 

Mazmuni: 
Sevgim mening kuchayur, 
Kecha-kunduz yig'layman, 
Ko'rdi ko'zim ketganin, 
Yurtda yolg'iz qolmayman. 

YaIkin bo'lub barduqu, 
Ko'ngJum angar bog'layu. 
Qoldim orginj qadg'uqa, 
Ishim uzu yig'layu. 

Mazmuni: 
Seviklim k yetti uzoq, 
Ko'nglim unga bog'layman. 
Qoldim chuqur qayg'uda, 
Uzzu kunlar yig'layman. 

(O'sha kitob. 275-bet.) 

(O'sha kitob. 324-bet.) 
«Devonu lug'otit turbdagi badiiyat namunalarining aksariyati 

axloqiy-ma'naviy mohiyatga ega. Ularda yoshlarni keksalarning o'gitiga 
quloq tutishga chaqiriladi. Yuksak insoniy fazilatlar ulug'lanadi. Mahmud 
Qoshg'ariy juda ko'p yurtlarda bo'lib, ilm va i1mli kishini ulug'lovchi 
she'riy parchalarni ham to'plashga harakat qllgan. Asar matnida ularga 
keng o'rin berilganligi flkrimizni quvvatlantiradi: 

Us es ko'rub yuksak qaliq qodi chaqar, 
Bilga kishi o'gut herib tavraq uqar, 

Mazmuni: 
Karkas yirtqich hayvonlardan qolgan go'shtni (ovni) ko'rib, o'zini 

osmondan tashlaydi. 
Donishmand kishilami qiziqtiradigan ov-o'git-nasihatdir. Vlar 

o'gitni eshitishlari bilanoq quloqqa oladilar. (O'sha kitob. 53-bet.) 
Pand- nasihat, o'gitlarni tinglash va ularga amal qilish donishmandlik 

belgisi bo'lib, she'riy parchalarda katta hayotiy tajribaga ega kishilaming 
so'zlariga amal qilishga chaqiriladi: 

65 



O'rgan aning biligin, 
Kunda angar baru. 
Qutquluqni tapingin, 
Qo'zg'il ko'var naru. 

Mazmuni: 
O'rgan uning bilimin, 
Borgil o'shal sari. 
Qutlug' ishga bo'ysungin, 
Kibrni quv nari. 

«Eng qadimgi adabiy yodgorliklar» mavzuini yoritishda «Devonu 
lug'otit turk. asosida bizgacha yetib kelgan xalq og'zaki ijodi namunalari 
bilan tanishgan edik. Jumladan, lirik she'r va qo'shiqlar, «Qish bilan 
yoz munozarasi», «Alp Er To'nga marsiyasi» xususidagi mulohazalar 
bu kitobning badiiy qimmati benihoya yuksak ekanligini yana bir karra 
dali11aydi. Bulardan tashqari, «Dev6n»dan o'rin olgan xalq maqollari 
uning badiiy salohiyatini yanada oshirishga xizmat qiladi. Bu maqollar 
qadimgi ajdodlarimizning uzoq yillik hayotiy tajribasidan kelib 
chiqqan, ularning yuksak aql-u zakovatidan dalolat beruvchi yaxlit 
xulosalardir. Noyob badiiy zavq va nazokat bilan sayqallashgan 
maqollarda inson hayotining deyarli barcha jabhalari qamrab olingan. 
Quyidagi keltiriladigan xalq maqollari ham «Devonu lug'otit turbdan 
o'rin olgan: 

Ikki bug'ra ichashur, o'tra ko'kagun yangilur. 
Ikki erkak hayvon olishadi, orada pashsha engiladi. 
Usuqmisha saqig' qamug' suv ko'runur. 
Chanqagan kishiga har bir sarob suv bo'lib ko'rinadi. 
Ko'p sukutga qush qo'nar, ko'rklug kishiga so'z kelir. 

Shohi ko'p va o'zaro chatishib ketgan daraxtga qush qo'nadi, yaxshi 
kishiga so'z (maqtov) keladi. 

Ardam boshi tildir. 
Adab va fazilatning boshi tildir. 
Sabanda sandirish bo'lsa, o'rtugunda irtash bo'lmas. 

Yer haydash vaqtida puxtalik. bo'lsa, xirmonda anglashilmovchilik 
bo'lmaydi. 

Bilga Erig ezgu tutib so'zin eshit, ardamini o'rganibon ishka sura. 
Ilmli, aql1i kishilarga yaxshilik qilib, so'zlarini tingla. Ilmlarini, 

hunarlarini o'rganib, amalga oshiro 

66 



Qut bilgisi bilig. 
Baxt belgisi bilim va aqldir. 
Alp chiranda, bilka tirakda. 
Botir jangda , olim suhbatda sinalar. 
Quruq qoshiq og'izka yapmas. 
Quruq qoshiq og'izga yoqmas. 
Etli, timoqIi ezirmas. 
Etni timoqdan ajratib bo'lmaydi. 
Qarg'a qarisin kim bilur, kishi olasin kim topar. 
Qarg'a qarisini kim bilur, kishi olasini kim topar. 

«Devonu lug'otit turb turkiy xalqlaming X-XI asrlargacha yaratilgan 
badiiy asarlari tug'risida nodir ma'lumotlami o'zida mujassam etganligi 
bilan ham qimmatlidir. 

3.4. Yusuf Xos Hojibning «Qutadg'u bilig. dostoni - turkiy 
.Shohnoma. 

Yusuf Xos Hojib turkiy xalqlar adabiyotining yirik 
namoyondalaridan biri, ulug' mutafakkir shoir va davlat arbobidir. 
Shoir qalarniga mansub «Qutadg'u billg» dostoni turkiy yozma badiiy 
adabiyotning ilk yirik namunasi bo'lib, Yusuf Xos Hojibdan bizgacha 
yetib kelgan yagona adabiy meros sanaladi. Unda o'z davrining yetuk 
donishmandi, taraqqiyparvar ziyolisi bo'lgan ijodkoming ijtimoiy­
siyosiy, axloqiy-ta'limiy, falsafiy-irfoniy qarashlari majmuasi o'ziga 
xos uslubda badiiy ifodalangan. 

YusufXos Hojib hayoti va faoliyati haqidajuda oz ma'lumot saqIanib 
qolgan. Aniqrog'i, uning hayot yo'li to'g'risida muallifning o'z asari 
«Qutadg'u bilig. (.Saodatga yo'llovchi billm») dagi ayrim ishoralar 
asosida ma'lum tasavvurlar hosil qillsh imkoniyatiga egamiz. Shoir 
qoraxoniylaming yirik madaniy markazlaridan va poytaxt shaharlaridan 
biri Bolosog'un (Quz O'rdu)da tug'ilgan. Dostonning muqaddimasida 
adib o'zi dunyoga kelgan yurtni quyidagicha tasvirlaydi: 

Munuqi turug'laq Quz O'rdu eH, 
Tub-asH, nasabdin yurumish tili. 

Mazmuni: 

67 



Buning tug'ilgan eli Quz O'rdudir, 
Tub-asli, nasl-nasabidan tili so'z ochdi. 

Shoir dostonni yozgan pa}1:ida yoshi ellikdan oltmishga tomon 
borayotganini qayd etadi: 

Tegurdi manga ellik yashim, 
O'qir oltmish emdi manga kel teyu. 

Asarda «Qutadg'u bilig~ning yozilish tarixi haqida keltirilgan ishoralar 
Yusuf Xos Hojibning tug'ilgan yilini aniqlash imkonini beradi. Shoir 
dostonda bu haqda quyidagi satrlarni bitib qoldirgan: 

Yd altmish eki erdi to'rt yuz bila, 
Bu so'z so'z1adim man tutib jan sura. 
Togal o'n sakkiz oyda aydim bu so'z, 
O'durdum, adirdim, so'z evdib tera. 

Keltirilgan iqtibosdan ma'lum bo'lishicha, adib «Qutadg'u bilig~ni 
hijriy 462 (1069-1070) yilda yozib tugatgan. Asami yozish uchun bir 
yarim yil vaqt sarflangan. Shoir dostonni yozishga kirishganda yoshi 
ellikda ekanligini nazarda tutsak, uning hijriy 410 (1019) yilda 
tug'ilganligi ma'lum bo'ladi. Muallif «Qutadg'u bilig» dostonining 
Bolosog'unda yoza boshlagani, uni Qashqarda nihoyasiga yetkazganligini 
ham eslatib o'tadi. Yusuf Xos Hojib o'z asarini qoraxoniy 
hukmdorlaridan Tavg'ach Bug'raxon (Tavg'ach ulug' Bug'ro qoraxon 
Abo Ali Hasan binni Arslonxon)ga taqdim etadi. Hukmdor shoirning 
mehnatini yuksak qadrlab, unga «Xos Hojib» (muqarrab, eshik og'asi) 
unvonini beradi. Shundan keyin u YusufXos Hojib nomi bilan taniladi. 

O'z davrining peshqadam donishmandlaridan biri bo'lib yetishgan 
Yusuf Xos Hojib fors-tojik, arab tillarini, badiiy adabiyot, tarix, 
falakiyot, geometriya, matematika, tabiiyot, geografiya kabi fanlarni 
chuqur o'z1ashtirgan. Muallifdagi ana o'sha bilimdonlik dostonda yorqin 
izlarini qoldirgan. Jumladan, u dostonida zamonasining buyuk 
olimlarining axloqiy-falsafiy qarashlari, tib ilmiga doir noyob 
mulohazalarni targ'ib qiladi, zamondoshlarini aniq fanlarni o'rganishga 
da'vat etadi. «Qutadg'u bilig~ dostoni qoraxoniylar hukmronligi 
davrining ma'naviy-ma'rifiy talabi, ehtiyoji sifatida vujudga keldi. 

Ma'lumki, Qashqardan Amudaryogacha bo'lgan hududni qamrab 
olgan qoraxoniylar mamlakati markazlashgan yagona hokimiyatga ega 
emasdi. U bir necha mayda hokimliklarga bo'linib ketgan edi. Bular 
orasida poytaxti Qashqar bo'lgan Sharqiy Turkiston, yana biri poytaxti 

68 



Bolosog'un bo'lgan Yettisuv, keyinchalik Movarounnahr istilo 
qilingandan so'ng poytaxti awal O'zgand, keyinroq Samarqand bo'lgan 
Movarounnahr dastlabki yirik hokimliklardan edi. Bular yana bir qancha 
mayda hokimliklarga ham bo'lingan. Qoraxoniylar sulolasining bosh 
hukmdori «tavg'achxon» yoki «tabg'achxon», hokirnliklar boshliqlari 
esa «ilekxon» deb atalar edi. Ilekxonlar tavg'achxonga rasman qaram 
bo'lib, ular o'z hududlarini kengaytirish, rasmiy qaramlikdan qutilishga 
harakat qilar edilar. Shuning natijasida o'zaro toj-taxt kurashlari avj 
olar, mamlakat bundan katta talofot ko'rar edi. Yusuf Xos Hojib 
«Kutadg'u bilig» dostonini yozar ekan, awalo, markazlashgan davlatni 
barpo etish, tavg'achxon va ilekxonlar o'rtasidagi ixtiloflarni tugatish 
g'oyasini badiiy ifodalashni o'z oldida asosiy maqsad qilib qo'yadi. Shu 
bois adib didaktik mazmunga ega bo'lgan bu asarda davlatni idora qilish 
usullari, jamiyatdagi turli toifa, tabaqa, ijtimoiy guruh vakillarining, 
jumladan, tavg'achxon, ilekxonlarning fe'l-atvori, davlat qurilishi, 
ijtimoiy tabaqa vakillarining jamiyatdagi o'rni kabi siyosiy-iqtisodiy , 
ma'naviy-ma'rifiy, axloqiy-ta'limiy masalalarni yoritishga alohida 
ahamiyat beradi. «Qutadg'u bilig»ning bu xususiyatlari uni nizomnoma, 
siyosatnoma maqomidagi bir asar darajasiga ko'taradi. YusufXos Hojib 
bu asarni yozishdan maqsad xalq oldidagi yana bir burchni ado etish 
ekanligini dostonning muqaddimasida quyidagicha qayd etadi: 

Arabcha, tojikcha kitobIar o'qush, 
Biming tilimizga bu yumgi uqush. 

Shoir o'rinli e'tirof etganidek, arabcha, tojikcha kitoblar ko'p 
bo'lib, bizning tilimizda mazkur kitob donishmandlikning ilk namunasi 
edi. «Qutadg'u bilig» dostoni o'z davrida keng shuhrat qozongan, turkiy 
tildagi eng yaxshi asar sifatida baholangan. Mazkur pandnomaning 
turti joylarda turlicha nomlar bilan atalganligini muallifning o'zi asar 
muqaddimasida faxr bilan ta'kidlaydi. Bu kitobni chinliklar «Abadul­
muluk» (<<Hukmdorlar odobi»), mochinliklar (sharqiy turkistonliklar) 
«Oyinul-mamlakat» (<<Marnlakatning tartib usuli»), Sharq elining 
kattalari «Ziynatul- umaro» (<<Amirlar ziynati»), eronliklar 
«Shohnomai turkiy» ba'zilar «Pandnomai muluk» (<<Hukmdorlar 
nasihatnomasi»), turonliklar esa «Qutadg'u biIig» deb nomlaganlar. 

«Qutadg'u bilig»ning uch qo'lyozma nusxasi bizgacha yetib kelgan. 
Ulardan biri uyg'ur yozuvida ko'chirilgan bo'tib, Venada saqlanadi. 
Arab yozuvidagi ikki qo'lyozmadan biri Qohirada, ikkinchisi, 

69 



Toshkentda saqlanmoqda. «Qutadg'u bilig»ning qo'lyozmalarini 
o'rganish, matnini nashrga tayyorlash sohasida Hammer Purgshtall, 
Jauberg Amedi, Herman Vamberi, R.Arat, V.Radlov, S.Malov, 
O.Valitova singari sharqshunos olimlar qimmatli ilmiy tadqiqotlar 
yaratdilar. O'zbekistonda «Qutadg'u bilig»ga oid ilk ishlami professor 
A.Fitrat boshlab bercli. Olim uning ayrim parchalarini «O'zbek adabiyoti 
namunalari» (1926) kitobida nashr ettirdi. S. M utallibov, 
G'.Abdurahmonov, N.MaUayevlar ham A.Fitrat an'anasini davom 
ettirdilar.1971 yilda«Qutadg'u bilig»ni transkripsiyavahozirgi o'zbek 
tiliga tabdili bilan Q.Karimov nashr qildirdi. Shuningdek, asarni hozirgi 
o'zbek tilida (nazm-u nasrda) bayon qilib, bolalarbop qisqartirilgan 
nashrini (Toshkent, «Yulduzcha» 1991) prof. B.To'qliyev amalga oshirdi. 
Yana «O'zbek adabiyoti bo'stoni» turkumida «Qadimiy hikmatlar» kitobi 
tarkibida «Qudadg'u bilig»ning kattagina qismi (G'. G'ulom nomidagi 
ASN, Toshkent, 1987, 89-413-betlar) nasriy bayonda o'quvchilarga 
taqdim etildi. Bu dostonni ilmiy-nazariy jihatdan o'rganish hamda nashr 
ishlari davom ettirilmoqda ... 

«Qutadg'u bilig»ning asliyati nasriy muqaddima bilan boshlanadi. 
Unda dostonning to'rtta yetakchi qahramonlari haqida ma'lumot beriladi. 
Ular: Kuntug'di, Elig-hukmdor, adolat ramzi; Oyto'ldi-vazir, davlat 
ramzi; O'gdulmish-vazirning o'g'li (keyinchalik vazir)-aql ramzi va 
nihoyat O'zg'urmish-qarindosh, zohid ofiyat (qanoat) ramzidir. Doston 
ana shu qahramonlar o'rtasidagi munozara, savol-javob tarzida yozilgan. 
11m ahli o'rtasida mazkur nasriy muqaddima YusufXos Hojib tomonidan 
emas, balki biror bir kotib qalami bilan yozilgan bo'lishi mumkin, 
degan fIkrlar ham mavjud. Biroq sharqshunos S.Malov muqaddima 
ham bevosita adib qalami bilan insho qilingan bo'lishi kerak degan, 
taxminiy xulosalarga keladi. «Qutadg'u bilig»ning hajmi (Namangan 
nusxasida) 6500 bayt (o'n uch ming misra)ga yaqin bo'lib, 73 fasl­
bobdan tashkil topgan.Uning dastlabki fasli an'anaviy muqaddima 
boblaridan iborat. Bularda Alloh hamdi, Muhammad alayhis-salomga 
bag'ishlangan na't, to'rt xalifa ta'rifi keltirilgan. Shuningdek, yoz tavsifi, 
Bug'raxon madhi, yetti sayyora va o'n ikki bulj, til odobi, ilmning 
foydasi kabi masalalar tasviri ham muqaddimadan o'rin olgan. 
Dostonning bevosita Alloh hamdi bilan boshlanishini inobatga olsak, 
bizningcha, S.Malovning nasriy muqaddima haqidagi fIkri haqiqatdan 
yiroq ko'rinadi. Negaki, dostonning nasriy muqaddimasi ham asar 

70 



sujeti va unda ilgari surilgan yetakchi g'oyalarni o'quvchiga to'la yetkazish 
yo'lida xizmat qilishi lozim edi. «Qutadg'u bilig~ning muqaddimaviy 
fasllari orasida «Yetti kavokib va o'n ikki buIj» deb nomlangan bob 
alohida ahamiyatga ega. U ning dastlabki satrlarida Allohning buyuk 
yaratuvchanlik sifati ulug'lanadi: 

Bayat oti birla so'zug boshladim, 
To'rutgan ichidgan kechurgan idim. 
To'rutti tilak-tek tuzu alamig', 
Yaratti ajunqa kunug ham ayig. 
Yaratti ko'r, evran tuchi evrulur, 
Anin birla tazging ema tezginur. 

Mazmuni: 
Xudo nomi bilan so'zni boshladim, 
Yaratgan, parvarishlagan, kechirgan egamdir. 
Butun olamni o'z istagicha yaratti, 
Olamda kun ham oyni yorittL 
Falakni yaratti ko'r, doimo aylanadi, 
U bilan birga charx ham aylanadi. 

Yusuf Xos Hojib ushbu misralami bitishda Qur'oni karim va o'zi 
yashagan davrning ilm-fani yutuqIariga tayanadi. Ko'chirganimiz satrlar 
uchun qur'oniy g'oyalar ma'naviy asos vazifasini o'taganligini «Yosin» 
surasidagi 40-oyati karimani keltirish bilan tasdiqlash mumkin. U nda 
shurtday deyiladi: «Na quyosh uchun Oyga yetish mumkin bo'lur va na 
kecha kunduzdan o'zguchidir. (Quyosh, Oy va yulduzlarning) barchalari 
falakda suzib yurur» (Qur'oni karim. Toshkent, 1992, 406-bet). 
«Qutadg'u bilig~ falakiyot ilmi yutuqlariga tayanib, olamning tuzilishiga 
doir mulohazalarni maxsus bobda ifoda etgan ilk turkiy dostondir. Mazkur 
bobda YusufXos Hojib o'n ikk.i buIjni yetti sayyoradan ajratib ko'rsatadi 
hamda ularning ayrimlari juft-juft, ayrimlari esa toq ekanligini qayd 
etadi. Muallifning shahodaticha, ularning uchtasi-bahorgi, uchtasi­
yozgi, uchtasi-kuzgi va nihoyat uchtasi-qishki yulduzlardir. Dunyo to'rt 
unsurdan tashkil topgani singari yulduzlaming ham uchtasi -olov, 
uchtasi-suv, uchtasi-shamol va uchtasi tuproq bilan aloqador holda 
badiiy tasvirini topadi. Falakiyot ilmidan puxta xabardor bo'lmay turib, 
bunday mushohada yuritish qiyin edi. 

Yusuf Xos Hojib zamonasining ulug' mutafakkiri sifatida davrining 
dolzarb ijtimoiy-siyosiy muammolarini qalamga oladi. Buni dostonning 

71 



qisqacha mazmunidan ham ilg'ash mumkin: 
Kuntug'di ismli odobli hukmdorning shon-shavkati, shuhrati yaqin 

va uzoq mamlakatlarga yetib boradi. U ning adolatli siyosatidan el 
mamnun edi. Oyto'ldi ismli g'oyatda barkamol donishmand, tadbirkor 
bir kishi Kuntug'di xizmatiga kirish istagi bilan uning poytaxtiga yo'l 
oladi. U musofirchilikdajuda ko'p azob-uqubatlar chekadi, ayni choqda 
ko'ngliga yaqin yor-do'stlar orttiradi. Oyto'ldi Ko'samish (Istanilgan) 
ismli do'stining uyiga mehmon bo'lib, Kuntug'di saroyiga borishining 
sababini hikoya qiladi. Ko'samish do'stining bu istagiga xayrixohlik 
ko'rsatadi va uni Kuntug'dining xos hojibi bilan tanishtiradi. Shu tariqa, 
Oyto'ldi Kuntug'di bilan uchrashadi. Podsho Oyto'ldining suhbatini, 
fikrlarini yoqtirib qoladi, uni saroyida saqlashga qaror qiladi. Kuntug'di 
Oyto'ldini har taraflama sinab ko'radi va nihoyat uning saroydagi 
faoliyatidan qoniqish hosil qiladi. Uzoq yillar podsho saroyida xizmat 
qilayotgan Oyto'ldining mansab-martabasi oshib boradi. Shu bois podsho 
uni vazir etib tayinlaydi haroda butun davlat ishlarini unga ishonib 
topshiradi: Oyto'ldi vazirligida el-yurt yashnaydi. Biroq o'z yurti, oilasini 
sog'ingan Oyto'ldi hukmdordan ruxsat olib, ona vataniga qaytadi va 
birmuncha vaqtdan keyin o'sha yerda vafot etadi. 

Oyto'ldining O'gdulmish ismli o'g'li bor edi. Ota xastalanib qolgan 
kunlarida, yosh O'gdulmishgajuda ko'p nasihatlar qiladi. Oyto'ldi pandiga, 
nasihatiga amal qilgan O'gdulmish Kuntug'di saroyiga yo'l oladi va podsho 
xizmatiga kiradi. O'gdulmish o'z aqli, zakovati haroda tadbirkorligi bilan 
otasi singari hukmdorning yaqin kishisiga aylanadi. Kuntug'di uni otasi 
o'rnida vazir etib tayinlaydi, davlatni idora qilish ishlari O'gdulmishga 
havola etiladi. O'gdulmish otasidan ham zakovatliroq, omilkor bo'lganligi 
bois el-yurtni yashnatadi, boyitadi. Kuntug'di vaziridan juda mamnun 
bo'ladi. Kuntug'di va O'gdulmish o'rtasida turli mavzularga doir suhbat, 
munozaralar bo'lib o'tadi. Oqil kishilarning davlat ishlariga katta foydasi 
tegishiga amin bo'lgan Kuntug'di davlat ishlari tobora ortib borganligi bois 
O'gdulmishni huzuriga chorlab, unga ko'maklashadigan yetuk kishi 
zarurligini aytadi. O'gdulmish bu iShga munosib O'zg'urmish ismli 
qarindoshi bo'lib, nihoyatda komil va layoqatliligi, biroq dunyo ishlaridan 
uzlatga chekinib, toqqa chiqib ketganligini bayon qiladi. huknidor qanday 
qibb bo'lmasin, O':zg'unnishni saroyga ohb kelishni O'gdulmishga topshiradi. 

O'gdulmish O'zg'urmishning oldiga podshoning talabi bilan uch 
marta boradi. Ikki marta O'zg'urmish tanlagan yo'lidan qaytmasligi, 

72 



podshoning davlati uchun nafkeltiradigan biror fazilati yo'qligini aytib, 
Kuntug'dining taklifini rad etadi. Uchinchi marta podsho O'zg'unnishni 
xizmatga emas, uni bir ko'rish, suhbati, o'gitlaridan bahramand bo'lish 
uchun saroyga chaqirayotganini, agar kelmasa o'zi uning oldiga borishini 
O'gdulmish orqali yetkazadi. O'zg'urmish shu choqqacha O'gdulmish 
o'z manfaatini ko'zlab uni saroyga taklif etganini, so'nggi da'vat esa 
bundan mustasno ekanligini so'zlaydi va saroyga borishga rozilik beradi. 
Podsho ulami yaxshi kutib oladi. Kuntug'di bilan O'zg'urmish o'rtasida 
turli mavzularda savol-javob, munozaralar bo'lib o'tadi. O'zg'urmish 
yana tog' tomon yo'l oladi... 

Vaqt o'tishi bilan O'gdulmish ham keksayib qoladi. Uning ham 
qo'liga hassa oladigan fursat keladi. Endi qoIgan umrini toat-ibodat 
bilan o'tkazib, oxiratni o'ylash ma'qulmi yoki davlat ishlarini davom 
ettirish zarurrnikin,-deya o'ylab, maslahatlashish uchun O'zg'urmishga 
uchrashadi. O'zg'urmish ummi toat-ibodat bilan o'tkazish xayrli 
ekanligini so'zlab, unga davlat ishlarini davom ettirishni maslahat beradi. 
Oradan bir qancha vaqt o'tgach, O'zg'urmish xastalanib qoladi va 
vazi~a xabar yuboradi. O'gdulmish qarindoshining oldiga keladi. Uning 
og'ir ahvoliga qayg'uradi. O'zg'urrnish shunday ayanchli vaziyatda 
bo'lishiga qaramay, O'gdulmishni o'z ishini Qavom ettirish uchun saroyga 
qaytishini talab qiladi. O'gdulmish saroyga qaytadi. .. 

O'zg'urmish og'ir kasallikdan keyin dunyodan o'tadi. Q'gdulmish 
esa o'z faoliyatini davom ettiradi. Doston shu tarzda nihoyasiga yetadi. 

«Qutadg'u bilig» dostonida adolat timsoli bo'lgan hukmdomi 
nomlashda «Quyosh», davlat timsoli vazirni ifodalashda esa «Qy» asos 
qilib olinadi. Shoir Quyosh va Oyning uchrashib qolishi bilan bog'liq 
qadimiy mifologik afsonalarga murojaat etadi va ularni yangi talqinda 
o'z dostonida qo'llaydi. Bu hodisani "assotsiatsiya" deb nomlagan 
folklorshunos G' .Akramov ruhshunoslik fani yutuqlariga asoslanib, uni 
turli tuman harakat, taassurot yo bo'lmasa harfiar, so'zlar va fikrlar 
o'rtasida paydo bo'ladigan bog'lanishlar tarzida sharhlaydi. Assotsiatsiya 
tor ma'noda murakkab metaforalar shaklida namoyon bo'lsa, keng 
ma'noda, tasavvurda mavjud hol-hodisalami (mif voqe'ligi, epos 
voqe'ligi, tarixiy sharoit voqe'yligi va boshqalar) muayyan sharoitga 
xizmat qildirishdir. Olimning fikricha, «Qutadg'u bilig. turkiy mifning 
rarnziy modeli, g'oya va obrazlarini assotsiatsiyada qilib, shu hodisaga 
murojaat etilgan birinchi asardir. G' .Akramov muallif uslubini, 

73 



rnaqsadini teran ilg'agan holda quyidagilami yozadi: «Qadimiy horniy 
xudolar «Qutadg'u bilig»dagi bosh qahrarnonlarda ilgari surilgan rna'no 
va g'oya bilan g'oyaviy-rarnziy assotsiastiya uyg'unlashadi. Yusuf Xos 
Hojib rnif arsenaliga ijodiy yondashib, uni o'z davri g'oyalariga 
bo'ysundiradi. Hukmdor Kuntug'di iIm-rna'rifat homiysi, odil; Oyto'ldi 
uning huzuriga keladi. Kun va Oy haqidagi qadirngi mifologik syujet 
rnodeli rnuallif talqini uchun imkoniyat ochib beradi» (Akrarnov G'. 
Mifva yozrna adabiyot rnunosabatlariga doir. «O'zbek tili va adabiyoti». 
1996 yil, 5-son, 56-bet). Dostonga rnurojaat qiladigan bo'lsak, 
Oyto'ldining elikka (mansab, rnartaba rna'nosida) davlat sifatining 
ko'rsatishi, Kuntug'di elik Oyto'ldiga adl sifatini qanday ekanini aytishi 
haqidagi boblarda xuddi shunday hodisani kuzatish rnumkin. Bunda 
doston rnuallifining asardagi rarnziy obrazlarni nomlashdan ko'zlagan 
asosiy rnaqsadi, o'z ilg'or g'oyalarini targ'ib etishda ulardan 
foydalanishning rnohiyatini to'g'ri ilg'aganligi sezilib turadi.: 

Elik aydi uqtum munon erdamin, 
Bu Aytoldi atin ne uI bu senin. 
Naku-uI munon manisini ay mena, 
Bilayin, uqayin, bu tayin sena. 

Kuntug'di elik Oyto'ldining nuqson harnda karnchiliklarini 
anglaganini so'zlab, nega bu nom bilan atalishini so'raydi va uning 
ishonch hosil qilganligini aytadi. Bunday savol-javobning ikki taraflarna 
bo'lib o'tganligi dostonda o'z ifodasini topgan. Dostonning keyingi bobida 
Oyto'ldi hukmdordan norni nega «Kuntug'di» ekanining sababini 
surishtiradi. Bu savol-javob usuli G' .Akrarnov ta'kidlagan «qadirniy 
homiy xudo»larni rnavzu va g'oyani ro'yobga chiqarish uchun qo'l 
kelganligidan yorqin dalolatdir. 

Qadimiy kishilar uchun ilohiylashtirilgan samoviy jismlar ilk turk­
rnusuImon sulolasi-qoraxoniylar zarnonasida yangi rna'no va talqinlarda 
qo'llanganki, buni quyidagi parchada ham ravshan kuzatish rnumkin: 

Bu Ayto'idi aydi menin atimi, 
Bo'gu menzatur ayqa qilqimi. 
Bu ay tug'sa alinu edi az tug'ar, 
Koninga beduyur yuqaru aqar. 
To'ion bo'isa to'isa ajonda yarur, 
Ajun xalqi andin yaruqluq bo'lur. 

74 



Togel bo'lsa ko'r ay bu ag'sa adiz 
Yana ermu to'rgur ketar ko'rk meniz. 
YaruqUqi eksur yana yo'q bo'lur 
Tug'ar kecha azin yana o'q-to'lur. 
MeDin bu o'zumma bu yanglig' turur 
Ara bar bo'lur-men ara yo'q bo'lur. 

Parchada asar qahramoni Oyto'ldi oyga qiyoslanadi. Oy dastlab 
samodajuda kichkina bo'lib ko'rinadi. Kundan-kunga to'lishib, yuqoriga 
ko'tariladi va to'lin oy qiyofasida olamni yoritadi. Jahon ahli undan 
ro'shnolik ko'radi. Muayyan muddatdan soOng uning (oyning) 
yemirilishi, kichrayishi, chiroyi ketib, nursizlanish jarayoni boshlanadi. 
Zikri o'tgan manzaralar turg'un emas, aylanishda, takrorlanishda 
davom etadi. Savol tug'iladi, nega shoir hanunaga rna'lum bu hodisalarni 
hikoya qilayotir? «Qutadg'u bilig»da majoziylik baland. Shoir g'oyat 
teran falsafiy mushohada yuritadi, tabiiy jismlar va insonlar taqdiri 
o'rtasida yaqinlik, aloqadorlik tuyadi. Samoda kezib yurgan oyki, bir 
holatda turmas ekan, tabiatning mitti mo'jizaisi inson ham o'z qiyofasini 
o'zgartiradi, uning «to'lishgan», va «kichraygan», «nursizlangan» 
davrlari bo'ladi. Bugungi navqiron yoshliknng ortida (erta tetapoya bo'lish 
jarayoni) bolalik pallasini eslatuvchi keksalikning turishi muqarrardir. 
Inson ana shu takrorlanuvchi tabiiy jarayonni mushohada etmog'i, qarilik 
farog'atini umri bahoridayoq ta'min qilmog'i lozim. Quyosh ham 
samoviy sayyora, ammo u oyga o'xshamaydi. Uning holat-harakati, 
zoti va sifatlari o'zgarmasdir. Butun mulki borliq uning hayotbaxsh 
zarralariga ilhaq holatda harakat qiladi. Ayni tasvirda ham irfoniy-falsafiy 
mohiyat yashirin: Quyosh-mutlaq, azaliy va abadiy mo'jiza, Xudodir. 
Qarang, shoir bu haqda qanday satrlar bitib qoldirgan: 

Kunung ko'r evrilmas to'lu-oq turur, 
Yaruqluqi bir-teg talu-oq turor. 
MeDin ma qilincbim anar osbxadi 
KO'nilik bila to'ldi eksumadi. 
Ekinchi tug'ar kun yarur bu ajun 
Tum xalqqa tegrur yaqalmas o'zun 
MeDin ma to'rum bu yo'qalmas o'zum 
Qamug' xalqqa bir-teg ne qilqim so'zum. 
Uchunchi bu kun tug'sa erka isig 

75 



Chechak yazlur anda tuman min tusig. 
Qayu elka tegsa menin bu to'nun 
EI barcha etIug tash ersa ko'rum 
Tug'ar kun yarug' yarig'siz tamas 
Qalug'qa yaruqluq berur eksumas 
MeDin rna qilinchim bu-uI belgulug 
Tuzuka tegir barcha mendin ulug. 

Allohda mujassam notakror sifat va fazilatlar YusufXos Hojib uchun 
ham intilish mazharidir. Shundan bo'lsa kerak, shoir o'zining majoziy 
va suyukli qahramonlarida ularning inishini orzu qiladi. Saroy va 
davlatdorlikning sir-u asroridan voqif muallif uchun adolatdan yuksak 
orzu yo'q. Quyosh-Alloh, Quyosh-adolat, shoir tasvirida yoruna­
yon turadi. 

YusufXos Hojib Oy haqida fikr yuritganda ham: «Ajun andin yoruqIik 
bo'luf»,-deya qayd etadi. Ammo oy hamma ko'rinishida ham birday 
«ajun.ni «yaru.ta olmaydi. Buning uchun oyning «to'lin bo'l.mog'i 
talab etiladi. Quyoshda esa bunday o'zgaruvchanlik yo'q. Ana shularga 
ko'ra, Kuntug'di adolatli hukmdor, Oyto'ldi dono vazir maqomida 
go'zal badiiy tasvirini topadi. 

«Qutadg'u bilig» dostoni ayrimlari sanalgan fazilatlariga ko'ra, 
mulkdorlar uchun nizomnoma, siyosatnoma maqomidagi asar bo'lishi 
lozim edi. Shu bois dostonning aksariyat boblari qoraxoniylar davrining 
nozik ijtimoiy-siyosiy masalalari badiiy talqiniga bag'ishlangan. 
Muallifning shunday mayli aql-idrok timsoli bo'lgan O'g'dulmish timsoli 
misolida yaqqol ko'zga tashlanadi. Asarning faol obrazi O'gdulmish bilan 
Kuntug'di elikning davlatning tuzilishi, hukmron tabaqa vakillari: bek, 
vazirlarning xulq-atvori, ularning raiyat bilan munosabatlariga doir 
savol-javoblarida muallifning o'shanday g'oyaviy niyati ravshan namoyon 
bo'ladi. Shuningdek, Yusuf Xos Hojib turli-tuman kasb-hunar, amal­
martaba egalarining fazilatlari haqida o'zining qimmatli fikr­
mulohazalarini badiiy ifodalashga erishadi. Bunday lavhalar orqali shoir 
davlatni adolat va aql bilan boshqarish lozim, degan xulosaga keladi. 
Yusuf Xos Hojibning bunday olijanob qarashlari nafaqat mutafakkir 
yashagan zamon uchun muhim, balki bugun uchun ham ulug' ahamiyat 
kasb etuvchi, mangulikka daxldor durdona fikrlardir. 

Yusuf Xos Hojibning aqidasicha, bek - mamlakatning nufuzli 
hukmdori va u xudoning xoxish-irodasi bilan shu mansab-martabaga 

76 



munosib ko'riladi. Alloh kimga beklik ishini ravo ko'rsa, unga shu 
martabaga muvofiq idrok, farosat, ko'ngil beradi. Unga boshqalarda 
ko'rilmaydigan qobiliyat, yo'l-yo'riq, alohida iste'dod va ish yuritish 
uquvidan par-u qanot hadya etadi. Dostonda Kuntug'di elik va 
O'gdu1mishning savol-javoblarida helming dono, botir, sheryurak bo'lishi 
kerakligiga doir badiiy ishoralar o'shanday xulosaga kelish asosini beradi. 
Shoir tasavvurida bek bilimli, zakovatli, mulohazakor, to'g'ri so'z, 
tadbirkor, qat'iyatli bo'lishi lozim. Ijodkorning fikricha, bek va bilim 
so'zlari yonma-yon turishi zarur: 

Beg oti bilig birla bag'liq tumr, 
Bilig lom(i) katsa bag oti qalur. 

Ko'rinadiki, shoir o'z mulohazalarini teran badiiy mushohada 
qilish, o'quvchilarga bo'yoqdor yetkazish maqsadida tutilmagan 
tashbehlar izlaydi. Uning «bilim. va «beg» so'zlarini tanlashi zamirida 
ham o'shanday muddao yotadi. Darhaqiqat, bu ikkala so'z bir-biriga 
ancha yaqin (arabcha yozganda) va «bilig» so'zidan «lorn» harfi olinsa 
«beg» so'zi qoladiki, shoir shu hodisani g'oyatda ta'sirchan ifodalashga 
muvaffaq bo'ladi. Shoiming fikricha, bek qanchalik bilimli, ma'rifatli 
bo'lsa, u olim va donishmandlaming qadriga yetadi. Shuningdek, asarda 
muallif hukmdoming raiyat oldidagi burch va vazifalari, ayni choqda, 
xalqning o'z begi oldidagi mas'uliyati haqida ham g'oyatda qimmatli 
mulohazalar bayon etadi: 

Raiyat baqi bar saningda ko'r, ucb, 
Bu baqni o'tagil, uzun qilma kucb. 
Birisi elingda arig tut kumusb, 
Iyaroi ko'dazgil, e bilgi o'gusb. 
Taqi bir buduoqa to'ru ber ko'ni, 
Ko'tur bir ekidio kuchin, ko'r ani. 
Ucbunchi emin tut qamug' yo'Uarig', 
Qarag'cbig', sakarchig' aritg'il arig'. 
O'tamisb bo'lursan raiyat baqi , 
Sao o'tru baqiog qui, ey elchi aqi. 
Raiyat uza uI saning ucb haqing, 
Tilagu uIardin , san acb qulg'aqing. 
Biri - yarlig'ingni ag'ir tutsalar, 
Neku ersa terkin , ani qilsalar. 

77 



Ekincbi- tidmasalar xazina haqi, 
O'dinda tegursa, ey elchi aqi. 
Ucbincbi - yag'iqa yag'i bo'lsalar, 
Sevaring kim ersa, ani sevsalar. 
O'tamish bo'lursan o'zung haqlarin, 
Ular ma o'tamish bo'lur o'z haqin. 
Du yanglig' kerak beg yurisa yo'lug', 
Raiyat o'sh andag' kerak, ey ulug'. 

Mazmuni: 
Raiyat haqi bor seningda, boq, uch, 
Bu haqni o'tagil, hadeb qilma kuch. 
Biri - tut elingda faqat sof kumush, 
Kuzat sofligini , ey zako xulqi xush, 
Biri - xalqqa odil siyosat yurit, 
Hal et birga bir zulrnini ezgu tut. 
Uchinchi emin tut jami yo'llarin, 
Qaroqchi va rahzanni qo'yma barin. 
O'talgan bo'ladi raiyat haqi, 
Va so'ng sen haqing so'r , ey elchi sahi. 
Raiyatda bordir sening uch haqing, 
Talab qil ulardin, sen och qulog'ing. 
Biri - yorlig'ingni aziz tutsalar, 
Nima bo'lsa, darhol uni qilsalar. 
Ikkinchi - xazina haqin tiymasa, 
Kezi kelgach alon uni to'lasa. 
Uchinchi - yovingning yovi bo'lsalar, 
Sevaring kim ersa, uni sevsalar. 
Haqing shu yo'sinda o'talgan bo'lur, 
Ular ham shu tarzda haqini o'tar, 
Yarashiq beg uchun erur ushbu yo'l, 
Raiyat uchun ham munosib shu yo'I. 

Keltirilgan iqtibosdan anglashiladiki, bekning raiyat oldida o'ta 
mas'uliyatli uchta burchi mavjuddir. Ulardan biri bek kumushning 
sofligini o'z qo'lida tutishi hamda xush xulqi va zakovati bilan uning 
tozaligini nazorat qilib turishi zarur. Bu bilan shoir pulning qiymatini 
ko'tarish, oltin va kumushning soxtalikdan himoya qilish hamda uni 
doirniy nazorat ostida tutish hukmdorning burchi ekanligini ta'kidlaydi. 

78 



Adolatli siyosat yurgizish bekning xalq oldidagi vazifalaridan yana biridir. 
Buning uchun hukmdor xalq uchun ishonchli, mustahkam va to'g'ri 
qonunlarni chiqarishi lozim. Uchinchisi esa bek o'z tasarrufida bo'lgan 
mamlakat yo'llarini qaroqchilar hamda xarob qiluvchilardan tinch, 
osoyishta saqlamog'i lozim. Shundagina yurt sardori - bek o'z xalqi 
oldidagi vazifalarini ado etgan bo'ladi. Satrlardan kuzatiladigan yana 
bir haqiqat shundan iboratki, Yusuf Xos Hojib «bek» deganda yurt 
podshosini nazarda tutadi va uning oldida katta talablar qo'yadi. 

Mamlakatda barqaror siyosat yurgizish uchun xalq ham o'z hukmdori 
oldidagi mas'uliyatni his etmog'i kerak. Bek ham raiyatdan uch narsani 
talab qilmoqqa haqli. Avvalo, bek tomonidan chiqarilgan yorliq 
(qonun)larni xalq hurmat qilib, uni darhol bajarmog'i lozim. Ikkinchisi 
esa soliqlami saxiylik bilan davlat xazinasiga topshirish xalqdan talab 
etiladi. Hukmdor oldidagi xalqning uchinchi burchi esa, bekning 
dushmaniga uning xalqi dushman, do'stiga esa do'st bo'lishi kerak. Shu 
yo'sinda bekning xalq, raiyatning hukmdor oldidagi haqi o'talgan bo'ladi. 
Bu yo'l bek uchun ham raiyat uchun ham munosib yo'ldir. Yusuf Xos 
Hojibning bunday dono qarashlari qoraxoniylar davlatida barqaror tinchlik 
o'matishga erishish uchun muhim aharniyat kasb etgan. Shoir «Qutadg'u 
bilig» vositasida Tabg'achxonni xalqqa yaqinlashtitirishga harakat qilgan. 
Uning bu sa'y-harakatlari turli ijtimoiy tabaqa haqidagi mulohazalarida 
ham yaqqol ko'zga tashlanadi. Shoir bekning yolg'iz o'zi mamlakatni 
boshqara olmasligini, buning uchun unga o'z ishlariga sadoqatli, halol, 
tadbirkor, donishmand kishilar bo'lishi kerakligini ta'kidlab, vazirdan 
tortib oshpazga qadar saroy ahllarining har birini alohida-alohida 
ta'riflaydi, ularning vazifa va burchlarini sanaydi. Jumladan, doston muallifi 
vazir va lashkarboshini davlatni, elni boshqarishning ikkijilovi deb biladi. 
Shuningdek, boshqa ijtimoiy tabaqa vakillariga ham hurmat va ehtirom 
bilan o'z munosabatini asarda ifoda etadi. 

Yusuf Xos Hojib xayrli ishlar elchilar tufayli sodir bo'lishini, 
barcha insonlarga ham, jonivorlarga ham rizq-ro'z ulashuvchi dehqonlar 
ekanligini, hunarmandlar esa eng kerakli kishilar hisoblanishini 
«Qutadg'u bilig.da badiiy ifodalaydi. 

O'z davrining ilm-fani yutuqlarini g'oyatda chuqur mulohaza-yu 
mushohadalari bilan teran o'rgangan va ularning mohiyatini nihoyatda 
yaxshi idrok etgan shoir «Qutadg'u bilig.da dunyodagi jami ezgu ishlar 
ilm tufayli ekanligini qayd etadi. Dostonda zamondoshlarini ilm-ma'rifat 

79 



o'rganishga da'vat etish g'oyasi yetakchilik qiladi. Asarning muqaddimaviy 
boblari, ayniqsa, (ty yetti kavokib va o'n ikki bUJj»da shoir nujum ilmi 
yutuqlaridan mahorat bilan foydalanadi. Bu bilan ijodkor olamning 
tuzilishi haqidagi falsafiy qarashlarini ilm-fan yutuqlari asosida o'quvchiga 
yetkazish bilan kitobxon qalbida borliq sir-u sinoatlarini o'rganishga 
muhabbat tuyg'usini paydo etadi. Uning yaralish va Yaratuvchi haqidagi 
mushohadalarining tayanch g'oyaviy manbai ilohiy kitob-Qur'oni karim 
bo'lib, olamning tuzilishi haqidagi muallifning aqidalari mashhur 
qomusiy olim Abu Rayhon Beruniy ta'limoti bilan uyg'undir. Yusuf 
Xos Hojib butun olamni o'z istagicha yaratgan Alloh quyosh va oyni 
yorug' qilgani, falakning doirniy aylanishi, koinot Xoliqining yashil 
osmon ustida yulduzlami paydo etgani, ularning bir toifasi bezak bo'lsa, 
yana bir turkumi rahnamo, bir qanchasi esa yo'lni yo'qotganda yo'lchi 
bo'lishi, olam y yetti qat osmondan tarkib topgani singari islorniy­
ilmiy qarashlarni qorishiq badiiy aks ettiradi. Shuningdek, shoir 
geotsentrik nazariyani (Yer markazda, uning atrofidan sayyoralar 
harakatini) o'z asarida badiiylashtirgan. Uning fikricha, Yer markazda, 
uning atrofidan Sekantir (Zuhal-Saturn), Ung'ay (Mushtariy-Yupiter), 
Kurud (Mirrix-Mars), Yashiq (Quyosh), Savit (Zuhra-Venera), Orzu 
(Utorid-Merkuriy), Yalchiq (Oy) kabi sayyoralar aylanib turadi. 
Sekantir eng yuksaklikdagi sayyora bo'lib, u-yettinchi, Ung'ay-oltinchi, 
Kurud-beshinchi, Yashiq-to'rtinchi, Savit-uchinchi, Orzu-ikkinchi, 
Oy esa-birinchi falakdajoylashgan. Yettinchi samodan yuqorida esa sobit 
turuvchi yulduzl(:lr turkurni-burjlar bor. Shoir ularni quyidagi nornlar 
bilan ataydi: Qo'zi (Hamal), Ud (Savr), Erondiz (lavzo), Quchiq 
(Saraton), Bug'doyboshi (Sunbula), Ulgu (Mezon), Chazan (Aqrab), 
Yoy (Qavs), Ko'nak (Dalv), Baliq (Hut). Kitobxonni ilm-ma'rifatga 
undovchi ana shunday mulohazalar bilan oshno etgan shoir bularning 
barchasi bilim, aql va idrok kamoloti tufayli ekanligini e'tirof etib, 
quyidagi bayt bilan mazkur bobni tugatadi: 

Basa aydim emdi manu yanluqug', 
Ag'irliqi bo'ldi bilig o'z uqug'. 

Dostonda olim va donishmand kishilarni saroyga' da'vat etish g'oyasi 
singdirib boriladiki, bu ham ijodkoming ilm-ma'rifatni nihoyatda 
qadrlaganini dalillaydi. Kuntug'dining taklifi bilan qarindoshi oldiga 
borgan O'gdulmishga qarata ofiyat va qanoat timsoli O'zg'urrnish uning 
o'z ilrni bilan elga nafi tegayotganini so'zlaydi. To'g'ri, garchi saroyda u 

80 



biror rasmiy xizmatni bajarishga kirishmagan bo'lsa-da, O'zg'urmish 
o'zining manfaatli o'gitlari bilan Kuntug'di elikka ko'maklashib turadi. 

"Qutadg'u bilig" axloqiy-ta'limiy yo'nalishga ega doston bo'lib, unda 
kishilar o'rtasidagi muomala-munosabat madaniyatining eng oddiy 
ko'rinishidan eng yuksak insoniy fazilatlari haqida fikr yuritiladi. 
Dostonning bir necha bobi odob va axloq masalalariga bag'ishlangan. 
«Til ardami» (Til odobi) nomli 7-bob ham shular jumlasidandir. Unda 
shoir tilning, ya'ni so'zlashuvning fazilatlari va qusurlari haqida fikr 
yuritadi. Ijodkor o'z asarida tilni o'qish, biIim olish vositasi sifatida 
sharhlaydi. Til bilan inson ro'shnolikka chiqadi. Ko'p va behuda so'zlash 
esa inson uchun ziynat emas. Ilohiy ne'mat bo'lgan so'zni har bir 
inson qadrlamog'i kerak. «Qutadg'u bilig»da yaxshi xislat va fazilatlami 
ezgulik, salbiy illatlarni esa esizlik (yomonlik) deb atagan muallif jamiyat 
taraqqiyoti uchun komil inson, barkamol shaxs nihoyatda muhimIigini 
teran idrok etadi. Shu bois shoir o'z asarida uylanish, bola tarbiyasi kabi 
mavzularga hamjiddiy e'tiborini qaratadi. Asarda keltirilgan O'gdulmish 
bilan O'zg'urmish orasidagi munozara buning yorqin dalilidir. 
O'gdulmishning aqidasicha, dunyodan toq o'tish insonni bezamaydi. 
Jismoniy sog'lom inson (erkak va ayol) turmush qurib, farzand ko'rishi 
shart. Zero, bu o'z navbatida islomiy shariatning ham qat'iy talabidir. 
Dostonda O'zg'urmish uylanish, yaxshi farzand ko'rish afzalliklarini 
e'tirof etib, o'g'il-qizning fe'l-u matlabi yomon bo'lsa, buning oqibati 
yaxshilikdan darak bermasligini ta'kidlaydi. Asaming boshqa o'rnida 
O'zg'urmish uylangan kishini kema minguvchiga o'xshatadi. O'g'il-qiz 
tug'ilsa, kema sinib, unga minguvchi halokatga uchrashi tayin degan 
xulosaga keladi. Asardagi bunday ziddiyatli malar kitobxonni mulohazaga 
chorlaydi. Doston xotimasida O'zg'urmish o'lim bilan olisha turib, uni 
ko'rishga kelgan qarindoshi O'gdulmishni tezda saroyga qaytishi, u o'sha 
yerda bo'lsa, xalqqa nafi ko'p tegishini aytishi kitobxonning bu 
qahramonga bo'lgan fikrini charxlaydi. Yusuf Xos Hojib bola tug'ilishi 
bilanoq uning tarbiyasi bilan shug'ullanilsa, farzandning odobi, axloqi, 
ta'lim-tarbiyasi risoladagidek bo'ladi, degan xulosaga keladi. 

Shoir davr ahlini moddiy-ijtimoiy imkoniyatlariga tayanib, 
mag'rurlanib ketmaslikka chaqiradi. Shuningdek, ishratparastlik, kek, 
gina, kudurat, ado vat , nizo, xusumat, buzuqIik, mayparastlik, boylik 
va davlatga haddan tashqari- berilishni qattiq qoralaydi. Ayniqsa, shoirning 
mayxo'rlikning yomon oqibatlari xususidagi fikrlari diqqatga sazovordir: 

81 



Bo'r ichma, aya bo'rchi bo'g'zi quli, 
Bo'r ichsa ochildi chig'ayliq yo'li. 
Qara bo'rchi bo'ldi, nangi bo'idi el, 
Begi bo'rchi bo'lsa, qachon turg'a el. 

Mazmuni: 
May ichsa, ey mayxo'r va bo'g'zin quli, 
May ichsang ochilgay gadoylik yo'li. 
Avom bo'lsa mayxo'r, molin yel olar, 
Begi bo'lsa mayxo'r, qachon el qolar. 

Yusuf Xos Hojib «Qutadg'u bilig» dostonini donolar so'zidan 
ilhomlanib, ulardan ijodiy foydalanib vujudga keltirganligini e'tirof etadi. 
Shunga ko'ra, aytish mumkinki, shoir turkiy og'zaki va yozma adabiyot 
an'analarinijuda yaxshi o'zlashtirgan, ulardan ta'sirlanib o'z davri uchun 
nihoyatda muhim va bugungi kunda ham ma'naviy-ma'rifiy qadr­
qimmatga ega bo'lgan "Qutadg'u bilig" dostonini yozdi. Asarning deyarli 
har bir sahifasida irsoli masal badiiy san'atiga murojaat qilinishi, xalq 
maqol, masal va hikmatlarining satrlar mag'zida keltirishi shoiming 
og'zaki badiiy ijod xazinasidan pishiq xabardorligidan dalolat beradi. 
Shuningdek, dostonda Alp Er To'nganing qator fazilatlari ta'riflanib, 
u haqda qiziqarli ma'lumotlar keltiriladiki, bu ijodkorning Mahmud 
Qoshg'ariyning "Devonu lug'otit turk" asari tarkibida kelgan parchalar 
bilan tanish bo'lganligi va undan ilhomlangani xususida dadil gap irish 
huquqini beradi. Ijodkorning dostonda juda ko'p badiiy san'atlardan 
mahorat bilan foydalanganligini kuzatish mumkin. Jumladan, quyidagi 
baytda bahor kelishini yuksak ehtiros bilan tasvirlash uchun shoir 
tashbehni ilmi nujumdan tanlab, nozik mahorat ko'rsatadi. 

Yashiq yandi bo'lg'ay yana o'rnika , 
Baliq quyruqindin qo 'zi burnika. 

Mazmuni: 
Quyosh qaytdi, yana o'z o'rniga keladi, 
Baliq quyrug'idan Qo'zi burniga ko'chadi 

(Ya'ni quyosh hut burjidan hamal burjiga ko'chadi). 
Ko'rinadiki, shoir quyoshning hut burjini tark etib, hamal burjiga 

ko'chishi, ya'ni Bahor, Navro'z bayramining kirib kelishini tashxis 
san'ati vositasida yuksak ijodkorona mahorat bilan badiiy tasvirlaydi. 
Doston aruzning mutaqoribi musammani solim (sakkizlik solim 
mutaqorib) va undan far'iy (hosila) bo'lgan mutaqoribi musammani 

82 



mahzuf (tushirilgan sakkizlik mutaqorib) hamda mutaqoribi musammani 
maqsur (qisqartirilgan, qusurli sakkizlik mutaqorib) bahrida yozilgan, 
"Qutadg'u bilig"ning 71- va 72-boblari, ya'ni ikki qasida va birto'rtligi 
mutaqoribi musammani solim bahrida, qolganlari esa mutaqoribi 
musammani mahzufva mutaqoribi musammani maqsurda bitilgan. Bu 
vazn dostonning deyarli barcha baytlarining ohangdor va ta'sirchan 
chiqishini ta'min etgan. 

Yusuf Xos Hojib arab va fors-tojik adabiyotidan ham pishiqqina 
xabardor bo'lgan ijodkordir. "Qutadg'u bilig"da buyuk fors-tojik shoiri 
Firdavsiyning "Shohnoma" asari qahramonlaridan Faridun, 
Nushiravon, Afrosiyob, Zahhok, Rustam kabilar nomlarining 
uchrashi, shoiming bu doston bilan yaqindan tanishligi va undan ijodiy 
ta'sirlanganligini dalillaydi. Yana har ikkala asaming ham mutaqorib 
bahrida bitilganligi fIkrimizni yanada quvvatlantiradi. 

"Kutadg'u bilig" yuksak badiiy ahamiyatga ega bo'lgan yirik hajrnli 
ilk turkiy doston bo'lishi bilan bir qatorda, qoraxoniylar davri tarixi, 
etnografIyasi, madaniyati, tili va adabiyotini o'rganish uchun ham 
qimmatli adabiy manba hisoblanadi. 

3.5. Ahmad Yugnakiy va uning dlI"bat ul-haqoyiq. dostoni 

Ahmad Yugnakiy X-XII asrlar o'zbek adabiyotining yirik 
namoyandasi, iste'dodli shoir, donishmand murabbiydir. Adibning 
«Hibat ul-haqoyiq" dostoni uning ma'naviy merosidan bizgacha yetib 
kelgan yagona namunadir. Hajman ixcham bu doston o'sha davr turkiy 
adabiy tilining ham nihoyatda qimmatli, rno'tabar manbalaridan biri 
sanaladi. 

Shoirning hayoti, ijtimoiy faoliyati va ijodi haqida juda oz 
ma'lumotlarga egamiz. "Hibat ul-haqoyiq"dagi ayrim misralar bag'rida 
kelgan ishoralar hamda asarning turli nusxalarida kotiblar tomonidan 
yozilgan qaydlar shoir shaxsi va uning hozirgacha yagona asari haqida 
ma'lum tasavvur hosil qilish imkonini beradi. Ahmad Yugnakiy 
millatimiz iftixori, ulug' mutafakkir shoir Amir Nizomiddin Alisher 
Navoiy nazariga tushgan turkigo'y ijodkorlardan biridir. Navoiyning 
"Nasoyim ul-rnuhabbat" nomli 770 tariqat ahli, adib-u avliyoulloh, 
shayx-u donishrnandlar haqida ma'lurnot beruvchi tazkirasida Ahmad 
Yugnakiy haqida fikr yuritilganligi uning qadimiy turk rnashoyixlaridan 
ekanligini dalillaydi. . 

83 



Shunday qilib, "Hibat ul-haqoyiq" dagi quyidagi misralar shoirni 
kitobxonga ozgina bo'lsa-da, tanishtirishga xizmat qilgan: 

Adib Ahmad otim, adab-pand so'zum, 
So'zum munda qolur, bomr bu o'zum. 
Kelur kuz, kecbar yoz, bomr bu umr, 
Tugatti umurni bu yozim , kuzum. 

Iqtibosdan ko'rinib turibdiki, shoir o'zini ko'p sonli o'quvchilariga 
«Adib Ahma<t.,-deya tanishtiradi. Ahmad shoirning nomi bo'lib, «adib 
uning ijodkorlik bilan el orasida shuhrat qozonganligini tasdiqlaydi. 
Shoirning dostonni yozishdan muddaosi o'zidan pand-nasihat, o'git 
qoldirishdir. Keyingi misrada «So'zum munda qolur, borur bu o'zum.,­
deya o'z ijodidan faxrlanarkan, bashoratomuz fikrni badiiy ifoda etgan. 
Bevafo dunyoda inson ham bebaqodir. So'z esa mangulikka daxldor! 
Demak, inson shunga intilmog'i lozim. Yoz o'tib, kuzning kelishi adib 
umrining poyoniga yetayotganligidan darak beradi. Shunga ko'ra, "Tugatti 
umurni bu yozim, kuzum" satri esa «Hibat ul-haqoyiq. dostoni dunyo 
yuzini ko'rganda, shoirning ancha keksayib qo1gan1igidan dalolat beradi. 

«Hibat ul-haqoyiq,.dostonining nusxalaridan birida XV asrda 
yashagan temuriy amaldorlardan Arslonxo'ja Tarxon va Amir Sayfiddin 
degan kishi sharaflanib, Ahmad Yugnakiy haqida ma'lumot beruvchi 
baytlar keltiriladi. Aytishjoizki, bu baytlarga sarlavha sifatida ko'llangan 
Arslonxo'ja Tarxon va Amir Sayfiddin ta'riflarining o'sha misralarga 
mutlaqo aloqasi yo'q. Nazarimizda, bu satrlar kotiblar qalamiga 
mansubdir. Zero, xat va xattotlik tarixida bunday lavhalarga tez-tez duch 
kelinadi. Mana o'sha parchadagi hasbi hoI ahamiyatiga molik misralar: 

Adibning yeri oti Yugnak emr, 
Safolik ajib yer, ko'ogillar yomr. 
Atosi oti Mahmudi Yugnakiy, 
Adib Ahmad o'g'li, yo'q 01 hech shaki. 
Kitobining oti emr «Hibbat 01-
haqoyiq. - iborat arabdan o'shol. 
Tamomi emr Qoshg'ariy til bila, 
Ayitmisb adib riqqati diI bila. 
Agar bilsa Qoshg'ar tiIin bar kishi, 
Bilur uI adibning ne kim aymishi. 
Kishi tiIin bilsa, bilur ma'nisin, 
Bilurman desa, ayb o'zi bilmasin. 

84 



Ko'chirilgan parchadan anglashiladiki, doston muallifming vatani 
Yugnak, otasining ismi Mahmud, asarining nomi "Hibat ul-hakoyiq" 
bo'lib, bu asar Qoshg'ariy-turkiy tilda yozilgan. Yugnakning Farg'ona 
vodiysida joylashgani va bu yer shoiming vatani ekanligi "Tazkirai 
Qayumiy"da qayd etilgan. Biroq Yugnak, Yugnoq tarzida yuritiluvchi 
qishloq nomlari Turkiston va Samarqand atrofida ham mavjuddir. 
«Tazkirai Qayumiy. ning XX asrda yaratilganligi e'tiborga olinsa, unga 
tayanib qat'iy xulosaga kelishning noimkonligi anglashiladi. Shunday 
gapni Yugnak va Yug'noq haqida ham aytish joizdir. Abulkarim as­
Sam'oniyning «Nasabnoma. (Al-Ansob) kitobida «Yug'anak Samarqand 
qishloqlaridan.,- deya yoziladi (Qarang: Abulkarim as-Sam'oniy. 
Nasabnoma (Al-Ansob) (VIII-XII asrda yashagan O'zbekistonlik olimlar 
haqida ma'lumot). Buxoro-2003, 199-bet). Xullas, Ahmad Yugnakiy, 
uning shaxsi, yashagan joyi va davriga doir qit'iy bir gapni aytish 
keyingi tadqiqotlar zimmasidadir. 

Alisher Navoiyning «Nasoyim ul-muhabbat. asarida Adib Ahmad 
haqida quyidagilar yoziladi: «Adib Ahmad ham turk elidan ermish. 
Derlarki, ko'zlari bitov ermishki, aslo zohir ermas ermish. Ammo 
bag'oyat ziyrak va zakiy va zohid va muttaqiy kishi ermish. Maskani 
Bag'doddin necha yig'och yo'l erkan. Har kun Imom A'zam darsig'a 
hozir bo'lur erkandur va bir mas'ala o'rganib bu yo'lni yayog' bomr 
erkandur. Va aning till turk alfozi bila mavoiz va nasoihqa go'yo ermish. 
Xeyli elning muqtadosi ermish. Balki aksar turk ulusida hikmat va 
nuktalari shoe'dur. (Alisher Navoiy. Asarlar. 15-jildlik. 15-jild, 
G'.G'ulom nomidagi ASN, Toshkent, 1968, 156-157-betlar) 

Ko'chirganimiz iqtibos bir qator taxminiy xulosalarga kelish asosini 
beradi. Yugnakda tug'ilgan shoir keyinchallk, tahsil uchun Bag'dodga 
borgan bo'lishi mumkin. Adibning yashagan davri haqidagi munozaralar 
uchun ham Alisher Navoiyning yuqoridagi ishoralari sabab bo'lgan. 
Agar shoir chindan ham VIII asrda yashagan, Imom A'zamdan saboq 
tinglagan bo'lsa, uning X-XII asrlar adabiyotiga mansubligi shubha 
ostida qoladi. Ayni masalaga oydinlik kiritish esa turkiy she'riyat tarixi 
ibtidosini VIII asrdan, adib Ahmad ijodidan boshlashni taqozo qiladiki, 
bu sharqshunos olima I. V. Stebleva qarashlariga uyg'undir. Shoirning 
ko'rish qobillyatiga doir mulohazalar ham o'qigan har qanday odamni 
hayratga soladi. Hazrat N avoiy yozganlaridek: «haq subhanohu va taolo 
agarchi zohir ko'zin yopuq yaratqandur, ammo ko'ngli ko'zin bag'oyat 

85 



yoruq qilg'ondur ...• «Hibat ul-haqoyiq.day asarning dunyoga kelganligi 
o'sha ta'kidning haqligiga yorqin misol boola oladi. 

Tug'a ko'rmas edi adibning ko'zi, 
Tuzatti bu o'n to'rt bob ichra so'zi. 

O'n to'rt bobdan tarkib topgan "Hibat ul-haqoyiq" dostoni yuksak 
rna'rifiy, ta'lim-tarbiyaviy ahamiyat kasb etadi. Alisher Navoiy Husayn 
Boyqaroning katta o'g'li Badiuzzamon Mirzoga yozgan xatlaridan birida 
mazkur asardan misralar keltirilganligi ham fikrimizning yorqin dalilidir. 
Yana shunday axloqiy-tarbiyaviy qaydlarning yetakchi o'rinda turishiga 
doir ta'kidlar "Hibat ul-haqoyiq" da kelgan quyidagi ishoralarda ravshan 
ko 'zga tashlanadi: 

Adiblar adibi, fozillar boshi, 
Guhardin so'z aymish, etin so'z boshi. 
Ug'an rahmat etsun bu soat anga, 
Yarin qo'psa, bo'lsun eranlar boshi. 

«Hibat ul-haqoyiq.ning ilm ahliga rna'lum bo'lishida turk olimi Nojib 
Osimning xizmatlari beqiyos kattadir. Olim XX asr boshlarida 
Istambuldagi Ayasofiya jomesining kutubxonasidan mo'g'ul tilidagi 
risolalar tarkibiga yanglish kiritilgan dostonning bir qo'lyozma nusxasini 
topadi. Uyg'ur yozuvida bitilgan ushbu qo'lyozma Istambulda Abdurazzoq 
Baxshiy tomonidan hijriy 884 yilning 7 zulqa'da oyida (1480 yil, 30 
yanvar) ko'chirilgan. Uyg'ur yozuvidagi mazkur matnda she'riy 
satrlarning arabcha transkripsiyasi va fors-tojik tilida ayrim izohlari 
ham berilgan (Mallayev N. O'zbek adabiyoti tarixi. Toshkent, 1976, 
139-bet). Asar qo'lyozmasini ilmiy o'rganish, taIjima qilish va 1916 
yilda dastlabki nashrini amalga oshirish ishlari Najib Osim tomonidan 
bajarildi. Dostonning uyg'ur yozuvidagi qo'lyozmasidan keyin uning 
Istambul va Berlin kutubxonalarida saqlanayotgan arab yozuvidagi yana 
beshta nusxasi fanga ma'lum bo'ldi. Turk olimi Rashid Rahmadi Arat 
1951 yilda «Hibat ul-haqoyiq»ning yangi qiyosiy nashrini amalga oshirdi. 
Sharqshunos olimlardan V.V.Radlov, T.Kavalevskiy, J.Dyani, 
B.B.Bertels kabilar doston yuzasidan muhim ilmiy-tadqiqot ishlarini 
amalga oshirdilar. O'zbekistonda «Hibat ul-haqoyiq. dostonini ilmiy 
o'rganish va tahlil qilishda Oybek, S.Muttalibov, N.Mallayev, 
Q.Mahmudovlarning hissalari katta bo'ldi. Dostondan ayrim parchalar 
«O'zbek adabiyoti xrestomatiyasi» (1940), «O'zbek poeziyasining 
antologiyasi» (1948), «O'zbek adabiyoti» (1960), «Navoiyning nigohi 

86 



tushgan ... » (1986), «Qadimiy hikmatlaf» (nasriy bayon, 1987) kabi 
kitoblar va darsliklarda chop etildi. 1971 yilda Q.Mahmudov «Hibat 
ul-haqoyiq» dostonini alohida kitob holida nashr etdi hamda 1972 yilda 
o'zi:t;ling «Hibat ul-haqoyiq dostoni haqida» nomli ilmiy tadqiqotini 
e'lon qildi. 

«Hibat ul-haqoyiq» dostoni 256 baytdan tarkib topgan. Asarning 
14 bobdan iborat ekanligi qayd etilgan bo'lsa-da, uning II bobi bizgacha 
yetib kelgan. Mutaxassislarning fikricha, bunday tafovut kotiblar 
tomonidan ayrim boblarni ko'rsatuvchi sariavhalarning tushirib 
qoldirilishi oqibatida sodir bo'lgan bo'lishi mumkin. 

Ahmad Yugnakiy Sharq mumtoz adabiyoti an'analariga rioya qilgan 
va dostonni Alloh hamdi bilan boshlagan. Ulug' tangrining vasfi 1-10-
baytlarda o'z ifodasini topgan. 11-20-baytlar esa so'nggi payg'ambar 
Muhammad alayhis-salom va uning to'rt xalifasiga bag'ishlanadi. 
Uchinchi bob 21-34-baytlami o'z ichiga oladi. Unda zamonasining 
hukmdori Dod Sipahsolorbek ulug'lanadi. To'rtinchi bob 35-40-
baytlarni o'z ichiga oigan bo'lib, unda shoir dostonning yozilish sababi 
haqida fikr yuritadi. Ahmad Yugnakiy «Hibat ul-haqoyiq~ dostonini 
Dod Sipahsolorbeknomini dunyodamangu qolishi uchun ijod etganini 
ta'kidlaydi. Mazkur sahifalar an'anaviy muqaddimaviy boblar bo'lib, 
dostonning asosiy qismi beshinchi fasldan boshlanadi. Mazkur bob 
41-64-baytlardan tashkil topgan. Unda shoir bilimni ulug'laydi, 
johillikning zarari haqida badiiy fikr yuritadi. 65-88-baytlar til odobiga 
bag'ishlangan bo'lib, dostonning oltinchi bobini tashkil etadi. 89-112-
baytlar asarning yettinchi bobi hisoblanadi va dunyoning o'zgarib 
turishiga bag'ishlangandir. Sakkizinchi bobda shoir o'zining saxiylik va 
baxillik haqidagi falsafiy qarashlarini ifoda etadi. To'qqizinchi va o'ninchi 
boblarda muallif hayotning turti masalalari haqida badiiy mushohada 
yuritadi. Jumladan, ularda tavoze'lilikning manfaati, kibr-u havo va 
hirsning zarari kabi masalalarga diqqat qilingan. So'nggi o'n birinchi 
bobda asar xulosalanadi. 

«Hibat ul-haqoyiq»ning yozilish tarixi dostonda ham, u haqdagi 
qaydJarda ham ko'rsatHmagan. Olimlar asarning til xususiyatlarini 
o'rganish asosida uning yozilish vaqti va muhiti haqida rna'lum xulosalarga 
kelganlar. Jumladan, «Hibat ul-haqoyiq» tilining leksik, fonetik va 
grammatik xususiyatlari bir tomondan «Qutadg'u bilig~ga yaqinlashsa, 
ikkinchi tomondan «Qisasi Rabg'uziy»ga monandligi qayd etilib, uning 

87 



XII asrning oxiri-XIII asr boshlarida yozilgan deb hisoblash mumkin1ig! 
ta'kidlanadi (O'zbek adabiyoti tarixi. I-tom, Toshkent, 1977, 134~ 
bet). Chindan ham, dostonning til xususiyatlari ko'p o'rinlarda 
«Qutadg'u bilig» bilan mushtaraklik kasb etadi. 

Ahmad Yugnakiy zamonasining ulug' mutafakkiri, Alisher Navoiy 
ta'kidlaganidek, «ziyrak va zakiy» insoni sifatida islom dini, tasavvuf 
ta'limotini juda yaxshi o'zlashtiradi va «Hibat ul-haqoyiq»da insonni 
komillikka yetaklovchi xususiyatlar, uning ruhini nopoklik1ardan xalos 
etish kabi muhim masalalar xususida o'zining umrboqiy ftkrlarini bayon 
etadi. Shubhasiz, shoir bunda Qur' oni karim, Hadisi sharif va tasavvuf 
ta'limotiga tayanadi. Shoir ilm-ma'rifat orqali kishiga saodat yo'li 
ochilishini ta'kidlagani holda, ilmli, ma'rifatli bo'lish yuksak insoniy 
fazilatlardan ekanligini o'ziga xos timsol, tashbehlardan foydalanib 
badiiylashtiradi. Bunda shoiming tazod san'atidan ham mahorat bilan 
foydalanganligi ko'zga tashlanadi. Adib bilirnli kishini qimmatbaho 
dinorga muqoyasa etarkan, johil kishini qirnmatsiz yemishga o'xshatadi. 
Ayniqsa, shoiming i1m olishning inson hayoti uchun muhim aharniyat 
kasb etishi to'g'risidagi quyidagi obrazli ftkrlari nihoyatda qadrlidir: 

So'ngakka yiliktan eranga bilik, 
Eran ko'rId aql, so'ngakning-yilik. 
Biliksiz-yiliksiz so'ngaktan qoli, 
Yiliksiz so'ngakka sunulmas aiik 

(Navoiyning nigohi tushgan. Toshkent, 1986,13-bet). 
So'ngakda ilik bo'lishi lozimligi eran, ya'ni er kishiga i1m kerakligiga 

qiyos qilinadi. Kishining ko'rki aql bo'lsa, so'ngakniki ilikdir. Shoir 
ilmsiz kishini iliksiz so'ngak kabi bo'sh bo'ladi, deb biladi. Shu bois 
iliksiz so'ngakka qo'l uzatilmaydi. Ahmad Yugnakiy g'oyatda chuqur 
mulohazalar asosida o'quvchiga o'zining katta hayotiy tajriba zaminida 
tug'ilgan teran fikrlarini yetkazarkan, ularni jamiyatdan yiroq 
bo'lmaslikka da'vat etadi. Chunonchi, shoir nigohida ilmli bir kishi 
ming ilmsizga tengdir. Aytilganlar nuqtai nazaridan adibning quyidagi 
baytlarida in'ikosini topgan fikrlari diqqatga sazovordir: 

Biliksizga haq so'z tatiqsiz erur, 
Aoga pand-nasibat osig'siz erur. 
Na turluk oriqsiz orir yuv desa, 
Johil yub orimas, oriqsiz erur. 

88 

(O'sha kitob. 14-bet) 



Ahmad Yugnakiy ilmsiz kishiga to'g'ri so'z ham ma'nosizligi, unga 
o'git berishning o'zi foydasizligini ta'kidlaydi. Fikrini tasdiqlash uchun 
«oriqsiz», ya'ni yuvinmagan kishilarga «yuvin» deb buyurilsa, ular 
suv ta'sirida toza bo'lishini, johil qancha yuvinmasin, baribir 
poklanmasligi bilan qiyosiy tasvirlaydi. Bu bilan shoir kishilarni 
jaholatdan yiroq bo'lishga undaydi. Har qanday zohiriy ifloslanish suv 
bilan pokianganidek, johillik esa ma'rifat tufayligina saodatga erishishi 
mUmkinligi ta'kidlanadi. Dostonning til odobi, dunyoning o'zgarib 
turishi, saxovat va baxillik oqibati, tavoze'lilik manfaati, kibr-u havo va 
hirsning zarari haqida bahs etuvchi boblari ham yuksak axloqiy-ta'limiy 
ahamiyat kasb etadi. Shoir zamonasining ulug' mutafakkiri, murabbiysi 
sifatida zamondoshlariga o'git beradi. Ahmad Yugnakiy adabning 
ibtidosini muomala madaniyatida deb biladi. Shu bois ham u so'zlash 
madaniyatiga alohida e'tibor qaratadi. Kishilami ortiqcha gapirmaslikka 
chaqiradi. Adibning tilni mahkam tutishga chaqirishi, aks holda tishning 
sinishi mumkiniigi xususidagi flkrlari o'quvchi uchun ibrat maktabi 
vazifasini o'taydi. Doston muallifl kishilar o'rtasida nizo chiqarishni 
juda qattiq qoralaydi. Chunonchi: 

Xiradliqmu bo'lur tiIi bo'sh kishi, 
Talim boshni yedi bu til so'z boshi. 
O'cbukturma erni tilin bil, bu til, 
Boshoq tursa butmas, butar o'q boshi. 

(O'sha kitob. 14-bet) 
«So'zi achchiq kishini aqlli deyish mumkinmi?»- degan savol orqali o'z 

fikrlarini badiiyJashtirishda davom etgan shoir, til va oo'z zahari ko'p kishi1aming 
boohini yeganini ta'kidlaydi. Buning sababini ijodkoryomon oo'zning odamlami 
bir-biriga qarshi qo'yishida deb biladi. Shuning uchun shoir o'quvchiga insonlami 
bir-biriga o'chakishtirma, tilingni (so'zingni) muloyim qil, deya nasihat qiladi. 
Shoirning bunday xulosaJari g'oyatda hayotiyligi bilan ajrahb turndi. Ahmad 
Yugnakiy «til yarnsi tuzalmaydi, o'q jarohati esa bitrb ketadi» kabi samimiy 
fikrIari bilan o'quvchi qalbida nihoyatda yaxshi taassurot qoldiradi. Adib 
yolg'onchilikni qattiq qomlaydi. Odamlami ummi yaxshi1ik bilan kechirishga, 
doimo haqni so'zlash, to'g'ri so'z bilan tilni bezashga chorlaydi. Shoir nigohida 
to'g'ri so'z-asal, yolg'on so'z esa sa.rimsoq piyozga tengdir. Uning yolg'on 
so'zni kasallik, chin so'zni esa shifo deb bilishi ziyrnk o'quvchini befarq 
qoldirmaydi. Ahmad Yugnakiyning dostonda sir saqJash odobiga o'quvchi 
diqqatini jalb etganligi ham ahamiyatlidir: 

89 



Qatig' kizla rozing kishi bilmasun, 
So'zungtin o'zunga o'kunch kelmasun. 
Qamug' yashru ishing bo'lib oshkoro, 
Bu ko'rgan, eshitgan sanga kulmasun. 

Shoir do'stning ishonch bilan aytgan sirini mahkam tutishga, 
boshqalami bu asrordan voqif qilmaslikka da'vat etadi. So'zingdan 
o'zingga o'kinch kelmasin, barcha pinhon ishlaring oshkor bo'lib, 
ko'rgan-bilgan kishilar senga kulmasin, deya insonlarni sergaklikka 
undaydi. Adib Ahmad Yugnakiy YusufXos Hojib singari dunyoni rabotga 
o'xshatadi. Insonlar bu rabotga bir qo'nib o'tuvchilardir,-deydi ulug' 
shoir. Shoir dostonda aniq bir hayotiy hodisa, muayyan shaxs 
sarguzashti, asar qahramonlari suhbatiga murojaat qilmasa-da, turli 
tashbeh, tazod, istioralar, maqol, qochirim, hikmatlardan foydalanish 
orqali g'oyaviy niyati, maqsad-muddaosini yuzaga chiqarishga erishadi. 
Shoir dunyo boyligidan inson uchun faqatgina yegulik, kiygulik yetarli 
ekanligi, o'shalardan ortiqchasi kishiga ziyon yetkazishini ta'kidlab, 
mulohazalarini Muhammad alayhis-salom o'gitlari bilan boyitadi. Alloh 
rasulining dunyoviy hayotning asosi ekin, dehqonchilik bilan mashg'ul 
bo'lishdir tarzidagi pandini himoya va targ'ib etadi. Ayni to'g'ri yo'lni 
tanlagan odamlarning turmushi go'zal, ibratlidir, degan o'gitlar 
mazmun-mohiyatini dilbar misralar mag'z-mag'ziga singdirib yuboradi. 
Bu o'z navbatida, Ahmad Yugnakiyning kishilaming hayotiy ehtiyojini 
qondirish uchun mehnat qilishga undaganligidan dalolat beradi. Shoir 
tasavvurida insonning ruhi abadiy hayotdir, uni o'tkinchi dunyoning 
boyliklari-yu zeb-ziynatiga bog'lab qo'ymaslik lozim. Dostondan 
ko'chiriladigan quyidagi misralar flkrimizning yorqin dalili boola oladi: 

Yilontek bu ochun yilon o'g'log'u, 
Yuqamoqqa yumshoq ichi bo'r og'u. 
Ydon yumshoq erkan, yovuz fe'l tutor, 
Yiroq turg'u, yumshoq teb inonmog'u. 
Bu ochun ko'r erga ko'ro'mlik toshi, 
Va lekin ichida hazor nohushi. 
Boqib tosh bezakin ko'ro'b sen munga, 
Ko'ngul bog'lamoq bil xatolar boshi. 
Niqob ko'trur ochun birar yuz ochar, 
Yozar qo'l, quchar tek yano tark qochar. 

90 



Yoring'i bulattek yo tushtek xoU, 
Deranpiz teebar but yo qushtek uchar. 

(O'sha kitob. 17-bet). 
Shoir dunyoni kishini avmydigan ilonga o'xshatadi. Fikrimizcha, u 

dunyo deganda ko'proq moddiy boyliklar, mol-mulkni nazarda tutadi. 
Bu ilon zohiran yumshoq, botinan esa achchiq ichimlik singari og'udir. 
Ammo uning yuvoshligi, yumshoqligiga ishonmaslik kerak. Fozil inson 
undan doimo o'zini olib qochgani ma'qul. Zero, «zahar sochmoq 
emr kasbi ilonning. ekanligi oqil insonlarga ayondir. Ijodkor keyingi 
to'rtlikda dunyo tashqi tarafdan garchi insoniyat avlodigajuda ko'rkam 
bo'lib ko'rinsa-da, lekin uning ichi mingIab noxushlildarga liq to'la 
ekanligini ta'kidlaydi. Dunyoning zohiriy go'zallildariga qarab, unga 
mahliyo bo'lish, ko'ngil bog'lashni shoir inson qismatidagi barcha 
xatolarning boshi deb biladi. Adib ushbu flkrlarini mantiqiy davom 
ettirarkan, olamning o'z tasavvuridagi asl qiyofasini yoritib berishga 
harakat qiladi. Zabardast shoirning o'z iboralari bilan aytganda, u 
niqobni ko'tarib, g'urbatxona bo'lgan dunyoning haqiqiy yuzini ochadi. 
Uchishga shaylangan qushdek qo'lini, qanotini yozadi va yana g'oyib 
bo'ladi... Shoir majoziy-falsafiy mushohadalarini davom ettiradi, 
uningcha, baxt ertalabki bulut yoki lahzalik tushdek besamardir. U 
to'xtamay ketadi yoki qushdek uchib, ko'zdan g'oyib bo'ladi. 
Ko'rinadiki, shoir davlatning, ya'ni mol-mulkning nechog'lik 
o 'tkinchi , subutsiz bir mato singari qurbsiz ekanligini juda go'zal 
tashbehlar bilan obrazli tarzda o'quvchiga yetkazgan. 

Ahmad Yugnakiy dostonning saxovat va baxillik haqidagi bobining 
ilk misralaridayoq bu yuksak insoniy fazilatlarga nisbatan odam qanday 
munosabatda bo'lishi kerakligini g'oyat go'zal badiiy yo'sinda 
gavdalantirib bergan: 

Ayo do'st, biliklik izin izIagiJ, 
QaIi so'zlasang so'z bilib so'zlagil. 
Axiy erni o'ggi) , o'gar ersa san, 
Baxilga qatiq yo o'qun kizlagil. 

(O'shakitob.17-bet) 
Shoir o'quvchiga nasihat qilarkan, avvalo, bilimli kishilar izidan 

borishni, so'zlash kerak bo'lsa, bilib so'zlashlikni maslahat beradi. Uning 
flkrlcha, maqtash lozim bo'lsa, saxiy kishini madh etmoq zamr. Baxilga 
esa o'tkir o'q yoyni saqlab qo'ymoq o'rinlidir. Ko'rinadild, shoir bob 

91 



davomida mana shunday olijanob, ezgulikka da'vat qiluvchi fIkrlarini 
rivojlantiradi, saxiylikni ulug'lab, baxillikni qattiq qoralaydi. 

. Dostonning 9-1O-boblarida ham yuksak insoniy fazilatlar ta'riflanib, 
inson avlodi tabiatidagi noshoyista qusurlar keskin tanqid ostiga olinadi. 
Aytish lozimki, mazkur boblarda rang-barang mavzular qalamga olingan 
bo'lsa-da, insonni komi1likka yetaklash, barkamol avlod tarbiyasi baqida 
qayg'urish tayanch g'oya sifatida o'sha mavzularni yagona tizimga 
birlashtirib turadi. Shoir dastlab bar bir inson o'zidan takabburlik 
illatini uloqtirib, tavoze'ni mahkam tutmog'i kerak, deb hisoblaydi. 
Takabbur kishining qiliqlari barchaning tilida nafrat qo'zg'atishi, xulqlar 
ichida eng yaxshisi yuvoshlik ekanligi misralarda o'zining badiiy in'ikosini 
topadi. Adibning manmanlikka berilish kishi uchun yomon illatlardan 
biri ekanligi xususidagi quyidagi misralari o'quvchini befarq 
qoldirmaydi, albatta: 

Takabbur libosin kiyib oz solin, 
Kirib xalqda ko'ksung, ozurlab tiIin. 
Mo'minlar nishoni tavoze' erur, 
Agar mo'min ersang, tavoze' qilin. 

(O'sha kitob. 19-bet) 
Keltirilgan mazkur iqtibosda shoir insonlami manmanlik, kibrlilik 

libosini kiyib, xalqqa kerilib, nigoh tashlab ularga til bilan noo'rin 
ozor bermaslikka chaqiradi. Ahmad Yugnakiy latif tavoze'ni 
mo'minlikning nishoni deb biladi. Shuning uchun u barcha mo'minlarni 
izzat-ehtiromli bo'lishga da'vat etadi. Kamtarlik inson ma'naviy o1amini 
go'zallashtiruvchi nodir fazilat ekanligi «Hibat ul-haqoyiq.da o'ziga 
xos badiiy san'atlar yordamida tasvirlanadi. Ma'naviy go'zallik, inson 
kamoloti, yuksak botiniy-zohiriy axloq uchun nimalardan saqlanish 
lozimligi haqidagi shoirning quyidagi fIkrlari ham e'tiborga loyiqdir: 

Ayursan: kedim,to'n, sharob, osh kerak, 
Talim mol, o'kush qui, qoravosh kerak. 
Agar yig'ding ersa umurluq tovar, 
Bunm boshqa bo'rkoi kiyar bosh kerak. 

(O'sha kitob. 20-bet) 
Kishining ko'ngli zebo kiyimlar, to'n, sharob, shirin osh, ko'p 

mol-dunyo, xizmat qiladigan qulni qo'msaydi. Agar inson butun umriga 
yetadigan mol-mulk yiqqan bo'lsa ham, eng avvalo, unga bo'rk kiymoq 
uchun bosh zarurdir. Shoirning ushbu fIkrlaridan anglashiladiki, hamma 

92 



narsadan oldin inson o'zini, o'zligini anglamog'i, qaddamog'i, 
o'shalami avaylab, e'zozlamog'i, hayotning asl mohiyati deb bilmog'i 
lozimdir. Hamma narsa inson uchun, uning baxt-saodati uchun xizmat 
qilishi zaruf. Adlb zikri o'tgan fikrlarini bo'rk timsoli vositasida o'quvchiga 
aniq yetkazishga muvaffaq bo'lgan. Bo'rk bosh kiyimi bo'lib, shoir uni 
kiyishga arzigulik bosh kerak deganda, jamiyki moddiy boyliklar insonsiz 
o'zining haqiqiy qadr-qimmatiga ega bo'lolmasligini ta'kidlaydi. 

Ahmad Yugnakiyning «Esiz qilg'on erga san ezgu qilo., ya'ni 
cyomonlik qilgan kishiga sen yaxshilik qil. mazmunidagi satdari 
o'quvchida noto'g'ri taassurot qoldiradigandek bo'lishi mumkin. Sababi 
shundan iboratki, yomonlik qilgan kishiga yaxshilik qillb bo'lmaydi, 
degan flkr ayrim odamlar ongida o'z salbiy ta'sirini saqlab qolganligiga 
shubha bildirish qiyin. Bunday qarshilantirish yo'sinida keigan flkr 
insonga, tabiiyki, g'ayriodatiy tuyuladi. Biroq shoir karamni shafqatning 
boshi deb biladi. Inson ongiga yaxshilik ma'rifat ibrati bilan ta'sir 
ko'rsatish adib nazarida tarbiyaning zaruriy omilidir. Chunki tanbeh, 
zug'um va turlijismoniy-moddiy jazolar hamisha ham kutilgan natijani 
bermaydi. Shu bois u halimlilik, yumshoq fe'l-u atvorni ulug'lab, ana 
shu yuksak insoniy fazilat vositasida xalq o'rtasida obro'-e'tiborga ega 
bo'lish mumkinligi xususida so'zlaydi. Bir so'z bilan aytganda, shoir 
jaholatga qarshi ma'rifat bilan kurashish tarafdoridir. Bu g'oya olijanob 
islom dini va tasavvuf ta'limotida bot-bot o'z ifodasini topgan. «Hibat 
ul-haqoyiq. ana shunday ezguliklar targ'ibotchisi bo'lgan axloqiy­
ta'limiy, ma'rifty doston bo'lganligi tufayli asrlarosha nekbin kitobxonlar 
qalbida yashab keladi. 

3.6. Ahmad Yassaviyning hayoti va ijodi. «Devoni hikmab asari, 
uning axloqiy-ma'rifiy, ma'naviy-tarbiyaviy mobiyati 

Ahmad Yassaviy-turkiy tasavvuf she'riyatining asoschisi, atoqli 
mutasavvif shoir, «shayxul-mashoyix., «sultonul-orifm. unvonlari bilan 
ulug'langan buyuk ma'rifty zotdir. Uning hikmatlari turkiy xalqlar 
tomonidan necha yuz yillardan beri sevillb mutolaa qilinadi. 

Ahmad Yassaviyning tug'ilgan yill ma'lum emas. Manbalarda 
shoirning vafoti 1166 yil tarzida ko'rsatiladi. Ulug' shoir bolalikdan 
payg'ambarimiz Muhammad alayhis-salom sunnatlariga qat'iy amal 
qilgan. Allohning so'nggi rasuli Muhammad alayhis-salom 63 yoshlarida 

93 



bu foniy dunyodan o'tganlildari bois Ahmad Yassaviy o'ziga yer ostidan 
makon qiladi. Xonaqohning bir tarafida bie joy qazdirib, xom g'isht 
bilan lahad shaklida hujra barpo etadi va umrining qolgan qismini mana 
shu chillaxonada riyozat va ibodat, irshod va mujohada bilan o'tkazadi. 
Rivoyatlarda bayon etilishicha, shoie o'sha yerda 120, 125 yoki 133 
(yana oltmish yildan ko'proq) umr ko'rgan. Ko'rsatilgan ushbu 
raqamlar shoirning tug'ilgan yilini belgilashda ma'lum qo'nimga kelish 
imkoniyatini bermaydi. Jumladan, Ahmad Yassaviy hikmatlarining yangi 
topilgan Turkiston nusxasida (ABozorov, T.Qorayev, Ahmad Yassaviy. 
«Sharq yulduzi.,1994, I-son, 3-9-betlar) shoirning 125 yoshda ham 
hayot bo'lganligini e'tirof etgan misralar mavjud: 

Yer ostiga o'lmas bunm tirik o'idim, 
Oltmish uebda sunnat dedi yerga kinIim. 
Yer ostiga jonim bilan qulluq qildim, 
EsbitIb, o'qub, yerga kirdi Xoja Ahmad. 
Yuz yigirma besbga kirdim, bilolmadim, 
Haq Mustafo sunnatlarin qilolmadim. 
Odamlardan fayz-u futur ololmadim, 
Yuz yigirma besbga kirdim, bilolmadim. 

Ahmad Yassaviy Sayram mavzesida Shayx Ibrohim xonadonida 
tug'iladi. Uoing otasi shayx Ibrohim Yassi va Sayramning eng ma'ruf 
mashoyixlaridan bo'lgan. U o'z xalifalaridan biri Muso Shayxning qizi 
Oyshaga uylanadi va undan ikki farzand ko'radi. Farzandlarining kattasi 
Gavhari Shahnoz ismli qiz, ikkinchisi esa Ahmaddir. Ahmad Yassaviy 
yetti yoshga to'lganda otasi Shayx Ibrohim vafot etadi. Ota vasiyatiga 
ko'ra, shoir onasi va opasi bilan birgalikda Yassiga ko'chib kelishadi. 
Shundan so'ng haqsevar shoir hamda ilohiy-irfoniy murshidga 
Arslonbob degan orif shayx ustozlik qilgan. Bu haqda Ahmad Yassaviy 
hikmatlarida ma'lumotlar keltirilgan. Jumladan, quyida ko'chiradigan 
parchamizda o'sha haqda o'qiymiz: 

Y yetti yosbda Arslon bobom izlab topdi, 
Har sir ko'rib parda birla bukib yopti. 
Bibamdullob ko'rdim dedi, izim o'pti, 
VI sababdin oltmisb uehda kirdim erga. 

(Ahmad Yassaviy. Hikmatlar. Toshkent, 1991, 51-bet. Bundan keyin 
shu kitobga murojaat qilinganda, qavs ichida sahifasini ko'rsatish bilan 
kifoyalanamiz. - R.V.,H.E.). 

94 



«Y yetti yoshda Arslon bobom izlab topdi»,-misrasi Ahmad Yassaviy 
haqidagi yana bir rivoyatga murojaat qilishga undaydi. U nda hikoya 
qilinishicha, Muhammad alayhis-salomga Ahmad ismli ummatning 
tug'ilishi oldindan ma'lum bo'lgan ekan. Alloh rasuli sahobalari bilan 
bir joyga borishganda, och qolishadi. Rasululloh duosi bilan hazrat 
Jabroyil jannatdan bir taboq xurmo keltiradi. O'sha xurmolardan bir 
donasi yerga tushadi. Shunda payg'ambari akram: «Bu xurmo sizning 
ummatingizdan Ahmad Yassaviy otli birining qismatidir», - dedi. Har 
omonatning egasiga berilmog'i tabiiybo'lgani uchun hazrat payg'ambar 
sahobalaridan biriga bu vazifani bajarishni taklif etadi. Rasuli Xudoning 
ashobidan hech birijavob bermadi. Faqat Arslonbobo Alloh elchisining 
inoyati bilan ushbu ishni bajara bilajagini so'zlaydi. O'sha bir dona xurmo 
ustida bir parda zohir bo'ladi. Shunda hazrat payg'ambar Arslon boboga 
Sulton Ahmad Yassaviyning qanday bo'lajagini ta'rif etib, uning 
tarbiyasi bilan shug'ullanishni amr qiladi. Mazkur rivoyatni shoir Tohir 
Qahhor turk olimi Fuod Ko'prulizodadan, u esa Said Hasan Xoja 
naqibul-sharaf Buxoriyning «Muzakirul ahbob» asari qo'lyozmasidan 
olganligini yozadi (Tohir Kahhor. Ahmad Yassaviy. «G'oyiblar haylidin 
yongan chiroqlar» (kitobdan). Toshkent, 1994, 129-bet). 

Yana Tohir Qahhoming ma'lumotiga ko'ra, Ahmad y yetti yoshda 
ekan, Arslonbob Sayramga (ba'zi manbalarda Yassiga deyiladi) kelgan. 
U uzoqdan, maktabdan qaytayotgan Ahmadni ko'rarkan, tanib unga 
salom beradi. Ahmad javob qaytarib, omonatni so'raydi. Shunda 
Arslonbob uning valiyligiga, Allohning irodasiga qoyil qoladi (O'sha 
kitob, l30-bet). Ahmad Yassaviyning hikmatlarida ushbu rivoyatni 
tasdiqlovchi misralar mavjud: 

Xonno benb, boshim silab, nazar qUdi, 
Bir fursatda uqbo sari safar qUdi. 
AMdo, deb bu olamdan guzar qUdi, 
Maktab borib, qaynab, to'hb, tandim mano. 

Ahmad Yassaviyning Arslonbob tarbiyasini o'z zimmasiga olishi 
uzoqqa cho'zilmaydi. Ko'p o'tmay ustozi ma'naviy vafot etadi. Aslida 
yuqorida keltirilgan rivoyatdagi voqealarni aynan o'z ma'nosida qabul 
qilish yaramaydi. Avval0, voqealar bayonining rivoyat tarkibida 
kelganligini esdan chiqarmaslik lozim. Ikkinchidan, bunday lavhalar 
manoqib asarlarning xos xususiyati bo'lib, u1ar zamirida majoz, voqea­
hodisalarni ilohiylashtirish, asar qahramonini bo'rttirib ko'rsatish mayli 

95 



(masalan, y yetti gazlik sag'analami olib ko'ring, tarix bunday qad-u 
qomatga ega odam yashab o'tganligini bilmaydi-ku?!) baland ekanligini 
esdan chiqarmasligimiz zarur. 

Keyinchalik shoir Buxoroga borib, Yusuf Hamadoniydan tasawuf 
sirIarini o'rganadi. Ma'lumotlarga ko'ra, ulug' mashoyix Yusuf 
Hamadoniyning Buxoroyi Sharifda to'rt xalifasi (o'rinbosari, izdoshi) 
bo'lgan. Bular: XojaAbdulla Barqiy, Xoja Hasan Andoqiy, XojaAbduxoliq 
G'ijduvoniy va Xoja Ahmad Yassaviylardir. Shoir ilohiyot va tasawuf 
sirlarini shu qadar teran o'rganganki, xalq orasida «Madinada 
Muhammad, Turkistonda Xoja Ahmad» naqIining paydo bo'lishi zamirida 
o'sha bilimdonlik yotadi. Alisher Navoiy «Nasoyim ul-muhabbat»da Yusuf 
Hamadoniydan keyin bu to'rt kishidan har biri irshod va da'vat 
maqomiga erishganliklarini yozadi. Shunday qilib, Xoja Ahmad Yassaviy 
bir muddat Buxorodagi muqaddas xonaqohda raislik qilib, keyin 
Turkistonga qaytadi. 

Ahmad Yassaviydan «Devoni hikmat» nomli she'rlar kitobi bizgacha 
yetib kelgan. Unda jami 240 ga yaqin she'rlar-hikmatlar jamlangan. 
«Devoni hikmat»ning bir necha qo'lyozma nusxalari mavjud bo'lib, 
ularning eng qadimgisi XVII asrga mansubdir. XIX asrning ikkinchi 
yarmidan boshlab Toshkent, Qozon va Istambulda uning tosh bosma 
nusxalari nashr etildi. 1991 yilda I.Haqqulov, 1992 yilda esa M.Hasaniy 
say' -harakatlari bilan «Devoni hikmat» qayta chop etildi. U nda Ahmad 
Yassaviy nomi «QuI Xoja Ahmad»,»Xoja Ahmad Yassaviy», «Ahmad 
ibn Ibrohim», «Sulton Xoja Ahmad Yassaviy», «Ahmad», «Ahmadiy», 
«QuI Ahmad», «Miskin Ahmad» tarzida qo'llanganligi kuzatiladi. Ahmad 
Yassaviy hikrnatlari tarixiy zarurat va davrning ma'naviy ehtiyoji tufayli 
vujudga keldi. Shoir hikmatlarining birida qo'yidagi satrlar uchraydi: 

Xushlamaydur olim1ar bizni oyg'on turkini, 
Oritlardan eshitsang, ochar ko'ngil mulkini. 
Oyat, hadis ma'nosi turkiy bo'lsa muvofiq, 
Ma'nisiga yetganlar, yerga qo'yar bo'rkini. 

Ko'rinadiki, shoir turkiy til mavqeini tiklash va islom dinini sodda 
tilda keng xalq omrnasiga targ'ib qilishdekjuda muhim vazifani o'z oldida 
maqsad qilib qo'yadi va shu yo'lda tinmay izlanadi. Ahmad Yassaviy 
Qur'oni karim, Hadisi sharif va tasawuf ta'limotidan ilhomlanib o'z 
g'oyaviy niyatlarini xalqqa yetkazish uchun o'sha sarchashmalarga tez­
tez murojaat qiladi. Shoir o'zi yashagan davrdagi urush-taloshlar, zulm 

96 



va zo"ravonlik.lar, munofiqlik vajaholat sabablarini zamondoshlarining 
dindan yuz o'girishlarida, iymon-e'tiqodlarining sustligida deb biladi: 

Na oooda rabm qoldi, oa otoda, 
Og'a-ini bir-biriga mojaroda, 
Musulmonlik da'vo qilur, ichar boda, 
Mastlig' bila qariodoshdao toodi, ko'rung. 
Nokas, xasis, bediyooat qullar hokim, 
Moumanlik haddin oshib bo'ldi zolim, 
Xalq ichioda xor bo'ldilar darvesh, olim, 
Nihoyati xalqi kofir bo'ldi, ko'rung ••• (190). 

Ahmad Yassaviy hikmatlarida ilohiy muhabbat, haqsevarlik va 
insonsevarlik kabi olijanob insoniy fazilatlar ulug'lanadi. Shoir oshiqlar 
deganda haq ishqi bilan yongan soliklarni nazarda tutadi. U «Dardsiz 
odam odam emas», «Ishqsiz odam hayvon jinsi» derkan, shubhasiz, 
Yaratganning buyuk qudrati va sifatlarini anglamagan, uning 
mo'jizailaridan hayratlanmagan kishilar haqida fikr yuritadi. 
Muhabbatsiz xaloyiqdan yiroq bo'lish ham ijodkor hikmatlarida tez­
tez ta'kidlanadi. Shoirning fikricha, shunga qat'iy amal qilinib, ishq 
yo'lida har qanday riyozat bosqichlaridan mardonavor o'tgan oshiq, 
albatta, Tangrining Iutf-u karamidan benasib qolmaydi: 

Muhabbatsiz xaloyiqdan bar kim qochsa, 
Oriflarni suhbatida javloo qilur. 
O'rtab, kuyub ishq yo'lida yoshin sochsa, 
Subhoo egam arsh ustida mehmoo qilur (159). 

Ahmad Yassaviy hikmatlarida ishq yo'liga kirgan Odam Ato 
farzandlarining eng katta dushmani bo'lgan nafsga nisbatan murosasiz 
bo'lishga undash g'oyalari yetakchilik qiladi. Shuningdek, shoir 
she'rlarida yolg'onchilik, munofiqlik, hirs, ta'magirlik, kibrlilik singari 
nomunosib insoniy illatlar qattiq qoralanadi hamda o'tkinchi hoy-u 
havaslar-u mol-u mulkka berilmaslikka da'vat etiladi: 

Duoyo tepib haqni suygan topdi murod, 
Haq sharobin ichkan oshiq shavqi ziyod. 
Qiyomat kun kazzoblaming yuzi uyot, 
Yolg'oochilar haq yodini etkooi yo'q (191). 

«Devoni hikmar»dagi she'rIar kishini sergaklantiruvchi, hushyorlikka 
chaqiruvchi da'vatkor satrIardir. Unda insonni komillikka yetaklovchi, 
ruhini yomon illatlardan forig' qiluvchi yuksak fazilatlar xususida flkr 

97 



yuritiladi. Hikmatlardagi nafsini jilovlagan oshiqlar obrazi alohida 
ahamiyatga ega. Ular Alloh diydoriga yetishdek ezgu maqsad sari intiladi. 

Ahmad Yassaviy she'riyatidagi ma'shuqa yagona Alloh bo'lsa, 
oshiqlar esa barcha «diydor talablar»dir. Ularning qat'iyatliligi, 
mustahkam irodasi, so'zida sobitligi barchaga ibrat bo'larlidir. Oshiqlar 
do'zaxga kirsalar ham parvo qilmaydilar. Chunki ular uchun ishq qismat, 
shu yo'lda duch keladigan barcha az·ob-u iztiroblarni qabul qilish va 
kechirishga ular tayyor turishadi. 

Do'zax ichra kirsa osbiq, parvo qilmas, 
Ko'n1J, bilib, mol-u mulkin qo'lga olmas. 
Hur-u qusur g'ulmoolami ko'zga i1mas, 
Faryod en1J g'avg'o qih1J yurar bo'lgay (182). 

Oshiqlar mol-u mulkni ko'zga ilmaydi. Dunyoviy ziynatlarga hirs 
qo'ygan kishilar esa shoir nazarida gumroh, badkirdor, g'ofil 
kimsalardir: 

Nafs yo'liga kirgan kisbi rasvo bo'lur, 
Yo'ldin ozib, toyib, to'zib gumroh bo'lur. 
Yotsa, qo'psa shayton bila hamroh bo'lur, 
Nafsni tepkil, nafsni tepkil, ey badkirdor (102). 

Ahmad Yassaviy hikmatlarining aksariyati murabba' shaklida 
yozilgan bo'lib, ular nafaqat g'oyaviy jihatdan, balki badiiy salohiyati 
nuqtai nazaridan ham mumtoz she'riyatimizning eng sara 
durdonalaridan sanaladi. Shoir ijodidagi oshiq, darvesh, eranlar, murid, 
murshid, pm mug'on singari obrazlar hamda Fir'avn, Qorun, Faridun, 
Muso, Vomiq, Uzro, Yusuf, Farhod, Majnun, Od, Mansur, Shibli, 
Boyazid, Junayd, Zunnun, Ya'qub, Zulayho, Zol, Arslonbob, 
Zikriyo, Ayyub kabijuda ko'p afsonaviy va tarixiy shaxslar timsollarining 
qo'llanishida o'ziga xos teran falsafiy rna'no mujassamlashganligi 
kuzatiladi. Shoir ana shunday badiiy timsollar vositasida o'z maqsad­
muddaosini o'quvchiga rav.,han va badiiy bo'yoqdor tarzda yetkazadi. 
Hikmatlarda qo'llangan badiiy timsollar bilan bog'liq afsona va rivoyatlar 
xalqimiz orasida keng tarqalganligi hamda ko'pchilikka tanish ekanligi 
shoir she'riyati ta'sir doirasining yanada kengayishiga sabab bo'lgan: 

TInmayin men hasratiogda Olloh desam, 
Zor ingrabon zokir bo'h1J, rabbim desam. 
Quli bo'lib, qulligingda bo'yin sunsam, 
Bu ish birla, yorab, seni topg'aymumen? 

98 



Zikriyodek bu boshim~a arra qo'ysam, 
Ayyubdek ham bu tarumga qurtni solsam. 
Musodek ham Tur tog'iga toat qilsam, 
Bu ish birla, yorab, seni topg'aymumen? 
Yunusdek ham daryo ichra baliq bo'lsam, 
Yusufdek ham quduq ichra vatan qilsam. 
Yoqubdek ham Yusuf uchun ko'p yig'lasam, 
Bu ish birla, yorab, seni topg'aymumen? 
Shiblidek ham oshiq bo'lib samo ursam, 
Boyaziddek tun-kun tinmay Ka'ba borsam. 
Ka'ba ichra yuzum surtib zor ingrasam, 
Bu ish birla, yorab, seni topg'aymumen? 
Ma'rufdek ham ushbu yo'lga qadam qo'ysam, 
Mansurdek ham jondin kechib dorga qo'nsam. 
Dor uzra shavqlanibon haqni aysam, 
Bu ish birla, yorab, seni topg'aymumen? 
QuI Xoja Ahmad, qulluq ichra sobit bo'lsam, 
Zokir bo'lib, zikrin aytib rabbim desam, 
Zikrinda shavqIanibon kuyib yonsam, 
Bu ish birla, yorab, seni topg'aymumen? (94-95). 

Ahmad Yassaviy yuqorida keltirganimiz iqtibosda kuzatilgani singari 
insoniyat tarixida g'oyatda muhim ahamiyatga ega bo'lgan tarixiy va 
afsonaviy shaxslar timsollaridan mahorat bilan foydalangan hamda 
she'rdagi asosiy g'oya tavhid-Alloh bilan birlashish yo'li haqida o'zining 
nihoyatda teran mulohazalarini badiiylashtirishga muvaffaq bo'lgan. 
Satrlarda talmeh asosi bo'lib kelgan diniy amob, tarixiy va afsonaviy 
shaxslar ulug' shoir ifodalamoqchi bo'lgan g'oyalarni she'rxonga qabariq 
hamda bo'liq yetkazish uchun beminnat xizmat qilgan. Shoir turkiy, 
jumladan, o'zbek tasavvuf adabiyoti taraqqiyotiga o'zining ana shunday 
purma'no hikmatlari bilan ulushini qo'shib, avlodlarga muhim axloqiy­
ta'limiy mohiyat kasb etuvchi adabiy meros qoldirdi. 

Mavzuni mustahkamlash uchun savollar 
1. Arablar istilosining O'rta Osiyo xalqlari madaniy hayotiga ta'siri 

haqida gapirib bering. 
2. Somoniylar, qoraxoniylar, xorazmshohlar davridan qanday 

99 



arxitektura namunalari saqlanib qolgan? 
3. O'zbek xalqi qaysi yozuvlardan foydalangan? 
4. O'rta Osiyolik qomusiy olimlardan kimlarni bilasiz? 
5. X-XII asrlarda faoliyat ko'rsatgan fors-tojik adabiyoti 

namoyandalari haqida so'zlab bering. 
6. Abu Mansur as-Saolibiyning «Yatimat ad-dahr fi maxosin ahl 

al-asr» tazkirasi haqida so'zlang. 
7. Mahmud Qoshg'ariy va uning «Devonu lug'otit turk» asari tarixi 

va mundarijasini bilasizmi? 
8. «Qutadg'u bilig»da doston muallifi haqida qanday ma'lumotlar 

beriladi? 
9. «Qutadg'u bilig»dagi ramziy-majoziy obrazlarni izohlang. 
10. Ahmad Yugnakiy haqida qaysi manbalarda ma'lumot keltirilgan? 
11. «Hibat ul-haqoyiq»da bilim, til odobi, saxiylik va baxillik xususida 

adib qanday fikr yuritadi? 
12. Ahmad Yassaviy va uning «Devoni hikmat» asari haqida nimalarni 

bilasiz? 
13. Ahmad Yassaviy hikmatlarining manbalari haqida so'zlang. 
14. Ahmad Yassaviy hikmatlaridan namunalar yod aytib, sharhlang. 

Mavzuga oid tayanch tushunchalar 
Qutayba ibn Abu Muslim. Muqanna XalifaXorun ar-Rashid. Ismoil 

Somoniy. Qoraxoniylar sulolasi. Saljuqiylar sulolasi. Imom ibn Ismoil al­
Buxoriy. <<Aljomi' as-sahih». Minorai kalon. Vobkent minorasi. Namozgoh 
va Mag'oki attoriy masjidi. Abu Mansur as-Saolibiy. «Yatimat ad-dahr ... » 
tazkirasi. Abu Toyyib al-Mus'abiy. Abu Abdulloh Ro'dakiy. Abu Ali ibn 
Sino. Mahmud Qoshg'ariy. «Devonu lug'otit turk». Qaz. Afrosiyob. Yusuf 
Xos Hojib. «Qutadg'u bilig». Kuntug'di. Oyto'ldi. O'gdulmish. O'zg'urmish. 
Ahmad Yugnakiy. «Hibat ul-haqoyiq». Dod Sipahsolorbek. Ahmad 
Yassaviy. «Devoni hikmat». Shayx Ibrohim. Arslonbob. YusufHamadoniy. 

Adabiyotlar 
1. Abdullayev I. Beruniyga zamondosh shoirlar. Toshkent: «Fan», 1974 . 
2. Alisher Navoiy. Mukammal asarlar to'plami. 20 tomlik, 17 -tom 

Toshkent, 2001. 
3. Ahmad Yassaviy. Hikmatlar. Toshkent, 1991. 
4. Karimov K. Ilk badiiy doston. Toshkent, 1976. 

100 



5. Mallayev N. O'zbek adabiyoti tarixi. Birinchi kitob. Toshkent: 
«O'qituvchi», 1976 . 79-162 -betlEr. 

6. Mahmudov Q. Ahmad Yugnakiyning «Hibat ul-haqoyiq» asari 
haqida. Toshkent, 1972 . 

7. Mo'minov A. Yassaviya: ildiz va manbalar. «Fan va turmush» 
jumali, 1993 yil, 9-1O-sonlar. 

8. Rustamov E. Ahmad Yassaviyning hikmatlarida hayot va tarix 
sadolari. «O'zbek tili va adabiyoti» jumali, 1972.4-5-sonlar. 

9. To'xliyev B. «Qutadg'u bilig»da rang rarnziga doir. «O'zbek tili va 
adabiyoti», 2001, 3-son, 34-37-betlar. 

10. To'ychiyev U. Ahmad Yassaviy va o'zbek she'r tuzilishi. «O'zbek 
tili va adabiyoti», 1999, 2-son, 15-18-betlar. 

11. YusufXos Hojib. Qutadg'u bilig. Toshkent: «Fan»,1971. 
12. O'zbek adabiyoti tarixi. Besh tomlik. I-tom, Toshkent: «Fan», 

1976 , 80-140-betlar. 
13.Qadimiy hikmatlar. Toshkent, 1987 . 
14.Haqqul I. Tasavvufva she'riyat. Toshkent, 1991. 

101 



IV-BOB 
XIII ASR VA XIV ASR BOSHLARIDAGI O'ZBEK ADABIYOTI 

4.1. XIII asr va XIV asr bosblaridagi ijtimoiy-siyosiy, madaniy va 
adabiy bayot 

XIII asrning ilk choragida Chingizxon boshchiligida mo'g'ul 
qo'shinlari tomonidan O'rta Osiyoning istilo qilinishi o'lka xalqlarining 
ijtimoiy-iqtisodiy va adabiy-madaniy taraqqiyotiga berilgan yirik zarba 
sifatida tarix sahifalaridan o'rin oldi. XII asrning ikkinchi yarmida vujudga 
keigan Xorazm davlati XIII asr boshlarida, Muhammad Xorazmshoh 
(1200-1220) hukmronligi davrida tobora inqirozga yuz tuta boshladi. Bu 
davrda mamlakatda o'zaro ixtiloflar ancha kuchaydi. Ko'pgina viloyatlar 
Muhammad Xorazmshoh hukumatiga rasmangina qaram edi. Natijada 
XIII asr boshlariga kelib, Xorazm davlatining siyosiy va harbiy salohiyati 
ancha zaiflashib qoladi. 

1206 yilda Chingizxon boshchiligidagi mo'g'ullaming ilk feodal 
davlati tashkil etilgandan so'ng ularning istilochilik harakatlari avj olib 
ketdi. Sibir va Sharqiy Turkiston xalqlari, Tangut (Si Sya), Chjurchjen 
(Shimoliy Xitoy) davlatlari bo'ysindirilgach, Xuanxe daryosining 
shimolidagi yerlar ham mo'g'ullar qo'liga o'tdi. 1218 yilda Yettisuv 
mo'g'ullar tarafidan istilo etiladi. 1219 yilda Chingizxon 
qo'mondonligidagi 150 mingdan ziyod mo'g'ul askarlari Q'rta Osiyoga 
bostirib kiradi. Muhammad Xorazmshoh o'z qo'shinini bir joyga to'plash 
o'rniga, bo'lib-bo'lib shahardagi qal'alarga joylashtiradi. Bu 
mo'g'ullarning osonlik bilan mamlakatni bosib olishiga qulaylik tug'dirdi 

(Axmedov B. Tarixdan saboqlar. Toshkent: «Q'qituvchi», 1994, 
418-bet). 

Mamlakatdagi boshbodoqsizliklarga qaramay, xalq ommasi o'z 
vatani, shahar va qishloqlarini istilochilardan mardona himoya qilish 
uchun butun kuchini safarbar qiladi. Ayniqsa, Temur Malik 
boshchiligidagi Xo'jand mudofaasi uchun olib borilgan kurashlar 
muhim ahamiyat kasb etadi. Tarixiy manbalardagi ma'lumotlarga ko'ra, 
o'zini davrining Iskandari deb atagan Muhammad Xorazmshoh 1220 
yildayoq taxtini tashlab, qochib ketadi. U Kaspiy dengizining janub 
tomonidagi orollardan birida kasal bo'lib, xor-zorlikda vafot etgan. 

Muhammad Xorazmshohning o'g'li laloliddin Manguberdi 
mamlakat mustaqilligi uchun astoydil kurashgan yirik sarkardadir. 

102 



Dushman Xo'jand, Buxoro, Samarqand, Termiz kabi shaharlarni istilo 
qilib, Urganj tomon yo'l oladi. laloliddinga saroy ayonlari va ko'pchilik 
askar boshliqlari buysunmaganligi bois u Temur Malik bilan birgalikda 
kuch to'plab, qayta hujumga o'tish niyatida Xurosonga ketadi. Urganch 
dushman qamali iskanjasida qoladi. Chingiz qo'shinlari suv to'g'onini 
ochib yuborib, shaharni suv ostida qoldiradi. Sharqning yirik 
shaharlaridan biri bo'lgan Urganch xarob ahvolga tushib qoladi. Shahar 
aholisining ko'pchiligi nobud bo'ladi. lumladan, ulug' vatanparvar 
shayx Najrniddin Kubro ham fojeali vafot etadi. Bu ulug' orifva shayxning 
Vatan mudofaasi yo'lida ko'rsatgan shijoat hamda jonbozligi tillarda 
dostondir. Ona yurtdan ko'ngil uzolmagan Kubro hazratlari mo'g'ul 
bosqinchilari bilan yuzma-yuz jangda oxirgi qatm qonlari qolguncha 
kurashib, bahodirona jon taslim qilganlar. Shayx Kubro jasomti bugun 
uchun ham alohida ibmt maktabidir 1221 yilda Xorazm davlatining 
dushman ixtiyoriga o'tishi bilan O'rta Osiyo tamoman mo'g'ullar idorasi 
ostida qoladi. Keyingi istilochilik hamkatlari qo'shni Xuroson hududlarida 
bo'lib o'tadi. U yerda Muhammad Xorazrnshohning o'g'li laloliddin 
mustamlakachilarga qarshi kurashni davom ettimdi. U Temur Malik 
bilan birgalikda l221-1231-yillar mobaynida Afg'oniston, Hindiston, 
Eron va Jroq hududlarida Chingizxon qo'shinlariga qarshi shiddatli 
janglar olib bomdi. 

laloliddin Manguberdi mo'g'ullar tomonidan Hind daryosiga qadar 
ta'qib etiladi. 1221 yilda u mag'lubiyatga uchraydi. Ulug' sarkarda oilasi, 
xotini va boshqalami dushman qo'lida asir bo'lishini istarnay, Hind daryosiga 
cho'ktirib yubomdi. O'zi esa daryodan SUZlb o'tib, Hindiston sari yo'l 
oladiki, bunday jasorat takrorlanmas qahramonlik namunasidir. Ona­
O'zbekiston ham bu pahlavon o'g'lining jasoratini unutmadi. Mustaqillik 
yo'lidagi kurashning yorqin tirnsoli sifatida uning mahobatli haykali 
Urganchda salobat to'kib turibdi. Ma'lumotlarga ko'ra, laloliddin 
Manguberdi 1231 yilda Turkiston tog'larida vafot etgan. Temur Malik 
laloliddin o'ldirilgandan soOng, o'z vataniga qaytib keladi. Biroq xalqni 
istilochilarga qarshi kurashga ruhlantira olmaydi va mo'g'ul qo'shinlari qo'liga 
tushib, o'ldiriladi. Bosqinchilarga qarshi xalqning norozilik hamkatlari uzoq 
vaqt davom etadi. Jumladan, Buxoro va uning atrofida Mahmud Tarobiy 
rahbarligidagi bo'lib o'tgan xalq qo'zg'oloni buning yorqin dalilidir. 

Chingizxon nomi eng dahshatli, yovuz istilochi sifatida tarix 
sahifalaridan o'rin oldi. Uning istilochilik harakatlari natijasida Buxoro, 

103 



Sarnarqand, Urganch, Balx kabi yirik shaharlarga jiddiy talofot 
yetkaziladi. San'at asarlari, kutubxonalar, ancha taraqqiy etgan qishloq 
xo'jaligi, saroylar va masjidlar vayronaga aylanadi. Bu xunrezliklar badiiy 
adabiyotda o'z in'ikosini topdi, shuningdek, ilrn-rna'rifat, san'at va 
adabiyot rivojiga o'zining salbiy ta'sirini ham ko'rsatdi. 

~Guldursun» afsonasi-mo'g'ul bosqinchilariga qarshi erk uchun olib 
borilgan kurashlar tafsiloti haqida rna'lurnot beruvchi badiiyat namunasi 
sanaladi. Mazkur afsona bilan S.T.Tolstov qadimgi Xorazm bo'ylab 
arxeologik tekshiruv ishlarini ollb borganda qiziqib qoladi. Mashhur arxeolog 
olim Qoraqalpog'iston hududidagi Guldursun qal'a xarobasini o'rganarkan, 
bu joy nomi bilan bog'liq afsonani mahalliy aholi vakillaridan eshitadi va 
yozib oladi. Afsonaning qisqacha rnazmuni quyidagicha: 

Qadirnda Guliston degan obod shahar bo'lgan ekan. Dushman bu 
shahami qamal qilibdi. Donishmand keksa podsho aholini mudofaaga safarbar 
etlbdL Aholi shahami mardona himoya qilibdi. Oziq-ovqat tugab, ochlik 
dahshati boshlanganda ham xalq qurolini tashlamabdi. Ochlik dushmanni 
ham rnavh eta boshlabdi. Shahar aholisi semizroq bir necha sigirga so'nggi 
don-dunini yedirib, darvozadan tashqariga chiqanb yuboribdi. Ochlikdan 
toliqqan dushman sigirlarni so'yib, ularni don-dun bilan boqilganligini 
ko'rib: «Shahar ahlining oziq-ovqati ko'p ekan, ochlikdan halok bo'lmay, 
jo'nab qolay1ik?»-degan qarorga kelibdi. Shunda podshoning yengiltak qizi 
Guldursun yurtboshilariga xiyonat qilibdi. U qal'a ustida jangni kuzatib 
turganida, dushmanning navqiron askar boshlig'ini sevib qolIbdi. Ehtirosi 
ustunlik qilib, qaytlb ketishga hozirlanayotgan dushmanning askar boshlig'iga 
maktub chiqanb «Sigir voqeasi hiyladir, shaharda oziq- ovqat tugagan, bir 
kun sabr qilsang tas1im bo'lishadi»,- debdi. Aholi ochlikdan toliqibdi, ko'p 
kishi o'libdi, shahar taslim bo'libdi. Guldursunni askar boshlig'i oldiga olib 
kelishgan ekan, u qizning ishidan xursand bo'lsa ham, baribir rnenga ham 
xiyonat qilishi mumkin deb, qizni otning dumiga bog'latlb, sudmtIb o'ldinbdi. 
Shahar yer bilan yakson qilinibdi. Gulistondan asar ham qolmabdi. 
Shahaming xarobaga aylanishida Vatan va xalq xoini engiltak Guldursun 
sabab bo'lganligi uchun, kishilar tuproq tepani Guldursun deb ataslnbdi 
(Mallayev N. O'zbek adabiyoti tarixi. Toshkent, 1976, 166-bet). 

Ko'rinadiki, afsonada erk uchun mardonavor kurash, dushrnan va 
xoinlarga nafrat g'oyalari o'z ifodasini topgan. 

Mo'g'ullar istilosi O'rta Osiyo xalqlarining shiddat bilan rivojlana 
boshlagan yozrna adabiyoti ravnaqiga ham salbiy ta'sir ko'rsatdi. O'rta 

104 



Osiyodagi madaniy yodgorlik, san'at asarlari, badiiyat namunalarining 
yo'qolib ketishiga ham Chingiz qo'shinlarining vahshiyona bosqinchilik 
harakati sabab bo'ldi. 11m-fan, san'at, adabiyot namoyandalarining 
ko'pchiligi janglarda halok bo'lgan bo'lsa, ba'zilar boshqa yurtlarga 
ko'chib ketishga majbur bo'lishdi. Jumladan, ko'hna Shahrisabzda 
tavallud topgan mashhur shoir Xusrav Dehlaviyning ajdodlari 
birmuncha osoyishta, obod va madaniyati yuksak bo'igan Hindistonga 
ko'chib ketadi va o'shajoyda turg'un bo'lib qolishadi. Xusrav Dehlaviy 
esa Dehlida tug'ilib nash' -u namo topadi, o'sha o'lkada badiiy ijod bilan 
shug'ullanadi. Forsiy tildagi badiiy adabiyot ravnaqiga jiddiy ijobiy ta'sir 
ko'rsatadi. Shuningdek, buxorolik shoir, adib va adabiyotshunos 
Muhammad Avfiy, toshkentlik shoir Badriddin Chochiy, naxshablik 
(Qashqadaryo viloyati) Ziyo Naxshabiy kabi ijodkorlar ham Hindiston 
o'lkasiga yo'l olishni afzal ko'rishadi. 

Qo'shni mamlakatlardan Eron mo'g'ullar istilosidan kamroq talofat 
ko'rgan va nisbatan osoyishta bo'lsa, Turkiya, Misr va boshqa Yaqin 
Sharq mamlakatlari bunday bosqinchilik harakatlari o'chog'iga 
aylanmagan edi. Shu bois ko'pchilik shoir va olimlar mana shu 
mamlakatlardan panoh izladilar. Ma'lumotlarga ko'ra, Kamol 
Xo'jandiy, Nosir Buxoriy kabi bir qancha shoirlar Eronda turg'un 
yashay boshladilar. Kamol Xo'jandiy ko'pgina asarlarini Eron 
Ozarbayjonining poytaxti Tabrizda ijod qilganligi manbalarda qayd etiladi. 

Bu davrda aksariyat olim va yozuvchilar ikki yoki undan ortiq tilda 
ijod qilganliklari ko'zga tashlanadi. Jumladan, asli balxlik bo'lgan 
Jaloliddin Rumiy bolaligida oilasi bilan panoh izlab Turkiyaga borib 
qoladi. U yerda dastlab Larenda, keyinchalik esa saljuqiy sultonlarning 
poytaxti Ko'nyoda muqim yashaydi. Jaloliddin Rurniyning fors-tojik 
tilida yozgan "Ma'naviy masnaviy"si Sharq adabiyoti ravnaqiga 
qo'shilgan muhim hissa sanaladi. Shuningdek, shoir turkiy tilda ham 
asarlar yozgan. Husomiddin Osirniy fors-tojik, turkiy va arab tillarida 
ijod etgan. Manbalarda qayd etilishicha, Husomiddin Osimiyni 
zamondoshlari «arabchasi fasih, turkchasi saheh va forschasi maleh.­
, deb tavsiflashgan. Bulardan tashqari, Muhammad as-Samarqandiy 
turkiy, mo'g'ul, fors-tojik va arab tillarini mukammal bilgan. O'z-o'zidan 
zikri o'tgan holat bu davrda mulamma' -shir-u shakar (ikki yoki undan 
ortiq tilda asar bitish) san'atining ancha taraqqiy etishiga sabab bo'lgan. 
Jumladan, shoir Purbahoi Jorniy Turkiy fors-tojik va mo'g'ul tillarida 

105 



qasida yozgani manbalarda qayd etiladi. Bunday ma'lumotlarga tayanib 
qasidajanri ma'lum takomil bosqichlarini XIII asr va XIV asr boshlarida 
o'tadi, degan xulosaga kelish mumkin. 

Mo'g'ullar istilosi aksariyat madaniyat, san'at, adabiyot va diniy 
asarlaming yo'q bo'lishiga sababchi bo'lgani bois ko'pgina ijodkorlar 
vujudga kelgan bo'shliqni to'ldirishga harakat qildilar. Mashhur shoir 
laloliddin Rumiy Mavlaviya tariqatining asoschisi sifatida o'z asarlarida 
tasavvufiy g'oya, istiloh va timsollardan keng foydalandi. Shuningdek, 
Sa'diy Sheroziy ijodida ham Qur'oni Karim, Hadisi sharif va tasavvuf 
ta'limotining g'oyalari o'zining teran ifodasini topadi. Bir so'z bilan 
aytganda mazkur mavzularda ijod qilish bu ~avrda ancha taraqqiy etdi. 
Nosiriddin Burhoniddin Rabg'uziyning payg'ambarlar tarixiga 
bag'ishlangan «Qisasi Rabg'uziy» asari ilk yirik hajmli turkiy nasr 
namunasi sanaladi. Hozircha ma'lum adabiy dalillarga ko'ra dastlabki 
turkiy g'azal ham mana shu asar tarkibida uchraydi. Bulardan tashqari, 
Ali degan shoir tomonidan 1223 yilda o'g'uz lahjasida «Qisasi Yusuf» 
dostoni yaratilganki, bu ham qur'oniy mavzularga murojaat va doston 
janri taraqqiyotini belgilaydi. 

4.2. Nosiruddin Rabg'uziy va uning «Qisasi Rabg'uziy. asari 

Yuksak iste'dod sohibi bo'lgan taniqIi adib, iste'dodli shoir 
Nosuriddin Rabg'uziy o'zbek mumtoz adabiyotining ulkan 
namoyandalaridan biridir. Uning turkiy xalqlar orasida "Qisasul anbiyo" 
nomi bilan mashhur bo'lgan "Qisasi Rabg'uziy" asari yozuvchi 
ma'naviy merosidan bizgacha yetib kelgan yagona adabiy manba sanaladi. 
Mazkur asar yirik hajrnli turkiy nasming birinchi namunasidir. Yangi 
adabiy manbalaming kashf qilinishi bunday ta'kidga tahrir kiritishi 
hammumkin. 

Nosiruddin Rabg'uziyning hayoti va ijodi haqidajuda oz ma'lumodarga 
egamiz. «Qisasi Rabg'uziy»dagi ayrim parchalar adib tarjimai holiga 
doir ishoralarga egaligi bilan alohida ahamiyatga molik. lumladan, asar 
muqaddimasida «Qisasi Rabg'uziy. Xorazmdagi Raboti o'g'iz degan 
joyning qozisi Burhoniddin o'g'li Nosuriddin tomonidan e'tiborli 
mo'g'ul beklaridan hisoblanib, islom dinini qabul qilgan Nosuriddin 
To'qbug'abek iltimosiga ko'ra yozilganligi e'tirof etiladi. Adib Nosuriddin 
To'qbug'ani: «Toj ul-umaro va muhibbul ulamo beklar urug'i, yigitlar 

106 



arig'i, ulug' otlig', qutlug' zotlig', ezgu xulqlig', islom yorig'lig', 
mo'g'ul saniglig', musulmon dinlig', odamiylar inonchi , mo'minlar 
quvonchi, hikmati adiz, aqli tegiz begimiz. (Nosiruddin Burhonuddin 
Rabg'uziy. Qisasi Rabg'uziy. Birinchi kitob. Toshkent: .Yozuvchi., 1990, 
lO-bet. Bundan keyin shu manbaga murojaat etilganda, qavs ichidajildi 
va sahifasini ko'rsatish bilan kifoyalanamiz. -R.V.,H.E.)-deb ulug'laydi. 

Nosuriddin Rabg'uziy asaming muqaddimasida uning yozilish 
sabablarini ham bayon etgan: « ... Payg'ambadar qissalariga g'oyat 
rag'batim bor. Tekma yerda, tekma kim ersada bilinur ba'zisi mustaqim 
bor, ba'zisi nomustaqim. Bir anchasi muqarrar va bir anchasi mubattar 
bor. Bir ozining so'zlari kesuk bor, bir ozining maqsudlari o'ksuk. 
Emdi saning zimmangdan chiqqan, qalamungdan oqqan, kitobatma 
saning, iboratma saning bo'lib «Qisasul-anbiyo. bo'lsa, o'qumog'qa 
kerakliq, o'rganmog'qa yorog'liq bo'lg'ay erdi, teb iltimos yanglig' 
ishorat bo'ldi ersa, nechama o'zumni ul ishga loyiq, ul amalga muvofiq 
ermasin bilrnish erkan o'zurnni og'irlab nafs saqlarnish bo'lub o'g'ur 
bo'lsun teb, bu og'ir ishga o'gradim. Izi izza vajalladan tamom bo'lguga 
tavfiq (Alloh taolo uning kamchiliklarini bekitsin va unga rahm qilsin) 
tilab kitob boshladimiz~. Ko'rinadiki, ijodkor g'oyat ulug' ishga kirishadi. 
Payg'ambarlar qissalariga bo'lgan rag'bati turli joylarda, turli kishilar 
tomonidan hikoya qilinadigan, ba'zilari mustaqil, ba'zilari esa mustaqil 
bo'lmagan; ba'zilari parchalar holida bo'lgan va shunga o'xshash Alloh 
elchilari to'g'risidagi badiiyat namunalarini yig'ib, kitob holiga keltiradi. 

Asar muallifining bundan ko'zda tutgan maqsad-muddaosi 
quyidagicha muxtasar badiiy ifodalangan: «Bunda maqsad payg'ambar 
qissasi erdi va lekin Odamdin burunroq yaratilgan bor uchun andin 
boshlasamiz foydasi ortuqroq bo'lg'ay, deb tartib uza yaratilganlardan 
og'oz qildimiz. Ertikliga ung'ay, istakliga tebray bo'lsun teb «Qisasi ar­
Rabg'uziy~ ot berdimiz,. (1.11). Nosuriddin Rabg'uziy asarning yozilish 
tarixi haqida quyidagicha ma'lumot beradi: 

Ushbu tugattim bu kitobni, ey yoronlar, yer yuzi, 
Bir yiI ichra kecbdi ooing yoy, qishi, yozi, kuzi. 
Oy qo'pordim, uzum uzdim, so'mi tuzdim tunIa meo,­
Erta turdum, xoma urdum, emgaoib tun-kunduzi. 
Y yetti yuz 0'0 yilgakim bitildi bu kitob, 
Tug'misb erdi uI ugurda but-saodat yulduzi (II. 216-217). 

107 



Nosuriddin Rabg'uziy ushbu asarni bir yillik tinimsiz ijodiy mehnati 
natijasida vujudga keltirganini she'riy parchada e'tirof etadi. Hijriy 710 
yilning hut oyida kitob mhoyasiga yetkazilgan. Hut hijriy-shamsiy 
taqvimning so'nggi oyi sanaladi. Buni milodiy hisobga aylantiradigan 
bo'lsak, 1332 yilning fevral- mart oylariga to'g'ri keladi. Biroq ayrim 
ishlarda, jumladan, E.Fozilov «Qisasi Rabg'uziy. kitobiga yozgan so'z 
boshisida asar hijriy hisob bilan 710 yilning hut oyi va melodiy hisob 
bilan 1310 yilda yozilgan, deya ta'kidlaydi (I. 7-bet). Bunday xatolik 
hijriy-qamariy yilni melodiyga aylantirishdan kelib chiqqan. Afsuski, 
o'rta umumiy ta'lim maktablari darsliklarida ham bunday yanglish raqam 
tuzatilmagan. 

«Qisasi Rabg'uziy»ning eng qadimgi qo'lyozma nusxasi XV asrda 
ko'chirilgan bo'lib, u Britaniya muzeyida saqlanadi. XV-XVI asrlarda 
ko'chirilganligi taxmin etilgan asarning xuddi shunday yana bir nusxasi 
Sankt -Peterburgda mavjud. Shuningdek, «Qisasi Rabg'uziy. XIX asrning 
II yarmi va XX asrning boshlarida Qozon va Toshkentda bir necha marta 
toshbosma usulida nashr qilingan. Asarning to'la matni 1959 yilda Qozon 
shahrida rus turkshunos olimi N.I.Ilminskiy tomonidan chop etildi. 
1990-1991 yillarda E.Fozilov, AYunusov, H.Dadaboyev, Y.Shokirov 
kabi olimlarimizning sa'y-harakadari bilan «Qisasi Rabg'uziy» ikki 
kitob holida sharh-u izohlar va lug'at bilan ta'min etilib Toshkentda 
nashr yuzini ko'rdi. Mazkur mo'tabar adabiy yodgorlik V.Radlov, 
V.Tomsen, P.Melioranskiy, S.Malov, V.Kotvich, AFon, Gaben, 
G.Romstedt, AKononov, P.Sime, Basim Atalam, E.Najib, Rahmati 
Arat singari sharqshunos olimlar diqqatini o'ziga tortgan va ularning 
bir qator ilmiy tadqiqotlarining vujudga kelishiga sabab bo'lgan. 

«Qisasi Rabg'uziy. 72 qissadan tarkib topgan. Asar hamd, na't, 
muqaddima, lirik kechinmalar va xotima kabi tarkibiy qismlardan 
iboratdir. Qissalar nasrda, ulardan joy olgan ba'zi lirik kechinmalar, 
hikoyat1arning xulosalari va asar xotimasi nazmda ijod etllgan. Nosuriddin 
Rabg'uziy Qur'oni karimda payg'ambarlar haqida kelgan qissa va 
hikoyatlami qayta ishlab, sayqal berib, takomillashtirgan. Manbalarda 
ta'kidlanishicha, ijodkor Qur'oni karimda mavjud bo'lmagan qissalarni 
yozishda bir qator mumtoz sarchashmalardan, jumladan, Abu Is'hoq 
Nishopuriyning «Qisasul - anbiyo. asaridan va islom diniga oid boshqa 
manbalardan foydalangan (O'zbek adabiyoti tarixi, I-tom, Toshkent, 
1975, ISO-bet). 

lOS 



Asarning ilk qissasi olam, turli mavjudotlar, ins-u jin, dey, 
parilarning yaratilishi haqidadir. Ushbu qissada Tangrining buyukligi 
ulug'lanadi. Yozuvchi olamning yaratilishini quyidagicha muxtasar bayon 
qiladi: «Xabarda andog' kelur: yakshanba kun ko'klarni yaratti, dushanba 
kun oyni, kunni, yulduzlarni yaratti, falak ichinda turitti, seshanba 
kuni olam xalqidan qush-qurtlarni, farishtalarni yaratti, chahorshanba 
kun suvlarni yaratti, yerlarni, bulutlami chiqardi, yig'ochlarni, o't­
emlarni yaratti, undirdi. Ro'zilarni ulashturdi. Panjshanba kuni ujmoh 
(jannat-V.R, E.H), tamug'ni (do'zax, jahannam-V.R, E.H), rahmat 
va azob farishtalarini, hurlami yaratti. Azina (juma-V.R, E.H.) kun 
Odamni yaratti. Shanba kuni narsa yaratmadi. Bu qamug' narsalarni taqi 
ming muncha narsalarni ko'z yumub ochg'uncha yaratg'u yarog'i bor 
erdi.. .• (I, 12) Mumtoz adabiyotda juda ko'p e'tirof etilgan mazkur 
fIkrlarni Nosuriddin Rabg'uziy juda ixcham ifodalagan. Bunda Yaratuvchi 
zoti va sifatlarining cheksiz ekanligi va buyuk yaratuvchanlik xususiyati 
yaqqol ko'zga tashlanadi. Asardagi qoigan qissalar Odam, Nuh, Muso, 
Iso, Ya'qub, Yusuf, Dovud, Sulaymon, Muhammad alayhis-salom 
kabi payg'ambarlarga bag'ishlangan. «Qisasi Rabg'uziy.dagi Shis, Muso, 
Solih, Yusuf, Muhammad alayhis-salom va boshqa payg'ambarlar 
haqidagi qissalar hajm jihatidan ancha katta bo'lib, ular bir necha fasl­
bo'limlardan tarkib topgan. Shuningdek, asarda kichik hajrnlj qissa­
hikoyatlar ham bor. 

«Qisasi Rabg'uziy»da dastlab payg'ambarlaming fazilat, kashf-u 
karomatlari bayon qilinib, so'ngra aksariyat holatlarda o'sha Alloh 
elchilarini ulug'lovchi she'rlar keltiriladi. Keyin esa nasrda nabi-yu 
rasullarning sarguzashtlari hikoya qilinadi. 

Bu holat deyarli barcha qissalar uchun mushtarakdir. Jumlaladan, 
«Qisasi Odam safiy alayhis-salom. asarida bu ilk payg'ambaming 
tuproqdan yaratilgani, yuksak ko'kka otilgani, ujmoh (jannat) ichiga 
kirgani, Havvodek juft berilgani, iblis vasvasasiga ilingani, yomg' 
jannatdan ayrilib, qorong'u dunyoga kelgani kabi sarguzashtlari bayon 
etiladi. Shundan so'ng zikri o'tgan voqealarning ixcham bayoni aks 
etgan she'riy parcha keltiriladi. Ana shunday tafsilotlardan keyin Odam 
alayhis-salom haqidagi qissaning mazmunini hikoya qilish boshlanadi. 

Alloh Odamni yaratishni istadi va Jabroilga borib yerdan bir hovuch 
tuproq olib kelishni buyuradi. Jabroil yerdan tuproq olmoqchi 
bo'iganida, yer unga mendan tuproq oImagil deb ont beradi. So'ngra 

109 



shu maqsad bilan Isrofll, Mekoil yerga keladi, har ikkalasiga ham yer 
labroil bilan bo'lgani kabi ont beradi. So'ngra Azroil kelib: «Saning 
ontingdan manga mavlo taolo yorlig'i azizrak turur.,-deb , yer yuzidan 
bir hovuch tuproq oladi. Alloh taolodan nido keladi: «Ey Azroil, 
nihoyat qattiq ko'ngilluk ermishsan. Taqdir andoq qildim, qamug' 
tanlig'larning jonin senga oldirg'ayman •. 

Ko'rinadiki, Rabg'uziy o'z asarida nt..l8 islom diniga ko'ra barcha 
mavjudotlaming jonini olish Azroilga topshirilgan, degan va butun 
insoniyatni qiziqtiradigan savolga 10'nda hamda ishonarli javob aytadi. 
Umuman olganda, ushbu qissada shu tarzdagijuda ko'p savollarga asosli 
javoblar beriladi. lumladan, Odamning tuproqdan yaratilishiga shu 
ma'danning kamtarinligi, tavoze' qilib turishi bois bo'lganligi e'tirof 
etiladi. Shuningdek, Odam alayhis-salomjannatda turli noz-ne'matlami 
ko'radi. Ammo o'ziga o'xshash mavjudot yo'qligidan ko'ngli to'lmagani 
uchun Alloh Odamni uzoq uxlatib, uning so'l qovurg'asidan Havvoni 
yaratadi. Zikri o'tganjarayon qissada ishonarli badiiy lavhalarda ifodasini 
topgan. Rabg'uziy agar Parvardigor Odamni uzoq vaqt uxlatmasa, 
qovurg'asi og'rirdi va Havvoni o'ziga dushman deb bilardi,- deya o'zi 
qalamga olgan tafsilotlarga ishonchli izoh beradi. Shunday qilib, qissada 
Odam alayhis-salomga borliqdagi barcha mavjudotlarning nomlarini 
bilish nasib etganligi. uning jufti bilan jannatdagi hayoti, Odam, 
Havvo, Iblis, tovus va ilonga jannatdan chiqish haqida yorliq kelishi 
hamda boshqa voqealar tizimi o'quvchini ishontirarli darajada 
badiiylashtiriladi. 

Qissalaming o'ziga xos xususiyatlari ularning hajrnan katta-kichikligi, 
tarkibida hikoyat, rivoyat, g'azal va boshqa she'riy shakllar 
namunalarining turli miqdorda uchrashi kabi tashqi belgilardayoq 
namoyon bo'ladi. Ba'zi qissalarda payg'ambarlarning ibratli hayotiy 
lavhalari bayon etilishi bilan bir qatorda zaminiy voqealar tasviriga 
urg'u berilsa, ba'zilarida ko'proq hoziIjavoblik, donolik, ilm-ma'rifatni 
ulug'lash, ma'naviy-ma'rifiy fazilatlar ifodasi yetakchilik qiladi. 
Xususan, Sulaymon payg'ambar va Luqmoni hakim haqidagi qissalarda 
axloqiy-ta'limiy qarashlar ifodasiga urg'u berilganligi kuzatiladi. 

Sulaymon Dovud payg'ambaming o'g'li bo'lib, Dovud yalavoch 
(payg'ambar) o'z o'g'lini duo qiladi: dziyo (Egam) meni haqimda 
ko'p lutf-u karam qilding, o'g'lim Sulaymon ham andoq-o'q qilg'il. 
(II, 32-33). Qissada bayon qilinishicha, Sulaymon payg'ambar 

110 



Mag'ribdan Mashriqqacha bo'lgan keng dunyoning yagona hukmdoriga 
aylanadi. U jamiki hayvonot-u parrandalaming tilini biladi. Dev-u 
parilar, ins-ujins barchasi Sulaymonning tasarrufida edi. Hattoki qachon 
Sulaymon tog'dan kechar bo'lsa, o'sha tog'dagi oltin, kumush, xullas, 
qanday ma'dan namunasi bor bo'lsa, barchasi tUga kirib: «Men 
mundamen, kerak bo'lsa olgil. (II, 33)-derdi. Hatto dengiz ham xuddi 
shunday qilar edi. 

Sulaymonning qimmatbaho toshlar bilan ziynatlangan ulkan 
naqshinkor taxti mavjud bo'lgan. Rabg'uziyning ta'kidlashicha: «Taxt 
bir yig'och yer ichinda erdi. VI taxtini oltin, kumush birla qilmish 
erdi.. Mana shu ulkan taxtni el ko'tarib yurardi. Mazkur qissa ichida 
Sulaymon payg'ambar bilan bog'liq ravishda uning shaxsi, fazilatlarini 
ochishga xizmat qiluvchi qissachalar ham keltiriladi. Ular orasida 
«Sulaymonning qarinchqa bilan so'zlashgani» (11,35-36), «Sulaymon 
va uchar otlar» (11,36-38). «Sulaymon va Bilqis» (II, 47-54) hikoyalari 
alohida ahamiyatga ega. O'shalarga ko'ra, Sulaymon bir kun taxtida 
o'tirganida, el uning taxtini ko'taradi. Askarlari esa taxt ostida yurar 
edilar. Shunda Mindir ismli qarinchqa (chumoli): «By qarinchqalar, 
qoching, evlaringizga kiring, Sulaymon cherigi sizlarni bosib halok 
qilmasun»,-deydi. Shunda Sulaymon payg'ambar bu murojaatga qiziqib 
qolib, qarinchqa bilan savol-javob qiladi. Ular orasida bo'lib o'tgan 
gaplar g'oyatda ta'sirchanligi bilan kishi e'tiborini o'ziga jalb qiladi. 
«Qarinchqa aydi: «Mavlodin ne tilading?» Sulaymon aydi: «Andoq 
mulk tiladimki, mandin o'zga kim ersa bo'lmasun». «Bu so'zdin hasad 
isi kelur, manga bo'lsun, o'zgalarga bo'lmag'ay. Toqi ne tilading?» 
Ko'rinadiki, qarinchqa xudbinlikka qarshi va o'zaro tenglik tarafdoridir. 
Ikkinchidan, bunda Allohning barcha maxluqotni teng qilib yaratgani 
ta'kidlanadi. Keyingi savolga Sulaymon quyidagichajavob beradi: «Yelni 
tiladimki, manga musaxxar qildi, minib yururman. Astxardin Shomga, 
Shomdin Astxarga bir oylik yer tUruL'. Kunda borurman ham kelurman». 
Qarinchqa aydi: «Manisi ul bo'lur: Sening ilkingdaki mulkning qamug'i 
yel turur. Ani minguncha rna'rifat markabini minsang, senga yaxshiroq 
bo'lur. Ko'z yumub ochg'uncha bir soatda Arshga tekkay erding». Qarang, 
mitti maxluq qarinchqaning teran irfoniy javoblari har qanday 
kitobxonni ham mulohazaga chorlaydi. Ikkinchidan, asardagi qarinchqa 
obrazida orif kishi siymosi mujassamlashtirilgan. V hukmdor sifatida 
barchani ma'rifatli bo'lishga da'vat etadi. Zero, ma'rifat kishini saodatga 

III 



chorlaydi. Qissadagi «Sulaymon va Bilqis»> hikoyatida esa payg'ambaming 
dono, tadbirkor, rna'rifatH harnda islorn dini targ'ibotchisi ekanligi 
badiiy ifodasini topganligi bilan diqqatga rnolikdir. 

Hajrnan ancha qisqa bo'lgan Luqrnoni hakirn qissasi ham (II, 74-
75)Sulaymon hikoyati kabi xalq og'zaki ijodi ta'sirida yozilgan. Undagi 
hikoyatchalarda hozirjavoblik va donolik ulug'lanadi. Shunday 
hikoyatlardan birida tasvirlanishicha, bir kun Xojasi Luqrnonga bug'doy 
ekishni yuboradi. Luqrnon borib arpa ekadi. Luqrnon aydi: « Arpa eksa, 
bug'doy unrnasmu?» Xojasi aydi: «Unrnas». Luqrnon aydi: «Andoq 
bo'lsa sen ham yomonlik ekib, yaxshilik umid etrnagil». Hikoyat jUda 
qisqa bo'lishiga qaramay, unda g'oyatda katta hayotiy mazmun 
rnujassamlashtirilgan. Jamiyatdagi illatlar juda qisqa rnunozaralarda fosh 
etilgan hamda zolimlami adolatli bo'lishga, aks holda xalqdan ham, 
Yaratuvchidan ham umid qilmaslikka chaqirilgan. 

Asarda bulardan tashqari, juda ko'p axloqiy-ta'limiy hikoyatlar, 
latifalar mavjud. Rabg'uziy asarda o'z davrining iste'dodli ijodkori va 
katta hayotiy tajribaga ega donishmandi sifatida namoyon bo'ladi. U 
«Qisas»dan joy olgan hikoyatlarni yozishda Qur' oni karim, boshqa diniy 
kitoblar, xalq orasidagi mashhur hikoyatlar, naql, rivoyatlarga tayanib 
ish ko'radi. Shuningdek, asarida xalq og'zaki ijodi harnda yozma badiiy 
adabiyot an'analarini qorishiq istifoda etishga harakat qiladi. «Qisas»dan 
o'rin olgan hikoyalarining qobig'i diniy ko'rinsa-da, ular zamirida 
hayotiy voqelik o'z ifodasini topadi. Nosuriddin Rabg'uziy o'zining 
katta yozuvchilik mahorati bilan mavzu jihatidan rang-barang 
yo 'nalishdagi hikoyat, rivoyat va latifalarni yagona maqsadni yuzaga 
chiqarish uchun yo'naltiradi. O'zidagi donishmandlikni 
payg'ambarlarning o'ziga xos xususiyatlarini rna'lum bir ketma-ketlik 
asosida ochib berishga xizmat qildiradi. Ulardagi rang-barang obrazlar 
ham yozuvchi maqsad- muddaosini o'quvchiga yetkazishga qaratiladi ... 

Asardagi hazrati Yusuf alayhis-salom qissasi 0 'zining badiiy jihatdan 
barkamolligi, pishiq yaratilganligi, hajman kattaligi bilan yozuvchining 
yirik so'z san'atkori sifatida ko'rsatish huquqini beradi. Shuningdek, 
«Qisasi Rabg'uziy»ning hikoyat, latifa va qissalari tarkibiga o'zbek, arab, 
fors tilida yozilgan she'riy parchalarning kiritilganligi asar rnuallifining 
bilirndonligi hamda katta shoirlik iste'dodidan dalolat beradi. 
Rabg'uziyning she'rdagi rnahorati, ayniqsa, tabiat rnanzaralarining 
badiiy tasvirini chizishda ravshan namoyon bo'ladi. Jumladan, hazrati 

112 



Yusuf qissasi tarkIbida kelgan g'azalda shoir bahor manzaralarining 
mukammal turkiy tasvirini bergan, deyish mumkin. Mazkur she'r 
turkiy g'azalning ilk namunasi ekanligi bilan ham ahamiyatlidir. Unda 
ijodkorning tashxis badiiy san'atidan mohirona istifoda etganligi aniq 
ko'zga tashlanadi: 

Kun kamalga kinli erg, keldi oIam nawo'l'i, 
Kechti ba1unan zamharir qish, qolmadi qori, buD. 
Kun kela miDg ko'lti ortib, tiriIar o'imish jahon., 
Tong badUJab aaqsbi birIa bezanar bu yer yuzi 
Tong otarda esnayur to'rt buIun&diR shamol, ziyo 
Kin tuzar kindit yipor, yizmanur yobon yozi 
Yorligi epg1IIl-bag'irdin obag'i yoshil, qiziI, 
Orasi butoq, yalJulToq, tot cbecbaldar tub tuzi 
O'rlasa bnlutlari gulchirar bog'-u bo'ston, 
Tol yig'ochIar yeng solishur o'ynayurtek qo'y-qo'zi 
Kirsbani qor qani engIik boqsa tog'lar surati, 
To'nliqi tutsaq yiponlin Ram, Xitoy atlas, cbuzi 
Lola sag'roqin icbarda sayrar usn* sandDYOda, 
Turna 1111 tortib o'tarda sahrshor baqlan qo'zi 
Ko'kda 0'yDar qo'l soIisIntr qug'-a qoz qiz qartig'odl, 
Verda yugnb juft oIisb .... os, tiying, Idsh qundari. 
Tol yig'ocbIar miaItarinda to'ti qush majIis tatar, 
Qumri, buInd lRaqri bo'lib un tuDr tun IwntIuzi. 
Yag'iz yer , ko'k megizlik yamnayar maydOD bo'luh, 
Og'rushim oytak cbechald.ar tegrasiDda yalduzi. 
Hurl in ujmoli icbinda yegg soIib tabsin qilar, 
Yoz uza 1IltIDdog' ~azaBar aymiDfi Nosir Rabg'uziy 

(I. 103-104) 
.Qisasi Rabg'uziy.<Ia badiiyat namunalari g'oyat yuksak bo'lgan 

she'riy parchalami yana ko'plab uchratish mumkin. Ulardan shoir 
ba'zan payg'ambadami tavsifiashda, asar o'qishliligini oshirishda, 
gohida esa qissalardagi voqealarga o'zining shaxsiy hissiy munosabatini 
ifodalashda foydalangan. 

Xulosa qfub aytadigan bo'lsak, «Qisasi Rabg'uziy. XIV asrda vujudga 
kelgan o'zbek nasrining ilk yirik namunasi sifatida mumtoz adabiyotimiz 
tarixida o'ziga xos mavqega ega adabiy yodgorlik sanaladi. Unda qaIamga 
olingan mavzular mumtoz ijodkorlar asarlaridagi ilohiy timsollami 

113 



ramziy-majoziy xususiyatlarini teran anglashga imkon yaratadi. Asardagi 
she'riy parchalar turli adabiy janrlar, ayniqsa, g'azalchilikning turkiy 
badiiy so'z san'ati tarixidagi tadrijiy taraqqiyotini ko'rsatishda qimmatli 
manbadir. 

4.3. Pablavon Mahmud ruboiylarining axloqiy-ma'naviy ahamiyati 

Pahlavon Mahmud purhikmat ruboiylari bilan o'zbek adabiyoti 
tarixida alohida mavqega ega bo'igan atoqli shoirdir. Ma'lumotlarga ko'ra, 
uning ota-onasi ko'hna Urganjdan Xivaga ko'chib ketayotganganlarida, 
645 (1248) yilda karvon ko'hna shaharga yaqinlashganda Mahmud 
tavallud topgan. Shamsuddin Somiyning «Qomusul-a'lom», Lutf Alibek 
Ozarning «Otashkadai Ozariy», Kamoliddin Husayn Fanoiyning 
«Majolisun-ushshoq» singari mo'tabar manbalarda Pahlavon Mahmud 
haqida nodir ma'lumotlar keltiriladi. 

Shahar hunarmandlari orasidan yetishib chiqqan bu zukko shoir 
o'zining qator fazilatlari bilan xalqqa tanilgan va zamondoshlari orasida 
ko'plab rivoyatlarning tug'ilishiga sababchi bo'lgan. Pahlovon Mahmud 
asosan po'stindo'zlik, telpakdo'zlik kasbi bilan shug'ullangan bo'lsa­
da, jismonan baquvvat va kuragi yerga tegmagan pahlavonligi hamda 
badiiy jihatdan yuksak ahamiyat kasb etuvchi ruboiylari bilan ham 
shuhrat qozonadi. Shoirning asli ismi Mahmud bo'lib, Xorazmning 
qator shaharlari, hatto Hindistonga borib kurash tushganda doimo 
g'alaba qozongani bois u «Pahlavon Mahmud» unvoni bilan shuhrat 
taratgan. Mazkur ulug' inson haqidagi rivoyatlardan birida hikoya 
qilinishicha, Pahlavon Mahmud bir jangda Hindiston shohi Roy Rapon 
Cho'nani o'limdan qutqarib qoladi va buning evaziga qachonlardir 
Hindistonga asir tushgan xorazmliklarni ozod qildiradi (Mallayev N. 
O'zbek adabiyoti tarixi. Toshkent, 1976 yil, l71-bet). Shoirning 
«Puryoyvaliy» deb atalgan laqabi ham mavjud bo'lib, bu yuksak nom 
uning kurashda ko'rsatgan jasorati hamda ma'rifiy-ma'naviy olamini 
ulug'lovchi sharafli unvon sanaladi. Shuningdek, manbalarda e'tirof 
qilinishicha, kurash tutuvchilardan biror kishi zo'rxonaga tavof uchun 
kirmoqchi bo'lsa, uning avval Puryoyvaliyning qadamiga bosh qo'yishi 
lozimligi ta'kidlanadi. Bu jihatdan ba'zan «puryoyvaliy» so'zi ma'jozan 
«aziz-u mukarram» ma'nosida ham qo'llanilishi qayd etilgan (O'zbek 
adabiyoti tarixi. I-tom, Toshkent, 1978 , 189-bet). Ko'rinadiki, 

114 



shoiming yuksak insoniy xislatlari, mazlumlarni hurlik quyoshidan 
bahramand bo'lishdek yuksak baxtga sazovor etishi borasidagi sa'y-u 
harakatlari tufayli u xalqning beqiyos muhabbatiga munosib ko'rilgan. 
Shoir «Qitoliy» taxallusi bilan ham ijod qilgan. «Qitoliy» so'zi «bir-biri 
bilan jang qilmoq, kurashmoq» ma'nolarini anglatib, ayni taxallus 
ham shoimingjismonan baquvvatligi mashhur va dovrug'li pahlavonligiga 
ishoradir. 

Pahlavon Mahmud 726 (1326) yilda, ba'zi manbalarda qayd 
etilishicha , 722 (1322) yilda Xivada vafot etgan. Uning shogirdlari 
shoimi po'stindo'zlik ishxonasi atrofida dafn etadilar. Keyinchalik 
Pahlavonning qabri ustida muhtasham bir maqbara barpo qilingan. 

Pahlavon Mahmud qalamiga mansub bir necha ruboiylar uning 
adabiy merosidan namuna sifatida bizgacha yetib kelgan noyob badiiyat 
durdonalaridir. Shoir ruboiylarining umumiy soni aniq emas. 
Shuningdek, o'sha ruboiylardan tashkil topgan qadimgi qo'lyozma 
kitoblar (devonlar) ham hali fanga ma'lum bo'lganicha yo'q. Mavjud 
qo'lyozmalar esa XIX asrda ko'chirilgan bo'lib, ularning tarkibiga boshqa 
shoirlaming (jumladan Abu Ali ibn Sinoning) ko'plab forsiy ruboiylari 
ham kirib qolgan. Bular orasidan Pahlavon Mahmudga tegishli ijod 
namunalarini aniqlash bugungi adabiyotshunoslikning dolzarb 
vazifalaridan biridir. Pahlavon Mahmud ma'naviy merosini o'rganish 
borasida ba'zi ishlar ham amalga oshirildi. Jumladan, adabiyotshunos 
T.Jalolov 1962 yilda Pahlavon Mahmud ruboiylarini alohida kitob holida 
nashr ettirdi. Shuningdek, Y. Isoqovning «Pahlavon Mahmud haqida 
mulohazalar» (<<O'zbek tili va adabiyoti», 1971 yil, 2 -son, 20-25-betlar) 
nomli maqolasi e'lon qilindi. 

Pahlavon Mahmud fors-tojik tilida ijod qildi. Uning ruboiylarini 
Ulfat (Imomiddin Qosimov), Boqir (Omonnulla Valixonov), 
Muinzoda, Shoislom Shomuhammedov, To'xtasin Jalolov, Vasfiy, 
Matnazar Abdulhakim, Engash Ochilor kabi olim va ijodkorlar o'zbek 
tiliga taJjima qilishdi. 

Pahlavon Mahmudning ruboiylardan tashqari, «Kanzul-haqoyiq» 
(<<Haqiqatlar qaymog'i») nomli masnaviy yozganligi manbalarda qayd 
etiladi. Kamoliddin Fanoiyning «Majolisun-ushshoq» tazkirasida mazkur 
asardan olti bayt keltirilgan. «Kanzul-haqoyiq» tasavvuf masalalariga 
doir she'riy muhokama yuritishga bag'ishlangan falsafiy masnaviylar 
jumlasidan bo'lib, asarning ko'p o'rinlarida muallif o'zining ilohiy-

115 



irfoniy o'y-mulohazalarini kichik hikoya va rivoyatlar yordamida 
ifodalashga harakat qiladi. Shu jihatdan mazkur masnaviy laloliddin 
Rumiy va Farudiddin Attorning ijodiy an'analari zaminida yaratilgan 
o'ziga xos falsafiy-axloqiy doston hisoblanadi (O'zbek adabiyoti tarixi. 
l-kitob, 169-bet). 

Pahlavon Mahmud ruboiylari uning xalq orasida shoir sifatida shuhmt 
qozonishini ta'min etdi. Shoir ijodida Xorazmda Najmiddin Kubro 
boshlab bergan javonmardlik tariqati hayotbahsh g'oyalarining badiiy 
ifodasi ko'zga yorqin tashlanadi. lavonmardlik tariqati musulmon 
dunyosida o'ziga xos bir insonparvar ta'limot sifatida keng tarqalgan. 
U nda halimlik ulug'lanadi, saxovat, shafqat, ta'rnadan yiroq turish, 
muhtojlar g'amiga sherik bo'lish kabi yuksak insoniy fazilatlarga da'vat 
etiladi. Shoir ruboiylarida nafs insonning eng katta dushmani sifatida 
talqin qilinadi. Inson nafsdek qattol dushrnanidan doirno g'olib kelishga 
harakat qilmog'i lozim, deydi shoir ruboiylaridan birida. 

Oh tortgan chog'ingda yo'lga ko'z tikkil, • 
Yo'lda quduq bordir ehtiyoting qil. 
Do'st uyida mahram bo'lgan chog'ingda, 
Qo'lingni, ko'zingni, dilni tiya bile 

Pahlavon Mahmud mazkur ruboiyda nihoyatda muhim mavzudan 
bahs etadi. «Oh tortgan chog'» deganda shoir kishi boshiga tushgan 
kulfatlarni nazarda tutadi. Shunday chog'da inson, tabiiyki, yo'lga ko'z 
tikib, yaqin kishilaridan shu holatdan chiqib ketishi uchun qandaydir 
madad kutadi, najotga katta umid qilib yashaydi. Biroq buni hayot 
deydilar, unda turli quduqlar mavjud. «Quduqlar» shoir satrlarida, 
rnajoziy rna'no tashiydi. Unda inson murakkab ruhiy iztiroblar girdobida 
qolganda, musibatzada insonning ana o'shanday holatidan quvonadigan 
notavonbin, nokas shaxslar nazarda tutiladi. Shoir ta'kidicha, ulardan 
doimo ehtiyot bo'lmoq kerak. Ruboiyning keyingi misralarida esa 
shoirning tayanch g'oya, niyati o'z ifodasini topgan. Unda do'st uyida 
mehmon bo'lganda, qo'lni, ko'zni, dilni tiyib turish kerakligi 
ta'kidlanadi. Bu tasavvuf ta'limotidagi var'a maqomini boshidan 
kechirayotgan solikning oldida turgan burchlariga uyg'un keladi. Ayni 
rnaqomda solikdan qo'l var'asi, ko'z var'asi hamda qalb var'asiga qat'iy 
rioya qilmoq talab etiladi. cVar'a»- arabcha so'z bo'hb, 4Cparhez qilmoq» 
rna'nosini anglatadi. Bu rnaqomda bo'lgan solikning qo'li nopokliklardan 
xoli bo'lishi, ko'zi nomahramga qarashdan tiyilishi hamda solik qalban 

116 



man' etilgan ishlami qilmasligi lozim. Ko'rinadiki, shoir ruboiyda 
o'zining olijanob axloqiy-ta'limiy mohiyat kasb etuvehi fikrlarini 
badiiylashtirgan. Bunday ruboiylarni Pahlavon Mahmud ijodida yana 
ko'plab uehratish mumkin. Quyida ulardan ayrim namunalar keltiriladi: 

Otashki, alanga mezanad sinai most, 
Daryoki, ebu mavj mezanad didai most. 
In ko'zagaronki, kO'7.abO mesozand, 
Az xoki barodaroni derinai most. 

Mazmuni: 

Yana: 

Gurkiragan olov - dilim yo'ldoshi, 
To'lqin urgan daryo - ko'zlarim yoshi. 
Ko'zagadar yasayotgan har ko'za -
Ko'hna do'stlar xoki - qo'li yo boshi. 

Se sad Ko'bi qofro ba havon sudan, 
Ba toqi falak bo xuni diI andudan, 
Sad sol asiri bandi zindon budan, 
Beb z-on ki dame bamdami nodon budan. 

Mazmuni: 
Ueh yuz Ko'hi qofni kelida tuymoq, 
Dil qonidan bermoq falakka buyoq. 
Yoinki bir asr zindonda yotmoq, -
Nodon suhbatidan ko'ra yaxshiroq. 

Pahlavon Mahmudning mazkur ruboiylari shoiming ilm-fan, 
shariati islomiya, badiiy adabiyot va tasavvuf ta'limoti bilan jiddiy 
shug'ullanganligi hamda fors-tojik shoiri Umar Xayyomning izidan 
borib, ruboiy janri nafisligini oshirishda buyuk salafidan soOng dong 
taratganligini dalillaydi. Shoiming abadiy uyquda yotgan manzili­
maqbarasining ziyoratgohga aylanishi, xalqimizning yuksak badiiy 
salohiyat sohibi bo'lgan so'z san'atkori, ulug' jamoat arbobi, avliyosifat 
orif shaxs hamda saxovatli insonparast Pahlavon Mahrnudga hurmatining 
rarnziy ifodasidir. 

XIII asr va XN asr boshlarida yaratilgan adabiy asarlar o'zbek 
mumtoz adabiyoti tarixida alohida bosqiehni tashkil etadi. Chingiz istilosi 
va mo'g'ul xonlari istibdodi O'rta Osiyo xalqlarining ijtimoiy-siyosiy 
hayotiga qanehalik zarar yetkazgan bo'lsa, ma'vaviy-madaniy hayotiga 
ham shunchalik, hatto, undan-da aneha ko'proq talafot yetkazdi. 

117 



Ko'pchilik ijodkorlar yurt ozodligi uchun olib borilgan janglarda vafot 
etdi. Ba'zilari boshqa mamlakatlarga ko'chib ketishga majbur bo'ldi. 
Shunday bo'lsa-da, bu davrda o'zbek mumtoz adabiyoti rna'lum bir 
tarixiy taraqqiyot bosqichini o'tadi. Turli janrlarda ijod etila boshlandi. 
Ayniqsa, turkiy adabiyotga g'azal, qasidajanrining kirib kelishi, «Qisasi 
Rabg'uziy.day yirik hajmli nasr namunasining ijod etilishi xalqimizning 
ma'naviy-ma'rifiy, adabiy-madaniy hayoti uchun muhim ahamiyat 
kasb etadi. 

Shu o'rinda yana bir achchiq haqiqatni ro'yi rost e'tirof qilish mavridi 
keldi. XIII asr va XN yuz yillik o'rtalariga qadar bo'lgan davr badiiy 
so'z san'ati tarixi oldida adabiyotshunoslikning katta qarzi ham bor. Biz 
ko'proq zikri o'tgan bosqich adabiyoti rnanzaralari xiyraligini mo'g'ul 
istilosi aybi sifatida sharhlab kelamiz. Mazkur omilning haq ekanligi 
shubha uyg'otmaydi, albatta. Ammo vatanni tark etib, o'zga yurtlarda 
uqubatda yashab, ona-tuproq sog'inchini qalb-qalbida asragan, hijron 
ohanglarini misralari bag'rida muhrlab qoldirgan qalamkashlar ma'naviy 
merosi ustida deyarli bosh qotirayotganimiz, Afg'oniston, Eron, 
Hindiston kabi davlatlarning xazinalarida saqlanayotgan nodir 
durdonalarni tadqiq qilayotganimiz yo'q. Keyingi 15-20 yil ichida shu 
davrga doir yangi nom yoxud asar haqida toza gap aytilmadi. Badriddin 
Chochiyday ulug' ajdodimizning ruhi poki, noyob rna'naviy merosi 
bizdan madad kutayotir. Afsuski, ayni jabhada bu ulug' alloma yagona 
emas. Ular bizdan shafqat, fidoyilik, mehr umidvoridir. Istiqlo1 bergan 
shart -sharoitdan oqilona istifoda etish, eslatilgan sohada kashfiyotlar 
qilish «barcbamizniki bo'lgan shu aziz Vatanning. (I.Karimov) bizning 
zimmamizga yuklagan ulkan mas'uliyatidir. 

Mavzuni mustahkamlash uchun savollar 
1. Mo'g'ullar istilosining O'rta Osiyo xalqlari ijtimoiy-madaniy 

hayotiga ko'rsatgan salbiy ta'siri haqida so'zlang. 
2. Xalq ozodlik harakatining faol ishtirokchilari va rahbarlaridan 

kimlarni bilasiz? Ularning ibratli faoliyati haqida gapirib bering. 
3. Bu davrda yozilgan asarlar o'zbek tilining keyingi taraqqiyotiga 

qanday ta'sir ko'rsatdi? 
4. XIII-XN asr o'rtalarida boshqa mamlakatlarga borib ikki, uch va 

to'rt tilda ijod qilgan shoirlardan kimlarni bilasiz? 
5. Noouriddin Rabg'uziy va uning «Qisasi Rabg'uziy» asari haqida so'zlang. 

118 



6. «Qisasi Rabg'uziy»dagi qissalarning mushtarak va o'ziga xos 
xususiyatlarini izohlang. 

7. «Qisasi Rabg'uziy» tarkibidagi she'riyat namunalaridan 
parchalardan yod ayting va sharhlang. 

8. Pahlavon Mahmud va uning ruboiylari haqida nimalarni bilasiz? 
I 9. Pahlavon Mahmud ruboiylaridan yod ayting va tahlil qiling. 
\ 

Mavzuga oid tayanch tushunchalar 
Chingizxon. Muhammad Xorazmshoh. laloliddin Manguberdi. 

Ternir Malik. Najmiddin Kubro ibrati. «Guldursun» rivoyati. Mahmud 
Tarobiy. Xusrav Dehlaviy. Badriddin Chochiy. Muhammad Avfiy. 
laloliddin Rumiy. Mulamma'-shir-u shakar. «Qisasi Rabg'uziy». 
Nosuriddin To'qbug'abek. «Qissasi Odam - safiy alayhissalom». 
Sulaymon qissasi. Sulaymon va qarinchqa. Luqmoni hakim. Sulaymon 
va Bilqis. Sulaymon uzugi. Sulaymon taxti. Pahlavon Mahmud. Puryoyvaliy. 
Qitoliy. «Kanzul haqoyiq» 

Adabiyotlar 
1. Axmedov B. Tarixdan saboqlar. Toshkent: «Q'qituvchi», 1994. 
2. Vohidov R., Mahmudov M. Iymon-qalb gavhari. Toshkent: 

«Ma'naviyat», 1999. 
3.Vohidov R. Qasoskorning nomi barhayot. (Mahmud Tarobiy 

qo'zg'alonining 750 yilligi) Buxoro, 1988. 
4. Mallayev N. O'zbek adabiyoti tarixi. Toshkent: "O'qituvchi", 1976. 
5. Nosuriddin Burhoniddin Rabg'uziy. Qisasi Rabg'uziy. Birinchi 

kitob. Toshkent: «Yozuvchi», 1991 . 
6. Nosuriddin Burhoniddin Rabg'uziy. Qisasi Rabg'uziy. Ikkinchi 

kitob. Toshkent: «Yozuvchi», 1992 . 
7. Ochilov E. Pahlavon Mahmud ruboiylarida futuvvat g'oyalari. 

«O'zbek tili va adabiyoti», 1999, 2-son, 21-28-betlar. 
8. Safarova H. Hazrati Yusuf - go'zallik timsoli. Toshkent Islom 

universiteti nashriyoti-2003, 120 bet. 
9. O'zbek adabiyoti tarixi.1-tom. Toshkent: «Fan», 1978, 168-186-

betlar. 
10. Haqqul I. Hadis haqiqati va talqin xilma-xilligi. «O'zbek tili va 

adabiyoti», 1996, 4-son, 23-25-betlar. 

119 



V-BOB 
XIV ASR O'RTALARIDAN XVII ASRGACHA BO'LGAN DAVR 

O'ZBEK ADABIYOTI 

5.1. Tem .. va temuriylar davlati~ asosIanisbi. Davruing ijtimoiy­
siyosiy, madaniy-adabiy hayoti. AdaiJiy tar va janrIar taraqqiyofi 

I 

XIV asr o'rtalaridan XVII asrgacha bo'lgan davr o'zbek xalqiI1ing 
madaniy bayoti, ayniqsa, turkiy til va shu lisondagi adabiyot ravn~i 
tarixida tub buriIishlar basil qilgan, 0 'ta sermahsul va nihoyatda muhirll 
adabiy hodisalarga serob bosqich bo'ldi. Bu davrda badiiy adabiyot, 
musiqa, naqqoshlik, me'morchilik. tasviriy san'at hamda ilrn-fan 
sohasida beqiyos yutuqlarga erishildi. O'rta Osiyodagi ijtimoiy-siyosiy 
vaziyatning tubdan o'zgariW, jamiyat taraqqiyoti uchun siyosiy jihatdan 
ancha barqaror holatning vujudga keIishi, o'zbek xalqining yagona millat 
bo'lib shakllanishini tezlashtirdi. 11m-fan, madaniyat rivojini kafolatladi. 

Mo'g'ullar istibdodiga qarshi ozodlik harakatlari Movarounnahr 
va Xurosonning turti hududlarida davom etdi. Mahmud Tarobiy 
rahnomoligidagi xalq qo'zg'olonidan tomb 01tin O'rda xonlari zulmiga 
qarshi murosasiz kurashlarda namoyon bo'lgan norozilik chiqishlari, 
nihoyat, tarixda cSarbadorlar. deb nom olgan keng xalq harakatining 
vujudga kelishiga asos bo'ldi. «Sarbador. so'zining cboshimizni dorga 
tikdib degan ma'noni anglatishi istilochilarga qarshi o'ta jiddiy, 
murosasiz kurashlar olIb borishga kirishilganligidan dalolat berardi. 
Shunday janglar natijasida sarbadorlar harakatining rahbari Xo'ja 
Yahyodan taslim bo'lisbni talah qilgan Xulogular xonadoniga mansub 
Tog'ay Temurxon o'ldiri1adi. Sarbadorlar (poytaxti Sabzavor viloyati 
bo'igan) o'z davlatlarini g'arbiy Xurosonda barpo etadilar. 1365 yilda 
Samarqand ham ular tomonidan bir muddat idora etiladi. 1381 yilda 
esa 43 yil umr ko'rgan sarbadorlar davlati Sohibqiron Amir Temur 
davlatiga qo'shilib ketadi. Shunday qilib, poytaxti Samarqand bo'lgan 
markazlashgan Amir Temur davlatining vujudga kelishi mo'g'ullar 
istilosiga barham beradi. Temuriylar hukmronligi davrida Markaziy 
Osiyoda vtijudga kelgan ijtimoiy-siyosiy hayotning ancha barqarorlashuvi 
madaniy hayotning qayta tikIanishi va ravnaq topishiga keng imkoniyatlar 
yaratdi. TaniqIi adabiyotshunos A.Hayitmetov buni quyidagicha 

120 



izohlaydi: «Ulug' davlat arbobi va lashkarboshi Amir Temur hamda 
uning xalaflari hukmronligi davrida O'rta Osiyoda kuchli va yagona davlat 
yuzaga keldi. Bu davrda tarixda birinchi marta Movaraunnahr va 
Xurosondagi o'zbek qabilalari bir xalq, bir millat sifatida o'zaro birlasha 
boshladilar. O'rta Osiyoda katta etnik guruhni tashk.il etgan bu xalq Temur 
va temuriylarni har tomonlama suyab turgan asosiy kuch edi. Temur va 
uning avlodlari, avvalo, ana shu xalq nomidan ish ko'rar, o'zlarini 
shu xalqqa mansub deb bilar edilar. Temur va temuriylar davrida turkiy 
xalqlar orasida katta siyosiy va madaniy jonlanishning yuz berishi sababi 
bam ,avvalo, shunda edi. Menimcha, tarixda hech qachon, hatto XVI 11-
XIX asrlarda ham o'zbeklar XV asrdagidek katta xalq bo'lib, shunday 
katta hududdagi buyuk bir davlatga birlashmagan edi. Xususan, BaIx, 
Himt yaqinidagi o'zbeklarning Movarounnahr o'zbeklari bilan siyosiy, 
iqW;odiy va madaniy yaqinlashuvi o'zbek xalqi tarixida katta voqea bo'lib, 
o'zbek adabiyoti tarixida chuqur iz qoldirdi. Alisher Navoiydek buyuk 
shoir va mutafakkirning o'zbek adabiyoti va adabiy till taraqqiyotida 
ulkan hissa qo'shgan noyob ijodkorning O'zbekiston hududida emas, 
Himtda nash' -u namo topgani va faoliyat ko'rsatganini ayrimlari qayd 
qilingan omillar bilan izohlash mumkin. Xurosonda bu davrda faqat 
Alisher Navoiy emas, Mavlono Lutfiy (Lutfiyning toshkentlik ekani 
keyinroq aniqlandi - R Y, H.E), Gadoiy, Atoiy kabi o'zbek shoirlari 
ham yetishganligini unutrnaslik kerab (Hayitmetov A Navoiyxonlik 
suhbatlari. Toshkent. 1993, 97-bet). 

Sohibqimn Amir Ternur Qora, Egey, O'rta Yer dengizidan to 
Hindistonning sharqigacha, MO'g'uliston va Xitoygacha, Hind 
okeanidan to Ural tog'larigacha, Moskva ostonasidan Dnepr 
bo'ylarigacha bo'Jgan juda katta hududni qamrab olgan buyuk saltanatga 
asos soldi. Temur davlatining poytaxti Samarqand sharqning eng go'zal 
shaharlaridan biriga aylandi. Buyuk jahongir Amir Ternur kosib va 
hunarmandlami, ilrn arboblari, shoir va san'atkorlarni qo'llab­
quvvatladi. Movaraunnahrning Samarqand, Shahrisabz, Turkiston kabi 
shaharlaridajuda katta rne'moriy inshootlar barpo qillndi. 

Bu ishlarga istilo qilingan mamlakatlardan keltirilgan hunarmandlar 
va olimlar ham jalb etildi. Ma'lumki, Amir Ternur Xitoyga qarshi 
lashkar tortib O'trorga borganida, 1405 yilning 18-fevralida olamdan 
o'tadi. Sohibqiron amitzoda Pirmuhummadni valiahd qillb tayinlagan 
edL Temuriyzodalar uning vasiyatiga amal qilishmadi. Natijada Temur 

121 



davlati parchalanib ketdi. Uning tarkibidagi ko'p o'lkalar alohida davlat 
maqomini qo'lga kirita boshladi. Temuming avlodlari ixtiyoriga Xuroson 
va Movarounnahr mamlakatlarigina qoldi, xolos. 

Amir Temurning vafotidan soOng ikkiga ajralgan Hirot poytaxt 
Xurosonni 1409-1447 yillarda Shohruh Mirzo, Samarqand poytaxt 
Movaraunnahmi esa uning o'g'Ii Ulug'bek Mirzo 1409-1449 yillarda 
idora qilishdi. Temuriylar davlati ikki yirik hokimiyatga ajralgan bo'lsa­
da, har ikkala mamlakat o'rtasidagi ijtimoiy-siyosiy, madaniy-ma'rifiy 
aloqalar tobora yuksala bordi. Hirot va Samarqand yirik madaniy markazga 
aylandi. Ayniqsa, Ulug'bek Mirzo ma'rifatparvar hukmdor sifatidajuda 
muhim ilmiy-madaniy ishlami amalga oshirdi. Amir Temur zamonida 
qurilishi boshlangan «Bibixonim» masjidi, «Go'ri AmiD) maqbarasi va 
Shohizinda binolari majmui Ulug'bek Mirzoning sa'y-harakatlari bilan 
nihoyasiga yetkazildi. Bulardan tashqari, bu ulug' hukmdor «ehil ustun» 
(<<Qirq ustun»), «Bog'i maydon» kabi bir necha bog'lar barpo qilib, 
obodonchilik ishlariga diqqatini qaratdi. Ulug'bek Mirzoninng Buxoro, 
Samarqand, G'ijduvon va boshqa joylarda qurdirgan madrasalari ilm­
ma'rifat taraqqiyoti uchun muhim ahamiyat kasb etadi. 

1424 yilda Muhammad Tarag'ay (Ulug'bek) nujum ilmini teran 
o'rganish maqsadida Samarqanddagi Obi rahmat suvi yonidagi tepalikda 
uch qavatli muhtasham rasadxona barpo etdi. U yerda Qozizoda Rumiy, 
G'iyosiddin Jamshid, Ali Qushchi kabi olimlar ishtirokida sayyoralar 
olamining sirIarini aniqlab, 1018 ta yulduzning holat-harakatini o'rganib 
chiqishadi. Buyuk olimning «Ziji jadidi Ko'ragoniy» «<Ko'ragoniyning 
yangi yulduzlar jadvali») ana shu kuzatishlari asosida vujudga keladi. Shoh 
va olim Ulug'bek Mirzo san'at va adabiyot bilan shug'ullanar, san'atkorlar 
va shoirlarga homiylik qilar, Alisher Navoiy ta'biri bilan aytganda, «Gohi 
nazmga mayl qilur erdi» (MAT.13-jild. 166-bet) 1447 yilda Shohruh 
Mirzo vafot etadi. Oradan ikki yil o 'tgach , 1449 yilda ulug' olim va 
hukmdor Ulug'bek Mirzo o'z o'g'Ii Abdulatif Mirzo tomonidan fojiali 
qat! etiladi. Bu voqealar temuriy shahzodalar o'rtasida toj-u taxt kurashini 
yanada keskin qilib qo'yadi va avj oldiradi. 1450 yilda ota taxtini egallagan 
padarkush Abdulatifham o'ldiriladi. Uning saltanat taxtidagi hukmronligi 
bor-yo'g'i olti oygina davom qiladi, xolos. Temuriy shahzodalar o'rtasidagi 
toj-u taxt uchun olib borilayotgan kurashlar 1450 yilning boshlarida 
ancha kamayib qoladi. Xuroson 1451-1457 yillarda Shohruhning nabirasi 
Abulqosim Bobur Mirzo, Movarounnahr esa 1452 yildan e'tiboran 

122 



Mironshohning nabirasi Abusaid Mirzo ixtiyoriga o'tadi. Abulqosim Bobur 
Mirzo Alisher Navoiy va Husayn Boyqaroga homiylik qilgan temuriy 
hukmdorlaridan biridir. U vafot etgach, 1457 yilda Abusaid Mirzo Xuroson 
va Movarounnahrni birlashtirishga muvaffaq bo'ladi. Temuriy 
hukmdorlaridan faqat Abusaid Mirzogina Alisher Navoiyga yaxshi 
munosabatda bo'lmagan. U Hirot hukmdori sifatida Husayn Boyqaro 
avlodlari, jumladan, uning maktabdosh do'sti Alisher Navoiyni o'ziga 
ashaddiy dushman deb bilgani uchun ham ulug' shoirni Xurosondan 
uzoqlashtiradi. Bu haqda Zaxiriddin Muhammad Bobur: «Bilmon, ne 
jarima bila sulton Abusaid Mirzo Hiridin ixroj qi1dh~ (Bobumoma. 
Toshkent, 1960, 233-bet), - deya munosabat bildiradi. 

1469 yilning boshlarida G'arbiy Eronni ishg'ol etish uchun olib 
borilgan kurashlarda Abusaid Mirzo mag'lubiyatga uchraydi va fojeali 
o'ldiriladi. Shu yili Hirot taxtini egallagan Umarshayxning nabirasi 
Sulton Husayn Boyqaro Xurosonda hukmronlik qila boshlaydi. 
Movarounnahr esa Abusaid Mirzoning o'g'illari Sulton Ahmad, Sulton 
Mahmud va Umarshayxlar tomonidan bo'lib olinadi. 

Sulton Husayn Boyqaro davrida Xuroson poytaxti Hirot yirik madaniy 
markazga aylanadi. Bu davrda ilm-fan, san'at, badiiy adabiyot rivojlandi. 
Albatta, bunday jiddiy ijobiy o'zgarishlarda Abdurahmon Jomiy va Alisher 
Navoiylaming ham xizmatlari nihoyatda ulug'dir. Temuriy hukmdor 
hamda Abdurahmon Jomiy va Alisher Navoiyning sa'y-harakatlari bilan 
poytaxtda iqtidorli shoir-u olimlar, hunannandlar to'planadi. Birqancha 
madrasalar, madaniy va sog'lomlashtirishga qaratilgan inshootlar barpo 
etiladi. Husayn Boyqaroning o'zi ham «Husayniy» taxallusi bilan ijod 
qilib, dilbar she'rlar yaratadi. Uning «Devon» va «Risola» asari bizgacha 
yetib kelgan. Bu hukmdor san'at va adabiyot ahliga homiylik qilish bilan 
bir qatorda, manbalarda qayd etilishicha, ijod ahliga qarata turkiy tilda 
asarlar yozish haqida farmon ham chiqargan. 

XV asming oxirlariga kehb, temuriy davlatlari tobora inqirozga yuz tuta 
boshladi. Ayniqsa, Movarounnahrning parchalanishi bu inqirozni ancha 
tezlashtirdi. Sirdaryoning quyi oqimida yashovchi o'zbeklar Abulxayming 
o'g'li Muhammad Shayboniyxon tarafiga o'ta boshladilar. Movarounnahrda 
temuriy hukmdorlarini birlashtira oladigan shahzoda yoki podshoh 
bo'lmaganligidan foydalangan Shayboniyxon 1499 yilda Buxoroni, 1500 
yilda Samarqandni, 1505 yilda Xorazmni o'ziga bo'ysundiradi. 1506 yilda 
Husayn Boyqaro vafot etgach, Xuroson ham parchalana boshladi. 1507 

123 



yilda Muhammad Shayboniyxon Xuroson poytaxti Hirotni ham o'z 
ixtiyoriga o'tkazadi. Temuriy shahzodalardan Zaxiriddin Muhammad Bobur 
bobomeros saltanatini qayta tiklash orzusida uzoq yillar kurashdi, ammo 
har gal ham Shayboniyxon qo'sbinlarining qo'li baland kelib, uning bu 
shirin orzusi qiyomat qarziga aylanadi. 

Shayboniyxon ham Amir Temur idora usuliga qat'iy amal qildi. Saroyga 
olim va shoirlar, san'at ahlini to'pJadi. O'zi ham she'rlar YOZlb, devon tuzdi. 
Shuningdek, u «Bahr uI-hido~ «(Hidoyat dengizi») nomli dostonining ham 
muallifidir. Shunday qihb, XVI asrning bashlaridan Xuroron va Movarounnahrda 
temuriylar saltanati o'mida shayboniylar hokimiyati o'rnatildi. Bu hokimiyat 
yuz yil davomida hukm surdi. Muhammad Shayboniyxon esa 1510 yilda Eron 
shohi Ismoil Safaviy bilanjangda mag'lubiyat,gp uchrndi va o'ldirildi. Shayboniylar 
sulolasi hukmronligi davrida ham toj-taxt uchun kurashlar temuriy1ardan 
meros bo'lib o'tdi va yanada kuchaydi. 

XN asrning oxirida «Muhabbatnoma» muallifi Xorazmiy, Qutb 
Xorazmiy, Sayfi Saroyi kabi shoirlar barakali ijod qilishgan bo'lishsa, XV 
asming birinchi yarmida Haydar Xorazmiy, Atoiy, Sakkokiy, Gadoiy, 
Lutfiy, Hofiz Xorazmiy kabi so'z san'atkorlari badiiy ijod bilan shug'ullanadi. 
XV asming ikkinchi yarmi o'zbek mumtoz adabiyoti tarixida, haqiqiy 
ma'noda, Alisher Navoiy davri bo'ldi. XVI asrda esa Zaxiriddin Muhammad 
Bobur, Muhammad Solih, MajIisiy, Xoja kabi mumtoz ijodkorlar adabiyot 
ravnaqiga o'zlarining munosib ulushlarini qo'shishga muyassar bo'lishdi. 

XN-XV asrning birinchi yarmida turkiy adabiyot olamida adabiy 
tur va janrlar ancha takomillashdi. Shoirlar yangi janrlarda ijod eta 
boshlashdi. Nazm badiiy adabiyotda yetakchi tur vazifasini o'tashda 
davom etdi. Shoirlarimiz (aniqrog'i, Alisher Navoiy) lirikaning 16 
janrida qalam tebratishdi. Turkiyadabiyotda Nosiruddin Rabg'uziyasarida 
ilk bor uchragan g'azal namunasi bu davrga kelib, badiiy adabiyotdagi 
eng yetakchi she'riy shaklga aylandi. G'azalning mavzu doirasi ancha 
kengaydi. Unda ramziy-majoziy ma'no anglatuvchi badiiy timsollardan 
keng foydalanildi. Mana shu timsollar vositasida ilohiy va majoziy ishq, 
orifona g'oyalar, axloqiy-ma'naviy qarashlar badiiylashtirildi. Hajviy 
g'azallar ijod etildi. Birgina Alisher Navoiyning o'zi 3000. dan ortiq 
turkiy va forsiyda mana shu janrda asarlar yozdi. «Xazoyinul-maoniy. 
devonidan ulug' shoirning 2600 dan ortiq g'azali o'rin oldi. 

XV asrning ikkinchi yarmidan XVII asrgacha bo'lgan davrda 
muxammas, ruboiy, qit'a kabi janrlar nazmning asosiy she'riy shaldlari 

124 



bo'lib qoldi. Muxammasning ikki ko'rinishi: biror shoirning faqat o'ziga 
tegishli misralardan tarkib topgan (muxamrnasi tab'i xud) muxammaslar 
hamda o'zga shoir g'azaliga muxammas bog'lash, ya'ni g'azal baytlariga 
uchtadan misralar qo'shib, uning bandlarini besh satrdan tarklb berish 
(muxammasi taxmis) kabi muxammaslar vujudga keldi. Taxmis­
muxammaslar alohida ahamiyatga molik bo'hb, ular o'zaro ta'sirlanish, 
bellashish, javob aytish tarzida paydo boola boshladi. Shubhasiz, shoirlar 
o'tmishda yashagan yoki zamondosh ijodkor1aming eng yaxshi deb topilgan 
g'azaliga muxammas bog'ladilarki, bu rna'lum rna'noda g'azal va unga 
muxammas bog'lash shoirning ijodiy salohiyatini belgilashda bir mezon­
me'yor vazifasini o'tadi, deyish mumkin. Shoirlar axloqiy-ta'limiy va 
falsafiy qarashlarini qit'a va ruboiy kabijanrlarda badiiy ifoda etishdi. 

Bu davrda faqatgina turldy adabiyotga taalluqli bo'1gan va she'IXODga ko'proq 
badiiy zavq bag'ishlaydigan tuyuqjanrining vujudga kelishi muhim ahamiyat 
kasb etadi. Tuyuqjinos san'ati vositasida vujudga kelgan she'riy shakl bo'hb, 
to'rt misradan tarlab topadi. Tuyuqda misra1ar a-a-b-a tarzida omonim so'zlar 
asosida qofiyalanadi. Bu she'riy shakl qat'iy ramali musaddasi maqsurvaznida 
(foilotun foilotun foilon) yoziladi. Adabiyotshunos N.Mallayevning 
ma'lumotiga ko'ra, dastlabki tuyuq namunasi turkiy adabiyotda XN asr 
shoiri Burhoniddin Sivosiy devonida uchraydi (Mallayev N. O'zbek adabiyoti 
tarixi, Toshkent, 1976, 216-bet). Bulardan tashqari, 1irik turning musaddas, 
musamman, mustazod, tarji'band, tarkibband, qasida, marsiya, 
soqiynoma, lug'z, muarnmo kabi janrlarida ham ijod etildi. 

Mumtoz adabiyotimiz tarixida muhim bosqich bo'lgan bu davrda 
noma, munozara, doston, hikoya, masal va memuar kabi janrlar ham 
vujudga kelgan. Xorazmiy «Muhabbatnoma. asari bilan nomajanriga (turkiy 
adabiyotda, albatta) asos 8Oldi. Bu shaklda yaratilgan asarlarda epik bayon 
his-tuyg'ularning nozik ifodasi bilan badiiylashtirilishiga ko'ra, noma­
liro-epik turga yaqinlashdi. Liro-epik tur ham ancha ravnaq topdi. Ishqiy­
romantik (<<Yusufva Zulayho», «Gul va Navro'z», «Farhod va Shirin», 
«Layli va Majnun», «Sab'ai saYYOf»), falsafiy-ta'limiy (<<Gulshanul-asrof», 
«Hayratul-abrof» ), falsafiy (<<Lisonut -tayr» ), tarixiy (<<Shayboniynoma») 
va qahramonlik «(Saddi Iskandariy») kabi dostonlar masnaviy shaklida 
ijod etildi. Munozara janri esa ham nasriy, ham nazmiy ko'rinish kasb 
etdi. hikoya, masal, memuar janrlarida ham barakali ijod etildi. O'zbek 
mumtoz adabiyotida Alisher Navoiyning «Xamsatul-mutahayyirin», 
«Holoti Sayid Hasan Ardashef», «Holoti Pahlavon Muhammad» asarlari, 

125 



Zahiriddin Muhammad Bobur «Boburnoma.»sining vujudga kelishi o'zbek 
nasrining ancha taraqqiy etganligini dalillaydi. Shunday qilib, bu davrda 
juda ko'p she'riy shakllar bilan birga badiiy nasrning nodir namunalari 
ham vujudga keldi va takomi1lashdi. 

S.2. Adabiy aloqalar. Tarjima adabiyoti va adabiyotsbunoslik 
asarlari 

G'oyaviy-ma'naviy sarchashmalari Qur'oni karim, Hadisi sharif 
va tasavvufta'limoti hisoblangan Sharq adabiyoti namoyandalari badiiy 
ijodida adabiy ta'sir, adabiy aloqalar masalalari g'oyatda muhim 
ahamiyat kasb etadi. Mumtoz she'riyatda g'oyani qay holda rangin 
ifodalanishi she'rning badiiyatini belgilovchi omil ekan, shubhasiz, 
Sharq xalqlarining mumtoz ijodkorlari bir-birlarining adabiy 
tajribalaridan ilhomlandilar, ilg'or adabiy an'analarni davom ettirib, 
uning yuksalishiga o'zlarining hissalarini qo'shdilar. 

XIV asr o'rtalaridan XVII asrgacha bo'lgan davr o'zbek mumtoz 
adabiyoti o'ziga qadar shakllangan Sharq xalqlari adabiyoti ilg'or 
an'analarini teran o'rganib, kamol toptirgan, ayni choqda, keyingi 
bosqich shoirlari uchun maktab bo'larli adabiy meros qoldirgan muhim 
jarayondir. Bu davrda Rudakiy, Firdavsiy, Fariduddin Attor, laloluddin 
Rumiy, Xoqoniy, Nizomiy, Salmon Sovajiy, Xusrav Dehlaviy, Sa'diy, 
HofIz va Kamol Xo'jandiy singari buyuk Sharq so'z ustalarining asarlari 
turti xalq vakillari tomonidan sevib o'qilar, Movarounnahr, Xorazm, 
Xuroson, Eron, Ozarbayjon, Hindiston va boshqa yurtlarning kotiblari 
tomonidan kitobat qilinar, musavvirlari tomonidan asarlari minatyuralar 
bilan ziynatlanar, tazkiralarda bu ulkan iste'dod sohiblari haqida 
ma'lumotlar berilardi. Zikri o'tgan davrda ijod etgan LutfIy Shoshiy, 
Abdurahmon lomiy, Alisher Navoiy kabi shoirlar Sharq adabiyotining 
ulug' namoyandalari HofIz va Sa'diy singarilar qatoridan o'rin oladi. 
Mashhur Ozarbayjon shoiri Nizomiy Ganjaviy asos solgan xamsachilik 
an'anasi bu davrda o'zining eng yuksak cho'qqisini zabt etdi. Haydar 
Xorazmiyning «Gulshanul-asror» dostoni Nizomiy Ganjaviy «Panj 
ganj»ining ilk dostoni «Maxzanul-asror»gajavobiya tarzida turkiy tilda bitildi. 
Ulug' fors-tojik shoiri Abdurahmon lomiy o'zining «Haft avrang» asari 
bilan xamsachilik taraqqiyotini yangi bosqichga ko'tardi. Turkiy tilda Alisher 
Navoiyning «Xamsa» asari vujudga keldi. Shuningdek, bu an'anani davom 

126 



ettirgan rnarog'alik shoir Mavlono Ashraf Alisher Navoiyning tahsiniga 
sazovor bo'lgan «Xamsa.sini yaratdi. 

Ulug' o'zbek shoiri Alisher Navoiyning qalb daftari varaqlanar 
ekan, unda buyuk rnutafakkiming o'z ustozlari sha'niga aytilgan ko'plab 
dil so'zlari, haroratli satrlari ko'zga tashlanadi. Ayniqsa, Nizorniy 
Ganjaviy, Arnir Xusrav Dehlaviy, Nuriddin Abdurahrnon Jorniy, 
Mavlono Lutfiy, Shayx Muslihiddin Sa'diy, Shamsuddin Xoja Hofiz 
Sheroziy singari Sharq she'riyati allomalariga bo'lgan yolqinli rnuhabbati 
yorqin sezilib turadi. Mubolag'asiz aytish rnumkin, Alisher Navoiyning 
biron bir asari yo'qki, unda o'sha buyuklar sharafi ulug'lanmagan bo'lsin! 
Shu nuqtai nazardan, uning «Xarnsa»si katta ahamiyat kasb etadi. 
«Hayratul-abror» dan kO'chirilgan mana bu satrlami his-hayajon~iz 
rnutoala qilish irnkondan tashqaridir. 

Menki talah yo'lida qo'ydim qadam, 
Bordur umidimki, ebu tutsam qalam. 
Yo'ldasa, bu yo'lda Nizomiy yo'lum, 
Qo'ldasa, Xusrav bila Jomiy qo'lum, 
Nukta sururida ravo bo'lmag'ay, 
Buki Navoiyga navo bo'lmag'ay. 

(Alisher Navoiy. Xamsa. Toshkent, 1960, 32-bet) 
Ko'rinadiki, Alisher Navoiy so'z rnulkining rna'ruf 

dostonsarolaridan rna'naviy madad so'raydi, ular ruhi va asarlarining 
rna'naviy-rna'rifiy xayrixohligiga katta umid bog'laydi. O'zbek, tojik, 
ozafuayjon, hind shoirlari ijodida qur'oniy-irfoniy g'oyalar harnda xalq 
og'zaki ijodi ta'siri tobora teranlashib boradi. Markaziy Osiyo xalqlari 
yozrna adabiyotida sayyor rnavzularga murojaat etish ham o'zaro adabiy 
aloqalaming bir ko'rinishi sifatida namoyon bo'ladi. Bu hodisa davr 
ijodkorlari tomonidan yaratiigan asarlarda o'z ifodasini topishi bilan 
bir qatorda, keyingi davr shoirlari ijodida yanada takomillashtiriladi. 
Jumladan, o'zbek shoiri Durbekka nisbat beriladigan «Yusufva Zulayho» 
asari rnavzuiga Ozarbayjon shoiri Xatoiy, tojik shoiri Abdurahmon 
Jomiylar rnurojaat qilib, an'ana zaminida yangi ijodiy asar bunyod 
qildilar. Shuningdek, Xoja Irnornuddin Lohuriy, tojik shoirlari Xotifiy 
va Hiloliy, Ozarbayjon shoirlari Fuzuliy va Haqiriy hamda yana bir 
qator qalamkasWar d..ayli va Majnun. rnavzuini qalamga olishdi. Bu 
sayyor rnavzular xalqlar orasidagi do'stlik, adabiyotlar o'rtasidagi 
adabiy aloqalar rishtalarini yanada rnustahkamladi. 

127 



xv asrning zabardast shoirlari Nuriddin Abdurahmon Jomiy va 
Alisher Navoiyning do'stlik hamda ijodiy hamkorlik munosabatlari 
o'zbek, tojik adabiy aloqalarini yanada yuksak pog'onaga ko'tardi. 
Ayniqsa, Alisher Navoiyning ikk.i tilda ijod qilishi bu borada muhim 
ahamiyat kasb etdi. Alisher N avoiy ijod maktabining tojik, turkman, 
ozarbayjon va yana qator turkiy xalqlar adabiyoti rivojiga ko'rsatgan 
ijobiy ta'sirini akademiklar A.M.Mirzoyev, H.Orasli, B.A.Qoriyev 
singari yirik adabiyotshunoslar ilmiy o'rganib, adabiyotshunoslik fani 
uchun nihoyatda zarur bo'lgan qimmatli mulohazalarni bayon etdilar. 
A.M.Mirzoyev Alisher Navoiyning fors-tojik adabiyoti oldidagi 
xizmatlari haqidagi qarashlarini xulosalar ekan, yozadi: «Shu tariqa 
Alisher Navoiy nafaqat turkiy adabiyotning buyuk bir namoyandasi, 
adabiyot va san'at ahlining homiysi hamda XV asming ikkinchi yarmidagi 
Movarounnahr, Xuroson va Eron xalqlarining ilmiy- adabiy va san'ati 
taraqqiyotiga qudratli asoschi bo'libgina qolmay, balki Abdurahmon 
Jomiydan keyin, XV asr fors-tojik g'azalchiligining eng buyuk 
vakillaridan biri sifatida, bizning adabiyotimiz tarixidan ham munosib 
o'rin oladi. (Mirzoyev A. Foniy va HoHz.-«Navoiy va adabiy ta'sir 
masalalari». Toshkent, 1968, 62-bet). Xuddi shuningdek, Ozarbayjon 
adabiyoti ravnaqida ham Alisher Navoiy ijodidan bahramand bo'lish 
alohida ahamiyat kasb etadi, deyish mumkin. Jumladan, shoir 
Muhammad Fuzully o'zining «Layll va Majnun. dostonida Alisher 
Navoiy an'analarini davom ettiribgina qolmay, uni takomillashtirdi. 

O'zbek shoirlarining nomachilik bobidagi yutuqIari ozarbayjon shoiri 
Xatoiyning «Dahnoma. asarini yozishga, Amiriy, Yaqiniy, Ahmadiy 
va boshqalarning munozaralari Fuzuliyni shu janrda bir necha asar 
yozishga ilhomlantirdi. Turll xalqIarning shoirlari bir-birlarining asarlariga 
nazira yozdilar, g'azallariga taxmis bitdilar, tazmin qildilar. Mavlono 
LutHy va Alisber Navoiy kabi shoirIar fors-tojik tilida ham ijod qilgan 
bo'lsalar, tojik shoiri Binoiy o'zbek tilida asarlar yozdi (Mallayev N. 
O'zbek adabiyoti tarixi, Toshkent, 1976, 221-bet). 

Bu davrda taIjima adabiyoti ham bir qator muvaffaqiyatlami qo'Jga kiritdi. 
Ayniqsa, erkin trujima borasida Qutb Xorazmiy tomonidan o'zbek tiliga 
o'girilgan Nizomiy Ganjaviyning «Xusrav va Shirin. dostoni hamda Sayfi 
Saroyi tomonidan Shayx Sa'diy «Guliston»ini «Guliston bit-turlciy. nomi 
bilan taIjima qilishi yuksak ma'naviy ahamiyatga molik. Shuningdek, Ma'sud 
ibn Ahmad Sa'diy Sheroziyning «Bo'ston. asarini turkiytiJga o'ginli. «Malikul-

128 



• , kalom» Mavlono Lutfiy esa Sharofiddin Ali Yazdiyning «Zafamoma»si 
asosida turkiyda o'n ming misra hajmidagi qahramonlik dostonini yozadi. 

xv asr o'rtalaridan XVII asrgacha bo'lgan davrda Sharq adabiyoti, 
jumladan, o'zbek mumtoz adabiyotida turli janrlarda badiiy jihatdan 
mukammal asarlar vujudga keldi. Bu hodisa o'z navbatida 
adabiyotshunoslik fanining taraqqiy etishida keng imkoniyatlar yaratdi. 
Ayni davrda ham adabiyotshunoslik hamda adabiy tanqid o'ziga xos 
yo'nalishda, turli-tuman shakllarda namoyon bo'ladi. Taniqli 
shoirlarning asarIarini to'plash, kitobat qilish ana'anasi davom etadi. 
Jumladan, temuriy hukmdorlaridan Shohruh Mirzoning uchinchi o'g'li 
Boysunqur Mirzo rahbarligida fors-tojik shoiri Abulqosim Firdavsiy 
«Shohnoma»sining bir necha qo'lyozmalarini chog'ishtirish asosida 
ishonchli mukammal matn vujudga keltiriladi. XV asrning ikkinchi 
yarmida Xusrav Dehlaviyning kichik she'riy asarlarini to'plab, alohida 
devonlar holida tartib berilishi, ko'paytirilishi ham muhim adabiy 
hodisadir. Shuningdek, XIV-XV asrlar adabiyoti bo'yicha yangi 
tazkiralar tuzildi. Zamonasining iqtidorli olimi va shoiri Faxriy Hirotiy 
«Radoiful-ash'or» (<<Radifdosh she'rIa!») bayozini yaratdi. Navoiy 
asarlari asosida «Badoyiul-Iug'at» kitobi vujudga keldi. 

Mazkur davrda adabiy-tanqidiy qarashlar faxriya, debocha, 
manoqib, turli she'riy parchalar, she'r va shoirIik haqidagi maxsus 
asarlar, tazkira va tarixiy kitoblar tarkibida rivoj topdi. Bu hodisa oldingi 
davrIarga qaraganda, adabiyotshunoslikning ancha ravnaq topganligi 
hamda adabiy-tanqidiy qarashlarni ifodalashda aniqIikka e'tiborning 
birmuncha kuchayganligini ko'rsatadi. Chunonchi, aruz vazni, qofiya, 
muammo janri va adabiyotning boshqa dolzarb masalalari haqida bir 
necha asarlar vujudga keldi. Shayx Ahmad Taroziyning she'riy janrlar, 
san'atlar, qofiya, muammo hamda turkiy aruzga doir risolalarini o'zida 
mujassam etgan «Funun ul-balog'a» kitobi, Yahyo Shaybakning aruzga 
doir ikki risolasi, Sayfi Buxoriyning «Aruz. risolasi, Kamoliddin 
Husaynning muammo haqidagi risolasi, Abdurahmon Jomiyning 
muammo (muammoga doir uch risola) va qofiya hamda aruzga doir 
risolalari, Alisher Navoiyning «Mezonul-avzon», «Majolis un-nafois» 
va «Risolai muammo» asarlari, Bobur Mirzoning (<<Muxtasar.) aruz 
risolasi, Hiloli¥ning «Risolai qofiya»si, Atoulloh Husayniyning «Badoyi' 
us-sanoyi'» asari kabilar shular jumlasidandir. Bulardan tashqari, 
Abdurahmon Jomiy va Alisher Navoiyning rang-barang janrdagi 

129 



asarlarida, Zayniddin Mahmud Vosifiyning «Badoyi' ul-vaqoe'., 
Zahiriddin Muhammad Bobuming «Bobumoma»sida adabiyot tarixi 
va nazariyasiga oid nodir ma'lumotlar, fikr-mulohazalar bildiriladi. 

Abu Mansur as-Saolibiyning <<Yatimat ad-dahr» asari tazkirajanrining 
ilk namunasi bo'lsa, asli buxorolik bo'lib, keyinchalik Hindistonda muqim 
yashagan Muhammad Avfiy XIII asming birinchi choragida «Lubob ul­
albob» (<<Q'zaldaming o'zagi») tazkirasini yozgan edi. XV asr esa 
tazkirachilik taraqqiyotida alohida bosqich bo'ldi. Bu davrda ilk turkiy tazkira 
Shayx Ahmad bin Xudoydot Taroziyning «Fununul-balog'a» (<<Yetuklik 
ilrnlari») nornli asari (hijriy 840, rnilodiy 1436-1437 yillarda) dunyo 
yuzini ko'rdi (Qarang: Hayitmetov A Temuriylar davri o'zbek adabiyoti. 
Toshkent, 1996, 19-26-betlar). Aslida Shayx Ahmad Taroziyning «Fununul­
balog'a» asariga nisbatan qo'llangan tazkira atamasi nisbiy mohiyat kasb 
etadi. Chunki muallif o'z davri ijodkorlari haqida maxsus ma'lumot berishni 
o'z oldida vazifa qilib qo'ygan emas. U she'riy janr, san'atlarva aruz haqida 
nazariy mulohazalami bayon qilarkan, o'z nazariy mulohazalarini 
tasdiqlash maqsadida turli zamonlarda yashagan turkiygo'y hamda 
forsiyzabon shoirlar she'rlaridan misollar tanlaydi. Ana shu tariqa «Funun 
ul-balog'a» she'riy guldasta-tazkirani eslatadi. Shuningdek, Davlatshoh 
Samarqandiyning «Tazkirat ush-shuaro» va Alisher Navoiyning «Majolis 
un-nafois» hamda «Nasoyim ul-muhabbat» asarlari bu davrda yaratilgan 
tazkiralaming eng mumtozlari sanaladi. Abdurahmon Jomiyning 
«Bahoriston» asari ham tazkirachilik taraqqiyotida muhim ahamiyatga ega. 
Mazkur asarning yettinchi ravzasi (bobi) tazkira tarzida yozilgan bo'lib, 
unda qirq shoir-u adiblar haqidagi ma'lumotlar jamg'arilgan. Bu 
yodnomalar keyingi davr tazkirachilik taraqqiyotiga ijobiy turtki berdi. 

5.3. Xorazmiyning «Muhabbatnoma»asari, uning badiiyati 

Xorazrniy o'zbek mumtoz adabiyotining yirik namoyandalaridan 
biridir. Bu iste'dodli ijodkorning hayoti va faoliyati, adabiy merosi 
haqidagi ma'lumotlar juda kamy etib kelgan. 

Shoirning hozircha bizga ma'lum yagona asari «Muhabbatnoma»ning 
muqaddima va xotimasida uning shaxsi qisman bo'lsa-da, o'quvchiga 
tanishtiriladi. Shuningdek, adabiyotshunos N . Mallayevning qayd 
etishicha, shoirning «Muhabbatnoma» asariga ilova qilingan she'riy 
«hikoyat» ham mavjud bo'lib, unda ijodkoming Sharq marnlakatlariga 
sayohatga chiqqanligi, jurnladan, Rum va Tayfundan o'tib, bir do'sti 

J30 



bilan Shomga safar qilganligi haqida ma'lumot beriladi (Mallayev N. 
O'zbek adabiyoti tarixi. Toshkent, 1976, 227-228-betlar). 

Xorazmiyning «Muhabbatnoma» asarijuda ko'p sharqshunos olimlaming 
e'tiborini o'ziga qaratadi. Jumladan, AM.Samoylovich, M.F.Ko'prulizoda, 
AM.Shchetbak kabi horijiy tadqiqotchilar bu borada qiziqarli ilmiy izlanishlar 
olib borishdi. Shuningdek, o'zbek adabiyotshunoslaridan S.Qosimov 1950 
yilda Xorazmiy ijodi bo'yicha nornzodlik clNiertatsiyasini himoya qildi. Bulardan 
tashqari, N.Mallayevning «O'zbek adabiyoti tarixi~>da va boshqa manbalarda 
shoir haqida ma'lumot beriladi. 

Xorazmiy ijodkorning taxallusi bo'lib, uning nomi hamon ma'lum 
emas. «MuhabbatnomID>da mazkur taxallus bir necha o'rinlarda keltiriladi. 
Chunonchi, asar xotimasidagi quyidagi baytlarda uning yozilgan yili 
ham o'z ifodasini topgan: 

«Muhabbatnoma. so'zin munda ayttim, 
Qomug'in Sir yaqosinda bitidim. 
Nazar birla agar Jamsen, gar Osaf, 
«Muhabbatnoma.ni qilsang musharraf. 
O'qig'i1 fotilia dur qibla yoni, 
Suvyunsun banda Xorazmiy ravoni. 
Bu daftarkim bo'lubtur Misr qandi, 
Y yetti yuz eUi to'rt ichra tugandi .•• 

(Xorazmiy. Muhabbatnorna. Kitobda. Muborak rnaktublar. Toshkent-
1987, 39-bet. Bundan keyingi misollar ham shu kitobdan olinadi va 
tegishli betlar qavs ichida ko'rsatiladi. - R.Y.,H.E.). 

Shoir «Muhabbtnoma»ning aksariyat qismini Sirdaryo bo'yida 
yozganligini e'tirof etadi. Asarning yozilgan joyi masalasiga kelganda, 
tadqiqotlarda Sirdaryo bo'yidagi Sig'noq shahri tilga olinadi (O'zbek 
adabiyoti tarixi. I-tom, Toshkent, 1978, 187-bet). Ijodkorning taxallusi 
uning Xorazmda tug'ilib o'sganligini dalillaydi. Shunday qilib, asar 
hijriy 754 yilda (melodiy 1353-1354 yillarning qish faslida) Sirdaryo 
atrofida yozilgan. «Muhabbatnoma» Oltin O'rda hukmdorlaridan bo'lgan 
Muhammad Jonibekning (1342-1357) Sirdaryo muzofotidagi amaldori 
Muhammadxojabekning taklifi bilan qish faslida ijod etilganligi asarda 
shoir tomonidan quyidagicha bayon etilgan: 

Tabassum qildi, aydi: «Ey faloni, 
Keturgil bizga loyiq armug'oni. 
Ko'ngul bahrinda ko'p gavharlaring bor, 

131 



Ochunda porsiy daftarlaring bor. 
Muhabbat nardini ko 'plardin uttung, 
Shakartek til bila olamni tuttung. 
Tilarmankim, biziog til birla paydo 
Kitobe aylasang bu qish qotimdo. 
Kim ush eltek kechar ayyomi foniy, 
Jahonda qolsa bizdin armug'oni •• 
Qabul qildim, yer o'ptim, aydim «Ey shoh! 
Eshiking tuprog'i - davlatli dargoh. 
Kuchum yetmishcha ko'p xizmat qiloyin, 
Jahonga ezgu otingni yoyoyin. 
Bokun toogqa tikin may no'sh qilg'io, 
Badiha bu g'azaloi go'sh qilg'in. (1l-12-b.). 

Ko'rinadiki, «Shakartek til bila olamni tubgan Xorazmiy 
«Muhabbatnoma»gacha ham badiiy ijod bobida yetarli tajribaga ega 
qalamkashlardan biri edi. Ikki tilni ham (forsiy va turkiy) hayotdan olgan 
zavqini badiiy va rayon ifodalash darajasida bilgan shoir dastlab zamona 
zayliga ko'ra, forsiyda qalam tebratdi. Parchada Muhammad Jonibek tilidan 
keltirilgan ishoraga muvofiq «Muhabbatnoma» uning turkiydagi dastlabki 
asari bo'lib chiqadi. Fikrimizcha, bu badiiy uslub qirrasining satrdagi 
jilosi bo'mog'i lozim. Aslida esa Xorazmiy «Muhabbatnom3»ga qadar ham 
turkiyda she'rlar yaratgan ko'rinadi. Chunki muayyan tajribaga ega bo'lmay 
tunb, bunday yirik she'riy asarni bunyod etishni tasavvurga sig'dirish 
dushvordir. Shayx Sa'diy «Guliston»ining Sayfi Saroyi tomonidan qilingan 
(1390-1391) tarjimasining Leyden universiteti kutubxonasida 
saqIanayotgan bir qo'lyozmasi tarkibida Xorazmiy taxallusli shoirning 
quyida matni ko'chiriladigan turkiy g'azali uchraydiki, bu adabiy 
ma'lumot wm bizning yuqoridagi xulosamiz foydasiga xizmat qiladi. 

~y • ytur: , .. oraznny a • 
Soldi niqob chehratin ul turki xovariy 
Bo'ldi yana jahoo yuzi oynatek oriy. 
Tun nafasig'a urdi quyosbing shuo'i o't, 
To'ldi aniog nasimi bilan ko'k mijmari. 
Qochti habash cheriki odam qal'asi taba, 
Chiqti esa ufuq qinidin subh xanjari. 
Aoqosi ko'k qofiniog ochti ikkinchi bor, 
Yulduz tuyuri barchasi turdi ari-bari. 

132 



Daryoqa cho'kti oy sadaftek ko'rinmas-ush, 
Sohilg'a tushti Zuhra-yu tiladi Mushtari. 
Soqiy, qadahni sun dag'i ravonakim, 
Bo'ldi ravona ko"l: uza xurshid sog'ari. 
Ishrat bila jahonni yigitlikta xush kechir, 
Kim hech kishiga qolmadi bu bevafo qari. 
Dunyo senga qolurmu, Sulaymong'a qolmadi? 
Ulkim anga musaxxar edi dev-u ham pari. 
Xorazmiyniog agar tani tuproq bo'lsa ham, 
Otin tiri tutar jahon ichra so'zlari 

(O'zbek adabiyoti tarixi. I-tom. Toshkent, 1978, 188-bet) 
Mazkur g'azalning turkona ohangi va uslubi Xorazmiy she'riyati ruhini 

eslatadi. Shunga ko'ra, bu g'azal ham «MuhabbatnoIlla» muallifJga tegishli, 
deyish mumkin. «Muhabbatnoma»ning ikki qo'lyozma nusxasi mavjud. 
Ulardan biri uyg'ur va ikkinchisi arab yozuvida ko'chirilgan. Uyg'ur 
yozuvidagi qo'lyozma 1432 (835) yilda Yazd shahrida, Mir laloluddin 
degan kishining topshirig'i bilan Boqi Mansur baxshi nomli kotib 
tomonidan ko'chirilgan. Mazkur qo'lyozmaning 158-177-varaqlaridan 
«Muhabbatnoma»ga o'rin berilgan bo'lib, qolgan qismida «Sirojul-qulub» 
( «Ko' ngillarning nuri») , «Masala kitobi» (<<Masal va matal kitobi»), 
«Rohatul-qulub» «<Ko'ngillarning rohati») kabi axloqiy-ta'limiy asarlar 
va Mavlono Lutfiy qalamiga mansub to'rt g'azal keltirilgan. 

haming arab yozuvidagi nusxasi 1508-1509 yillarda (hijriy 914 yilda) 
kitobat qilingan. Bu nusxada mustaqil mazmunga ega bo'lgan «xikoyat» asari 
ilova tarzida keltiriladi. «Muhabbatnollla» ning XX asrda chop bo'lgan turli 
majmua va darslik1aIga kiritilgan parchalari uchun arab yozuvidagi o'sha nusxasi 
asos qihb olingan. Mazkur nusxadagi «MuhabbatnoIlla» unga ilova qilingan 
she'riy «xikoyat. bilan birgalikda, 473 baytdan tarkib topgandir. 

Xorazmiyning «Muhabbatnoma» asari muayyan an'analarga ko'ra, 
Alloh hamdi bilan boshlanadi. Shundan soOng shoir Muhammad 
Xo'jabek bilan ko'rishganini bayon qiladi va ikki turkiy hamda bir forsiy 
g'azal keltiradi. Bulardan keyin «Muhabbatnoma»dan o'rin olgan 
masnaviy-«Muhammad Xo'jabek madhi» hamda «Vasful-hol aytur» kabi 
fasllar berilgan bo'lib, bular asarning muqaddimasini tashkil etadi. 
Asosiy qism nomalardan tashkil topgan. Shoir «Multabbatnoma» 
muqaddimasida quyidagi masnaviyni keltirib, maqsad-muddaosini 
o'quvchilari bilan baham ko'radi: 

133 



Kitobat bosbladim, anjoma yetgay, 
«Muhabbatnoma. Misr-u Sbomga yetgay. 
Bu xon uzra saloyi oma qildim, 
«Muhabbatnoma.ni o'n noma qildim. 
Qiloyin ikki bobin porsiy bam 
Kim, atlas to'n yarosbur bo'lsa mu'lam. 
Buron alqissa, bek madhin ayoyin 
Usb andin so'ngra noma bosblag'oyin (I3-bet). 

Faxriya tarzida bitilgan bu ajoyib baytlarda Xorazmiy asardagi 
nomalar sonining o'ndan iborat bo'lishini qayd etadi hamda 
«Muhabbatnoma»ning 2 bobi (nomasi)ni forsiy tilda ijod qilishini 
ta'kidlaydi. Biroq asarning xotimaviy-o'ninchi nomasidan so'ng 
keltirilgan quyidagi masnaviyda muallif maqsad-muddaosining 
o'zgarganligi ifodalanadi: 

Kel, ey soqiy, keturgil xusb sabuhi, 
Kim usbbu dam erur jonning futuhi. 
Icboling bodani gullar so'lisar, 
Tanimiz oqibat tuproq bo'lisar. 
Bu yerga yetti so'z ta'xir bo'ldi, 
Buron o'n dedim, ul 0'0 bir bo'ldi ••• (35-bet). 

Ko'chirilgan iqtibosga ko'ra, shoir «Muhabbatnom~>ni o'n noma tarzida 
tarkib bermoqchi bo'lgan. Ammo ijodiy ishjarayoni boshdagi rejaga tahrir 
kiritgan va shoir o'n birinchi nomani ham bitishga jazm qilgan. Biroq, 
negadir, asarning uyg'ur yozuvidagi nusxasida o'n birinchi noma mavjud 
emas. Asarning arab yozuvidagi qo'lyozmasiga tayangan adabiyotshunos 
N.Mallayev «Muhabbatnoma»ning o'n bir nomadan tuzilganligini qayd 
etadi. Darhaqiqat, «Muhabbatnoma»ning chop bo'lgan nusxalari o'n bir 
nomadan tarkib topgan va ulardan uchtasi 4-,8-hamda Il-nomalari fors­
tojik, qoigan sakkiz maktub o'zbek tilidadir. Aksariyat nomalar-masnaviy­
nomadan tashqari, g'azal, kichik soqiynomalarni ham o'z ichiga oladi. 
Shuningdek, asar xotimasida «g'azal., «Munojot», «qit'a», «Xotimatul­
kitob., mustaqil mazmunga ega «Hikoyat», «Iltimosin aytu[» kabi 
sarlavhalar ostidagi parchalar uchraydi. Asar fard bilan yakun topadi. 
Prof. N. Mallayev fikricha, birinchi noma tarkibida kelgan g'azal Muhammad 
Xojabek tilidan aytilgan ko'rinadi (Mallayev N. O'zbek adabiyoti tarixi. 
Toshkent, 1976, 230-bet). Shunday qilib, «Muhabbatnoma» noma, 
masnaviy, g'azal, qit'a, madhiya kabi janr namunalaridan tarkib topadi. 

134 



«Muhabbatnoma» haqida flkr bildirgan aksariyat mualliflarning 
ishlarida ayrim munozarali mulohazalar ham nazarga tashlanadi. Bunday 
bahsli o'rinlar asarning forsiy nomalari, ayniqsa, o'n birinchi maktubiga 
tegishlidir. Ko'pchilik mualliflar o'n birinchi maktubning uslub va vaznida 
asar tarkibidagi o'n nomaga nisbatan qandaydir «begonalik» va «saktalib 
ko'rishadi. Aslida esa «Muhabbatnoffia»ning turkiy hamda forsiy maktublari 
o'rtasida hech qanday mazmuniy va uslubiy tafovut nazarga tashlanmaydi. 
Turkiy hamda forsiy misralar qiyosiy o'rganilganda yuqoridagi ftkrga to'la 
qanoat hosil qilish mumkin. Xorazmiy ayrim forsiy misralarni turkiyda va 
aksincha, turkiy satrlarni forsiyda aynan berishga harakat qilgan. Aslida 
yuqoridagi «shubhalaD>ning negizi asar boshidagi «o'n» bilan xotimadagi 
«o'n bir»ga kelib taqaladi. Muallifning bunday tabiiy ishoralarini bu qadar 
ishonchsizlik bilan qabul qilish esa yaramaydi. Ijodiy jarayonning o'ziga 
xos bir maktab ekanligini, unda kutilmagan hodisalar yuz berishi, boshda 
chizilgan reja nogahoniy tahrirlarga uchrashining mo"tadil holat sifatida 
qabul qilish lozimligini nazarda tutsak, «o'n»ning «o'n birga» aylanishiga 
ham oddiy bir voqea sifatida qarash mumkin. Yana «Muhabbatnoma»ga 
javob tarzida yozilgan Xo'jandiyning «Latofatnoma», Said Ahmadning 
«Taashshuqnoma» vaAmiriyning «Dahnoma. asarlarining o'n nomadan 
tarkib topishi adabiyotshunoslikda kuzatilayotgan chalkashliklarga sabab 
bo'lib kelayotir. Jumladan, Xo'jandiy «Latofatnoma»ni yozishda bevosita 
Xorazmiyning «Muhabbatnoma» sidan ilhomlanadi. «Latofatnoma»dagi 
quyidagi misralar buning yorqin misolidir. 

Muhabbat jomidin ichsang sharobe, 
«Muhabbatooma.ga aysang javobe. 
Qabul ettim, qabuliyat yo'q erkan, 
8aIo urdim, saIohiyat yo'q erkan. 
Riyozat bahrig'a 80ldim o'zumni, 
Iborat silkig'a tortim so'zumni. 
Tilimda 8O'z, aIimda xoma bo'ldi, 
«Latofatooma. ham o'n noma bo'ldi 

<: (O'sha kitob, 411-bet) 
Ko'rinadiki, Xo'jandiy «Muhabbatnoma»ning o'n nomadan iborat 

bo'lgan nusxasigajavob yozgan. Shu o'rinda badiiy ijod tajribasida tez-tez 
ko'zga tashlanadigan o'z-o'zini tahrir hodisasini e'tibordan soqit qilmaslik 
lozim. Asar birinchi tahririni nihoyasiga yetkazgan muallif matnni jiddiy 
nazardan o'tkazarkan, uning mulammaligiga (ikki til bilan bog'liq 

135 



ranginlikka, shir-u shakarga) yanada quvvat berish maqsadida forsiy 
zabondagi o'n birinchi nomani qo'shganligi shak.-shubhasizdir. 

Xorazmiy «Muhabbatnoma»ni Alloh hamdi bilan boshlarkan, Sharq 
mumtoz adabiyoti an'analariga sadoqat saqlaydi va Parvardigorning 
yaratuvchanlik bilan aloqador fazilatlarini ko'rkam badiiy libosda beradi. 
Shu bilan bir qatorda, buyuk Bunyodkor mo'jizaisi bilan vujudga 
keltirilib, ilohiy ruhdan jon baxsh etilgan inson go'zalligini ulug'lash 
ham muallif diqqat markazida turadi. Asarning hamd qismida xuddi 
shunday uslubiy fazilatni kuzatish mumkin: 

Ulug' tangrining otin yod qildim, 
cMuhabbatnoma.ni bunyod qildim. 
Iki yoqtu guhar olamga bergan, 
Muhabbat ganjini odamga bergan, 
Falakning daftarindin tunni bo'yg'an, 
Jahon bunyodini so'z uzra qo'yg'an. 
Yeti qad zarnigor ayvoni volo, 
Yaratti olti kunda haq taolo. 
Havo uzra berur shunqorg'a quni 
To'lun oydek qilur bir qatra suvni. 
Aningkim, 01 enginda meng yaratti, 
Bo'yi birla sochini teng yaratti 

(Navoiyning nigohi tushgan. Toshkent-1986, 41-bet) 
UIug' Tangrini vasfiga atalgan mazkur baytlarning so'ngida 

Allohning yaratig'i insonning ham benihoya go'zal ekanligi o'z ifodasini 
topgan. Shoir haq taolo ma'shuqaning go'zal yuzida xol yaratib, bo'yi 
bilan sochini teng yaratgan, - deya mahbubaning go'zal timsolini 
nihoyatda nazokat bilan badiiy ifoda etgan. 

Nomalar asarning yetakchi janri bo'lib, ular oshiqning o'z 
ma'shuqasiga yo'Hangan she'riy maktublaridir. Ularning o'ntasi 
to'g'ridan-to'g'ri ma'shuqaga murojaat bilan boshlanadi. Faqat ikkinchi 
nomanigina shoir: "Salomim gulga ayt, ey tong nasimi" ,-deya nasimi 
subhga ko'ngil izhorini bayon qilish shartli majoziy uslubiy jilosi bilan 
boshlaydi. Nomalar asosan ta'rif-tavsif yo'nalishida yozilgan bo'lib, 
ularning har birida shoirning Sharq mumtoz adabiyoti an'analaridan 
ijodiy foydalanganligi kuzatiladi. «Muhabbatnoma. tarkibidagi she'riy 
maktublarning mazmun-mohiyati, nomalarga xos xususiyatlar va 
badiiyati haqida muayyan tasavvur hosil qilish uchun "Avvalg'i nomani 

136 



aytur" faslidan olingan quyidagi parchani nazardan o'tkazish ayni 
muddaodir: 

Ayo, ko'rk icbra olam podshohi, 
Jahon tutti sening busnung sipobi 
Pari ruxsoralarning ko'rka boyi, 
Yuzung- navro'z-u qosbing bayram. oyi. 
Ko'ngul shirin so'zungga bo'idi Farhod, 
Ko'zung Kasbmir jodusig'a ustod. 
Qaro meng 01 yanoqioga yarosbur, 
Boshim doyim adoqingqa yarosbur. 
Bo'yung sarv-u sanobartek, beling qil, 
Vafo qilg'on kisbilarga vafo qil. 
Aqiqing subbatindin jon bo'lur so'z, 
Qamartek cbebrangga boqsa, qamar ko'z. 
Urur nargislaring novakni jong'a, 
Kular cbebrang cbechaktek arg'uvong'a. 
Muhabbat nori jondin ketmadi hech, 
Qo'lum siym olmangizga yetmadi bech. 
Saroydin bordi Chin-Mocbinga cboving, 
Qiyo boqsang bo'lur arslonlar oving. 
Tabassum qilsangiz sbakkar uyolur, 
Tishing injusidin gavbar uyolur. 
Jamoling y yetti olamga sipablar, 
Qatingda yer o'parlar jumla shablar. 
Falak isbqiog yo'linda besar-u poy, 
Isirg'ang donasi-Zubra, yuzung-oy. 
Latofat mulkida sultonsan, ey jon, 
Qamuq bosbdin-oyoqqa jonsen, ey jon. 
Qotig' kulsang magar og'zing bilurg'ay, 
Pari ko'rsa seni mendek tilurg'ay. 
Soching ming torina ming hur yetmas, 
Yuzungnung nurina ming nur yetmas. 
Agar bersa suyurg'ib baq taolo, 
Kerakmas sensizin fmlavsi a'io. 
Ko'ngulning qoDi barcba tosbqay, 
Ko'zumning yoshidiD kavsar bo'sbosbqay. 
Kishing sensizin ne joni bo'lsun, 

137 



Aningtek umrning ne soni bo'lsun. 
Shakar eming naboti Xizra o'xshar, 
Ayog'ing kimki o'psa, mango yoshar. 
Jamolingtek kishini yo'q jamoli, 
Darig'o, bo'lmasa erdi zavoli. 
Qiyomat ko'rkIusen, husnungga ne so'z, 
Yiroq bo'lsun jamolingdin yovuz ko'z. 
Dukun yo'qtur sen oytek ko'kta, asra, 
Qulung bechora Xorazmiyni asra. 

Masnaviy: 
Kel, ey soqiy, keturgil bodai nob, 
Kula-o'yna-yu ichsunlar bu as'hob. 
Kim, ush yeltek kechar ayyomi (oniy, 
Ajaldin hech kishining yo'q amoni. 
Sabrdin yaxshi yo'qtur, pesha qilsam, 
Du yo'lda sabr yo'q, andisha qiIsam 

(Muborak maktublar. 16-18-betlar) 
Har bir maktubdan keyin keltirilgan soqiynomada shoirning 

hayotdan olingan yuksak zavq-u shavqi, nozik hayotsevarlik tuyg'ulari 
go'zal badiiy ifodasini topgan. Mazkur soqiynomalardagi misralarda 
badiiy ifodalangan mazmun teran ilohiy-irfoniy mohiyat kasb etadi va 
aksariyat parchalar oxirida aynan takrorlanuvchi «Sabrdin yaxshi» 
baytidagi axloqiy-ta'limiy aqidalarga quvvat beradi. Aniqroq qilib 
aytadigan bo'lsak, Xorazmiyning mazkur asarini yaratishdan kuzatgan 
bosh muddaosi insoni komil qiyofasi manzaralarini rangin chizishdan 
iborat ekanligi yaqqol anglashilib turadi. Ayni mayl Xorazmiy 
«Muhabbatnoma»sida gavdalantirilgan yuksak insoniy fazilatlarning 
Davlat ta'lim standarti talab-tamoyillariga mos kelishini alohida ta'kidlash 
imkonini beradi. Baytlarda qayta-qayta murojaat qilinadigan may va ishq 
timsollari o'sha muddaoni yuzaga chiqarish yo'lida beminnat xizmat 
qiladi. Xorazmiyning tayanch murodi «bu o'tkinchi dunyoda do'stlar 
ishq mayidan bebahra qolmasinlac.dan iboratdir. «Muhabbatnoma»dan 
yuqorida ko'chirilgan birinchi nomaning o'ziyoq, shoir ijodiy 
salohiyatining nechog'Ii yuqori ekanligi xususida yetarli tasavvur paydo 
qilish imkoniyatini beradi. Shunday bo'lsa-da, parchadagi ba'zi baytlarda 
mujassamlashgan ichki-botiniy ma'nolar haqida fikr yuritish 

138 



Xorazmiyning badiiy mahorati xususida muayyan xulosalarga kelish 
uchun yo'l ochadi. Avvalo, shuni aytish joizki, nomalardagi dastlabki 
baytlarda shoir ilohiy va majoziy ishqni yonma-yon tutib tasvirlaydi. 
Shunday ohang quyidagi baytda ham kuzatiladi: 

Pari ruxsorlaming ko'rkaboyi, 
Yuzung-navro'z-u qoshing-bayram oyi. 

Ma'shuqa-pari ruxsorlaming eng ko'rklisi. Uning yuzi - Navro'z. 
Navro'zning lug'aviy ma'nosi «yangi kun». «Kun» turkiy tilda quyoshning 
ma'nodoshi hisoblanadi. Demak, yorning yuzi quyosh, uning qoshi 
esa-bayram oyi. Bayram oyi deganda, Navro'z bayrarni nazarda tutiladi. 
Ma'lumki, hamalning birinchi kuni yangi yilning boshi sifatida bayram 
qilinadi va «Navro'z bayrarni» deb ataladi. Shu kuni hamal oyi boshlanishi 
bilan samoda yangi oy ko'rinadi. Yangi oy-hiloldir. Hilol qoshni eslatadi. 
Shoir ma'shuqa yuzini Navro'zga qiyoslamaganda edi, uning qoshini 
bayram oyiga tashbeh qilolmagan bo'lardi. Bujihatdan olib qaraganda, 
«Muhabbatnoma» muallifi o'xshatish vositasida so'z ta'sirchanligini 
oshirishga erishgan. Shuningdek, quyidagi baytda shoirning jinos 
san'atidan mahorat bilan foydalangani namoyon bo'ladi: 

Bo'yung sarv-u sanobartek, beling qil, 
Vafo qilg'on kishilarga vafo qil. 

Ko'rinadiki, Xorazmiy ma'shuqaning tashqi qiyofasini tavsiflash 
bilan cheklanib qolmay, uning ruhiy-botiniy olamiga ham daxl qilish 
orqali o'zining axloqiy-ta'limiy qarashlarini ham badiiylashtirishga 
muassar bo'ladi. Bunda shoir «qil» so'zining ikki ma'noda 
qo'llanilishidan san'atkorona foydalangan. Shuningdek, keyingi rnisrada 
ish -harakat ma'nosidagi «vafo qil» birikmasi ham Xorazrniyning tub 
botiniy iddaosini yuzaga chiqarishga ko'maklashgan. 

Asarda Faridun, Sulaymon, Masih, Yusuf, Hotarni toy, Rustam, 
Ali, Muhammad Xo'jabek singari afsonaviy, ilohiy va tarixiy shaxslarning 
nom1ari ham uchraydi. Xorazmiy «Muhabbatnoma»da bu an'anaviy ilohiy­
irfoniy timsollarga ko'proq ta1meh san'ati imkoniyatlari nuqtai nazaridan 
murojaat qilib, she'rning badiiy nazokatini oshirishga harakat qilgan . 

• Muhabbatnoma»dan o'rin olgan Muhammad Xo'jabek madhiga 
atalgan misralar ham alohida ahamiyatga molik. Tasvirga ko'ra, 
Muhammad Xo'jabeksiz Jonibek mulkijonsiz tanga o'xshaydi. Xorazrniyga 
iltifot ko'rsatib, uni .Muhabbatnoma»day go'zal asarni bunyod qilishga 
ruhlantirgan qo'ng'irot naslidan bo'lgan hukmdor (Muhammad 

139 



Xo'jabek) o'z el-yurti uchun Sulaymon qadar ulkan xizmatlar qildi. 
Qarang, asarning mag'z-mag'zidan shaxsiyat emas, ijtimoiyyot, 
xalqchillik g'oyalari bosh qon tomiriday o'tib turadi. Mazkur parchadagi 
quyidagi bayt ham o'ziga xosligi bilan ajralib turadi: 

Quyoshtek davlating tobanda bo'isun, 
Eshingingda yeti ko'k banda bo'isun (l4-bet). 

Xorazmiy zamon hukmdoriga chin dildan tilak tilarkan, uning 
davlatini quyoshdek porloq bo'lishini istaydi. Bunda «davlab oltin, 
kumush singari moddiy boyliklar bilan bir qatorda, tabiiyki, marnlakat 
ma'nosida ham qo'llaniladi. Baytdagi o'xshatish va o'xshatilmish (davlat 
va moddiyat) o'rtasidagi o'zaro munosiblik ularning porloqligidadir. 
Shu bilan birga baytda quyoshning qiyomatgacha nur sochib turishiga 
ham ishora qilinadi va keyingi misradagi «yeti ko'k» birikmasini qo'llashda 
ijodkor uchun ana o'sha quyosh timsoli imkoniyat yaratib bergan. 

«Muhabbatnoma» aruzning hazaji musaddasi mahzuf (mafoiylun, 
mafoiylun, faulun) vaznida bitilgan. Undagi o'ziga xos ohang, badiiy 
ifodaning nafis nazokati Xorazmiyning yuksak iste'dod sohibi ekanligini 
tasdiqlaydi. Shoir ushbu asari bilan turkiy tildagi noma janrining keyingi 
taraqqiyotiga zamin hozirladi. Shuningdek, «Muhabbatnoma» o'zbek 
tili tarixini o'rganish uchun ham muhim mumtoz manba sanaladi. 

5.4. Qutb Xorazmiyning «Xusrav va Shirin. dostoni - erkin-ijodiy 
taIjimaning nodir namunasi 

Qutb Xonumiy o'zbek mumtoz adabiyotida «Qutadg'u bilig. va 
«Hibat ld-haqoyiq»dan so'ng «Xusrav va Shirin» nornli yirik hajrnli 
masnaviy yaratgan iste'dodli shoirdir. 

Shoirning]x>y ma'naviy-adabiy merosidan ana shu taJjima dostongina 
bizgacha yetib keJgan. Mazkur asar taniqli Ozarbayjon shoiri Nizomiy 
Ganjaviyning «Panj ganj.idan o'rin olgan «Xusrav va Shirin» dostoni 
asosida vujudga kelg'ln Jo'lib, unda Qutb Xorazmiyning ijtimoiy- siyosiy, 
axloqiy-ta'limiy, irfoniy-ilohiy qarashlari o'z ifodasini topgan. Shoir 
Nizomiy Ganjaviy dostonini o'zbek tiliga muvafTaqiyatli o'girish 
barobarida, unga jiddiy yangiliklar kiritib, erkin-ijodiy tarjimaning 
mumtoz namunasini meros qoldirdi. 

Qutb Xorazmiynir.g hayoti va faoliyati haqida «Xusrav va Shirin» 
dostonidagi ayrim ishoralar orqali ma'lum tasavvurlar hosil qilishimiz 

140 



mumkin. Dostondan anglashilishicha, shoir Xorazmda tug'ilgan. Shuning 
uchun aksariyat mumtoz manbalar va ilmiy tadqiqotlarda u Qutb 
Xorazmiy tarzida e'tirof etiladi. Doston muqaddimasidagi ma'lumotlarga 
ko'ra, shoir XIV asming o'rtalarida yashab ijod etgan. 

Qutb Xorazmiy «Xusrav va Shirin» dostonini Oltin O'rda poytaxti Sig'noq 
shahrida O'zbekxonning o'g'li Tanibek va uning xotini malika Xonmalikka 
bag'ishlab yozadi. Trujima -dostonning yaratilish sanasi manbalarda turlicha 
talqin etiladi. Jumladan, Tanibekning qisqa muddatlik hukmronligi 1340 
yilga tQ'g'ri kelganligi bois i1miy adabiyotlarda dostonning aynan shu yili 
yozilganligi qayd etiladi. Sharqshunos A TohiJjonov esa asar tarklbida kelgan 
bag'ishlovda Tanibek shahzoda tarzida tilga olinganligiga asoo1arub, ayni raqamni 
inkor etadi hamda «Xusrav va Shirin»ni 1330-1336 yillar orasida yozilgan, 
deb ta'kidlaydi (O'zbek adabiyoti tarixi. I-tom, Toshkent, 1978, 202-bet). 
Shuningdek, «Tazkirayi Qayumiy»da shunday ma'lumot beriladi: 
«Muhammad O'zbekxon va uning o'g'illari Tanibek va kichik o'g'li Jonibek 
va padarkush BerdI"beklar vaqtida Qutb Xorazmiy saroy doirasida edi. 

O'z akasi Tanibekni o'ldirib, xon bo'lmish otasi Jonibekni o'idirib, 
ular o'miga Berdibekning o'ltirishi voqea1ariga Qutb Xorazmiy shohid edi. 

Muhammad O'zbekxon 1342 yilda vafot etmish edi. O'miga xon 
bo'lmish Tanibekning xon bo'lishi ila va uning xotinining nomiga atab 
turkiycha dostonning yoza boshlagan edi» (Po'latjon Domullo Qayumov, 
«Tazkirayi Qayumiy», Toshkent, 1998, 42-bet). 

Ko'rinadiki, dostonning yozilgan davrini aniqlashdagi 
chalkashliklarga Tanibekning taxtga o'tirgan sanasidagi noaniqliklar 
(1340, 1342) sabab bo'lib kelmoqda. Shuningdek, dostonning 
muqaddimaviy kirish fasllari tarkibida «Shahzoda Tanibek madhi. deb 
nomlangan maxsus bobning borligi ham shubhalar uchun yo'l ochio 
bergan bo'lishi mumkin.Qutb Xorazmiy dostonning «Kitob nazm 
qilmoqqa sabab bayon ayur» bobida quyidagi misralarni keltiradi: 

Necba yiI bo'ldi jonim sukor erdi, 
Ko'ngulda ushbu andisha bor erdi. 
Netak shoh tobg'inga bir borgaman teb, 
Bu ko'ngIum qazg'usini torg'aman teb. 
Ko'rub ko'nglum kim asru rag'batim bor, 
Buyunli kim qatig'lom emdi ey, yor 
Ravon, ey Qutb, tarkio kech bo'lur bil, 
Ne bilg'aylar seni so'zlatmasang til. 

141 



Nizomiy nazmi yanglig' tuz so'zungni 
Ani bilgut xoningg'a bu 0 'zungni. 
Xonim birla malika otinga bir, 
Kitobe qilg'ug'a qil, tedi tadbir 

Qutb Xorazmiy. Xusrav va Shirin. Kitobda. Uch bulbul gulshani. T~hkent-
1986. 339-340-betlar. Bundan keyingi tegishli sahifalar qavsda ko'rsatJ.b beriladi. 
-R.V., H.B.). 

Ko'chirilgan iqtibosdan anglashiladiki, Qutb Xorazmiy necha 
yillardan beri Nizomiy Ganjaviy dostonini o'zbekchaga taIjima qilishni 
ko'ngIiga tugib yurgan. Shohning oldiga borib ijodiy niyatini unga aytish 
orzusi ham shoir qalbida yashagan. Shunda Qutbning yaqin do'stlaridan 
biri unga jo'yali maslahat berib, bu ishni tezroq bajarish kerakligini 
aytadi. Yuqoridagi parchadagi «Xonim birla malika otinga biD>-misrasi 
ham shunday xulosaga kelish uchun asos bo'ladi. 

Qutb «Xusrav va Shirin» d~onining hozircha yagona qo'lyozma nusxasi 
mavjud bo'lIb, u Parij Milliy kutubxonasida saqlanadi. Bu nusxa 1383-1384 
yillarda amir Qutlu Xo'janing tavsiyasi bilan kotib Barka Faqih ibni Barokaz 
Edg'u Qipchoqiy tomonidan Misrda ko'chirilgan. «Xusrav va Shirin» 
d~onining ushbu nusxasi 4740 baytdan iborat bo'lib, shundan 4685 bayti 
bevosita Qutb Xorazmiy qalamiga mansulxlir. Qolgan bir yuz o'n misra esa 
kotib tomonidan asarga ilova qilingan. Doston 91 bobdan tarktb topadi. Aw­
asliyati yuz bobdan iborat bo'lib, olti mingdan ziyodroq baytni o'z ichiga 
oladi. Qutb Xorazmiy Nizomiy Ganjaviy dostonining ayrim boblarini 
ixchamlashtiradi. Jumladan, Xusravning Rum qaysari huzuriga borib, undan 
madad olib qaytishi, so'ngra esa Bahrom Cho'binni rnavh etishi bilan bog'liq 
voqealar Nizomiy Ganjaviy d~onida ikki bobda bayon etilgan bo'lsa, Qutb 
Xorazmiy ulami qo'slnb yuboradi. BuJardan tashqari, Xusravning otashkadaga 
ketishi hamda u yerda o'g'Ii Sheruya tomonidan qatl etilishi tafsilotlari ham 
asliyatda ikki bobda ifodalangan bo'lsa, taIjirnada ular birlashtiriladi. Qutb 
Xorazmiy d~onining an'anaviy «hamd», «na't., «munojot» singari fasllari 
Nizomiy Ganjaviy d~nidagidek 5 bobni tashkil qiladi. Keyin esa «Shahzoda 
Tanibekxon madhi», «Malika marhuma Xonma1ik rnadhi», «Kitob nazm 
qilmoqqa sabab bayon ayur» boblaridan soOng «Xusrav va Shirin hikoyatining 
awali» sarlavhasi bilan asosiy voqea1ar taiSiloti boshlanadi. 

Qutb Xorazmiyning «Xusrav va Shirin~ dostoni turli adabiy majmualar 
va darsliklardan o'rin olgan. Dastlab, 1948 yilda ulug' Ozarbayjon shoiri 
Nizomiy Ganjaviy tug'ilgan kunning 800 yilligiga bag'ishlab Toshkentda 

142 



nashr etilgan «Guldasta» to'plamida dostondan parchalar e'lon qilindi 
(Guldasta, to'plam. Tuzuvchi Hodi Zarif. Toshkent, 1947). Shuningdek, 
«O'zbek adabiyoti~ kitobidan ham dostondan ayrim parchalar o'rin olgan 
(O'zbek adabiyoti, 4 tomlik, I-tom, Toshkent, 1959, 118-161-betlar). 
Dostonni nashr etish va ilmiy o'rganishda polyak olimi AZayongkovskiy, 
taniqli sharqshunoslar E.E.Bertels, G.Begdele, H.Zarif, N.Davron, 
N.Mallayev, A TohiIjonov va boshqalarning hissalari kattadir. Asarning 
qisqacha mazmuni quyidagicha: 

Sosoniy shohlardan Hurmuz keksayib qolgach, Xusrav ismli o'g'il 
ko'radi. Yusufdek ko'rkam jamolli bo'lgan shahzoda jismonan ancha 
baquvvat bo'lib, tezda ulg'ayadi. U yoshlikdan hukmdorlik qoidalari, 
sipohiylik vaturli ilmlarni o'rganadi. Yoshlikdan o'z xoxishigako'raish 
yuritishga o'rgangan Xusrav bir paytlar mamlakatda otasi tomonidan 
adolat intizom o'rnatish borasida qabul qilingan farmonga xilofharakatlar 
qiladi. Buning uchun otasi g'azabiga duchor bo'lgan shahzoda tavba­
tazarrular bilan arang qutuladi. Xusravning do'stlari orasida Shopur ismli 
bir jahongashta musavvir ham bor edi. U Xusravga Barda malikasi Shirin 
haqida so'zlab beradi. Xusrav esa Mehinbonuningjiyani malika Shirinni 
g'oyibona sevib qoladi. Uning tinchi, oromi yo'qoladi. Xusrav Shirinni 
izlab topish niyatida Shopurni Bardaga jo'natadi. Shopur Armanistonga 
yetib boradi va Shirin sayr qfub yuradigan bog'dagi bir daraxtga Xusravning 
suratini osib qo'yadi. Ko'rkam va baquvvat yigit suratini ko'rgan Shirin 
unga oshiq bo'lib qoladi. Shopur Shirin bilan uchrashib, unga Xusrav 
haqida gapirib beradi hamda sovg'a sifatida Xusrav bergan uzukni Shiringa 
yetkazadi. Shirin Mehinbonuning ruxsatisiz Madoyinga yo'l oladi. Biroq 
u yerdagi shoh saroyida ro'y bergan fitna hamda Hurmuz bilan Xusravning 
o'zaro ziddiyatlari sevishganlarni ancha tashvishga solib qo'yadi. Xusrav 
saroydan qochib ketishga maJbur bo'ladi va panoh izlab Barda tomonga 
yo'loladi. Madoyinda Xusrav yo'qligini eshitgach, Shirin ham Bardaga 
qaytadi. Biroq Shirin Xusravning Bardaga yo'l oigani xabarini eshitib, 
Madoyindan Bardaga qaytadi. Shu orada shoh vafot etadi. Xusrav ota 
taxtini egallash niyatida yana Madoyinga qaytishga maJbur bo'ladi. Biroq 
Hurmuzning taxtini uning uzoq qarindoshlaridan biri, lashkarboshi 
Bahrom Cho'bin egallashga ulguradi. Shuning uchun Xusrav yana 
Armanistonga qaytishga qaror qiladi. Shirin to'yga shoshiimaslikni, avval 
Eron taxtini qo'lga kiritib, rnamlakatda osoyishtalik qaror topishiga 
erishishni maslahat beradi. Xusrav Bahrom Cho'binni yengish uchun 

143 



Rum qaysaridan madad 8O'mb boradi va uning katta yordami bilan Bahrom 
Cho'binni tor-mor keltirishga muvaffaq bo'ladi va u Rum malikasi 
Maryamga uylanishga majbur bo'ladi. Xusrav Eron taxtini egallaganda, 
Mehinbonu vafot etgan edi. Shirin esa Armaniston o'lkasini idora eta 
boshlaydi. Dostonda Shirinning Madoyinga kelishi, uning istagi bilan sut 
arig'i qazishga kirishgan Farhodning oshiqona sarguzashtlari, fidoyi 
hunarmand va ishq shaydosining Xusmv tomonidan makr bilan mahv 
etilishi tafsilotlari ancha mufassal badiiy ifodasini topgan. Asarda 
tasvirlanishicha, Shiringa xizmat qilib yurgan Farhod uni sevib qoladi. 
Bundan rashk qilgan Xusmv Farhodni yo'qotish payiga tushadi. Unga 
Besutun tog'idan tuynuk ochib qo'shinim qarorgohiga yo'l solib bersang, 
Shirin senga bo'lsin, deya «shalt» qo'yadi. Farhod bunday xavtli topshiriqni 
ishq yo'lida muvaffaqiyatli bajara boshlaydi. Bundan xabardor bo'lgan 
Xusrav makr-hiyla yo'lini tutadi. Farhodning oldiga bir makkora kampirni 
yuborib, «Shirin o'ldi»-,degan shum xabarni yetkazadi. Aldangan Farhod 
bunday ko'rgulikka chiday olmay, o'zini-o'zi o'ldimdi. Bu orada Maryam 
ham vafot etadi. Xusrav isfahonlik Shakar degan qizga uylanadi. Ammo 
u ham uzoq yashamaydi. Shundan so'ng Xusrav qilgan xatolarini 
tushunadi, Shiringa bo'lgan muhabbatini eslaydi, undan kechirim 8O'raydi. 
Shiringa uylangandan keyin, u saroyiga olirnlarni da'vat etib, dunyo va 
uning jumboqlari haqida suhbatlar qumdi, adolatli farmonlar qabul 
qiladi. Biroq mamlakat o8Oyishtaligi, sevishganlarning totli hayoti uzoqqa 
cho'zilmaydi. Xusravning Maryamdan tug'ilgan o'g'li Sheruya saroy 
amaldorlari bilan til biriktirib, fitna uyushtimdi va otasini o'ldiradi. 
Otasining qotili bo'lgan Sheruya Shiringa uylanmoqchi bo'ladi. Biroq 
Shirin Xusravga bo'lgan muhabbatini oyoq osti qilmaydi. Qo'l ostidagi 
qullarini ozod etib, boyliklarini bechoralarga ulashib beradi va Xusmvning 
qabri ustida o'zini-o'zi halok etadi. 

Sharq xalqlari adabiyotida Xusmv va Shirin nomi bilan bog'liq qissa 
uzoq tarixga ega sayyor syujetlardan biridir. Bu mavzu yozma badiiy 
adabiyotda Qutb Xorazmiygacha bo'lgan davrda ham qayta-qayta ishlangan. 
DasJab ayni voqealar tizmasi Firdavsiy «Shohnoma»sida Xusmv hikoyati 
tarzida uchrasa, keyinchalik Nizomiy Ganjaviy, Amir Xusrav 
Dehlaviylar tomonidan pishiq ishlandi, ularning «Xusmv va Shirin» 
nomli ishqiy dostonlari vujudga keldi. Ba'zi tadqiqotchilar Qutb Xorazmiy 
dostonining taIjima mahsuli ekanligini qayd qilishdan cho'chiydilar. 
Holbuki, asar muqaddimadagi mana bu bayt masalaga oydinlik kiritadi: 

144 



Qozondek qaynab ush savdo pishurdum, 
Nizomiy bolidan halvo pishurdim (340-bet). 

Misralar rnag'zidagi rna'no ortiqcha talqinalarga rnuhtojlik sezmaydi. 
BoIsiz halvo bo'lmaganidek, Nizomiy Ganjaviy dostonisiz Qutb asarini 
ham tasavvur qilish dushvordir «Xusrav va Shirin» dostonida Qutb 
Xorazmiy yashagan davr hayoti Iavhalari o'zining badiiy ifodasini 
topgan. XV asr birinchi yarmida Qltin Q'rda aholisining ko'pchiligi 
ovchilik va chorvachilik biIan shug'ullanar edi. Shu bois Qutb Xorazmiy 
Nizorniy Ganjaviy dostonidan farqli o'laroq, o'z asarida shahar hayoti 
biIan birga chorvachilik harnda ovchilik bilan bog'liq lavhalar tasviriga 
urg'u beradi. Shuningdek, Qutb dostonida Xusrav Armanistonga birinchi 
marta yo'l oIganida Mehinbonu uni hasharnatli saroyda emas, balki 
rnaysazor bir dalada kutib olib, ziyofat beradi. Bir qarashda rnayda­
chuyda bo'lib ko'ringan va asliyatda uchramaydigan bunday Iavhalar 
Qutb dostoniga zamon nafasini, turkiy xalqlar tabiatiga xos rasm-fUSurn­
u udumlarni olib kirgan. Muallif o'z ona xalqi va adabiyoti manfaati 
yo'lida sadoqat bilan xizmat qilgan. Turkiygo'ylarga mo'ljallangan asar 
shu xalq zavq-shavqi, ruhiy-ma'naviy dunyosiga muvofiqlashtirilgan. 
Qutb Xorazmiy saroy tantanalari, marosimlari va ziyofatlari tasvirini 
ham o'z davriga oid yangi manzaralar evaziga boyitgan. Jumladan, Qutb 
dostonida may qimiz bilan alrnashtiriIadi. Bazmlarda qo'buz asosiy 
cholg'u asbobi sifatida ko'zga tashlanadi. Saroydagi choIg'uchilarning 
barchasi qo'bizchiIar nomi bilan taqdim etiladi. Qutb o'z dostonida 
xotin-qizlar obrazini bir muncha mukammallashtiradi. U xotin -
qizlarning tashqi qiyofasini turkona va batafsil ko'rsatadi. Dostonda ular 
xuddi erkaklardek qilich - qalqon osib olgan tarzda, otda yurishda ham 
ulardan qolishmaydigan bir qiyofada tasvirlanadi. Qutb dostonida asliyatda 
nazarga tashlanmaydigan shunga o'xshash bir qancha lavhalar rnavjudki, 
ular asar badiiyatini ko'tarish bilan birga, misralar bag'riga rnilliy 
ruhni singdirishday vazifani ham ado etgan. Tabiiyki, shoir bunday 
rnurakkab ijodiy jarayonda o'zbek tilining boy imkoniyatlari, xalq og'zaki 
ijodi xazinasi durdonalaridan rnahorat bilan foydalangan. 

«Xusrav va Shirin» dostonining rnuqaddirnasida kelgan «Shahzoda 
Tanibekxon rnadhi», «MaIika marhurna Xonmalik rnadhi» va «IGtob 
nazm qilmoqqa sabab bayon ayur» kabi fasllari Qutb Xorazmiyning 
rnustaqil ijodi mahsulidir. Dostonda markaziy o'rinda tuIgan masalalardan 
yana biri ishq talqinidir. Shoirning bu boradagi falsafiy-ijtimoiy, ilohiy-

145 



irfoniy qarashlari uning o'z zamonasining yetuk donishmandi, salohiyatli 
ma'naviy arbobi ekanligidan shahodat beradi : 

Falak mebrobi isbq ermisb xusb ongla, 
Osbiqlarning so'zin isbq birla tingla. 
Kishikim osbiq ermaz joni yo'q bil, 
O'lukni bormu ter ocbunda oqil? 
Agar it ko 'ngliga baq isbqi kirsa, 
Kelur ul tilga, ketmaz, ursa, sursa. 
Agar bo'imasa osbiq ebarxi bazrom, 
Ne sargardon yurir, qilg'a erdi orom. 
Osbiq bo'lmasa usbbu y yetti qat yer, 
Nedin muneba xaloyiq zahmini yer. 
Tengizlar osbiq ermaz ersa bir so'r, 
Nedin qaynar, ne g'urrusblar qilur ko'r? 
Qayuningkim bu olam iebra ko'rdum, 
Nedin muntek tiyu aqlimga so'rdum. 
Ayur: isbq birla tirik usbbu olam, 
Agar isbq bo'lmasa bo'imaz erdi odam. 
Jonim isbqdin farab tobti esa bildim, 
Ko'ngul berdim, yeringa isbq oldim. 
Bu isbqim birla bosblab dostonni, 
Salo teb isbqqa undadim jabonni (341-bet). 

Qutb Xorazmiy ishq haqidagi falsafiy fikrlarini bayon etarkan, ularni 
hayotiy lavhalar bilan tasdiqIashga harakat qiladi. Bunda shoirning tajohil­
u orif, tamsil, tashbeh, mubolag'a singari badiiy san'atlardan mahorat 
bilan foydalanganligi ko'zga tashlanadi. Ayniqsa, o'sha fikrlarning 
o'quvchini mushohada yuritishiga undashi alohida ahamiyat kasb etadi. 
Shoir aqidasicha, borliqdagi, olami kubrodagi barcha narsalar: 
maxluqot, nabotot haqning oshig'idir. Hatto it agar haq ishqining 
shaydosi bo'lsa, u tilga kiradi, uni qanchalik urib, sursang ham u bu 
yo'ldan qatmaydi. Y yetti qat yer haq oshig'i bo'lganligi bois xaloyiq 
zahmini ko'taradi. Dengizlar ham oshiq bo'lmasalar edi bunchalik 
qaynab junbushga kelmas edilar. Bunday muqoyasaviy badiiy lavhalar 
dostonda yana talaygina topiladi. Biroq o'sha misollardan chiqadigan 
xulosa yakrangdir: olam, undagi barcha mavjudotlarning negizini ishq 
tashkil etadi. 

Qutb Xorazmiy taljima jarayonida Nizomiy Ganjaviy dostonining 

146 



asl mazmun-mohiyatini, uning g'oyaviy-badiiy yuksakligini imkon 
qadar saqlab qolishga intilgan va aytish joizki, aksariyat boblarda u 
bunga erishgan. 

Dostondagi markaziy obrazlardan biri Shirindir. Unin timsolida xalq 
osoyishtaligi, obodonligi uchun tinimsiz kurashgan, sevgisiga vafodor, 
sadoqatli ayolning notakror olijanob fazilatlari mujassamlashgan. Shirin 
nafaqat Armanistondagi faoliyati, o'zining samimiyati, vafosi, 
tadbirkorligi bilan, balki Eronda ham mamlakatni adolat bilan 
boshqarish borasidagi ibratli sa'y-harakatlari bilan ham o'quvchi 
e'tiborini o'ziga tortadi. Dostondagi Farhod obrazi Shirindagi go'zal 
fazilatlarni yanada to'laroq namoyon qilishga xizmat qildirilgan. 
Shirinning sut oquvchi ariq va katta hovuz barpo qilish yo'lidagi niyatini 
Farhod amalga oshirishga kirishadi. Gap shundaki, Xusrav, Shirin, 
Farhod nomlari bilan bog'liq voqealar asosida Alisher Navoiyga qadar 
yaratilgan deyarli barcha asarlarda shu lavha (sut arig'i va hovuzi) saqIanadi. 
Ulug' o'zbek shoiri Alisher Navoiygina unga ijtimoiy va xalqchil mohiyat 
bag'ishladi. Qutb asari negizida taIjima yotganligi uchun ham u mavjud 
an' anani buza olmaydi va shu masalaga quyidagi baytlarni bag'ishlaydi: 

Ko'rub Shirinning oy yanglig' yuzini, 
Munavvar qildi uI yuzdin ko'zini. 
Ketunnish erdi bora sot birga, 
01 ich yonimga tedi, to'lana yerga. 
Olib Shirin elindin sutni Farbod, 
Shakartek ichti, Shirin aydi:-Xush bod! 
Ayitti-Soqi sansan bu erur xush, 
Sut ermaz, og'u bo'lsa qilg'aman no'sh (495-496-b.). 

Farhod bu so'zlari bilan Shiringa nisbatan samimiy munosabatini 
izhor qiladi. Biroq Shirin o'z ahdini buzmaydi. Xusrav esa ancha beqaror 
bir inson qiyofasida namoyon bo'ladi. U ba'zan ishqqa berilsa, gohida 
oshiqlikni ham unutib qo'yadi. U ba'zan sadoqatli oshiq, adolatli podsho 
qiyofasida namoyon bo'lsa, gohida esa Shakarga mahliyo bo'Jib qoladi. 

Qutb Xorazmiy Nizomiy Ganjaviy dostonini juda rayon bir uslubda, 
o'zbek till imkoniyatlarldan keng istifoda etgan holda taIjima qildi. Fikrimizni 
asaming .Xusrav Hurmuzdan qochib Armanga borurda chashmada 
Shiringa yo'liqqani» sarlavhasi ostida berilgan quyidagi baytlar dalillaydi: 

KO'l1Ib shoh chashma ichra uI yuzini, 
Yuzindin hech ketarmaz bo'ldi ko'zini. 

147 



Qaroqlar ko'nglini aning qaroqi, 
Yurakin kuydurur nortek yangoqi. 
Boqib aning bilur yanglig' taninga, 
Bulo'rdin o't yoqildi sbob joninga. 
Ul oy g'ofll bu Xusrav boqqanindin, 
Bo'lub masbg'ul tarayur erdi sochin. 
Kisbi kelmasmu teb ko'nglinga tusbti, 
Boqib nogab ko'zi Xusravqa tusbti. 
Ko'zin surtub nazar yuzinga soldi, 
Ko'rub kuntek yuzin bayron qoldi. 
Qatig' boqdisa sbob Shirin uyaldi, 
Ne qilg'u emdi teb andisba qildi. 
Qochib becbora, izdab, cbora topti, 
Bulut yanglig' sochin oy uzra yopti (380-381-betlar). 

Parchada Qutb so'z san'atining katta naqqoshi qiyofasida nazarga 
tashlanadi. U go'zal manzaralar chizadi. O'z tasviridagi qahramon tashqi 
qiyofasi ko'rkamligi bilan bog'liq lavhalami jonli, ta'sirli ifodalash 
uchun vosita izlaydi. Shariati islomiyaga xilofkelmaydigan yo'l1ar tanlaydi. 
Shirinning suvda tanho, harir libosda cho'milishijarayoni unga ma'qul 
keladi. Yupqa libos ho'l badanga yopishib, uning «sir»ini oshkor qilib 
qo'yadi. Bunday nafis manzara esa Xusravni ham sabr quyushqonidan 
chiqaradi. Biroq shar'iy talablar uni <<jilovlab» qo'yadi. 

Qutb Xorazmiyning «Xusrav va Shirin» dostoni ikki qardosh xalq: 
o'zbek va ozarbayjon xalqlarining ildizi otis tarix qatlaridan boshlanadigan 
iqtisodiy-siyosiy hamda adabiy-madaniy aloqalari zaminida vujudga keldi. 
Shoir o'zbek adabiyoti tarixida taIjimachilikning rivojiga muhim hissa 
bo'lib qo'shilgan ushbu dostoni bilan yangi bir an'anaga asos soldi. 
Muhimi, Qutb Xorazmiyning bu dargohga qo'ygan qutlug' qadami 
yagona va oxirgi bo'lmadi. Keyinchalik Nizomiy Ganjviy forsiy 
dostonlarini o'zbek kitobxonlariga yetkazish borasida muhim ishlar amalga 
oshirildi. Haydar Xorazmiy «Maxzanul-asror. dostonini erkin, ijodiy 
tarjima qilgan bo'lsa, Ogahiy «Haft paykar. dostonini nasriy bayonda 
o 'zbekchalashtirdi. 

Qutb Xorazmiyning «Xusrav va Shirin. dostoni o'zbek mumtoz 
adabiyoti va adabiy tilining noyob durdonasi sifatida ma'naviy xazinamizga 
qo'shilgan muhim yodgorlikdir. 

148 



5.5. Sayfi Saroyi-Iirik shoir. Dning .Suhayl va Guldursun» dostoni 

O'zbek va fors-tojik tillarida asar yozish an'anasining boshlovchilari 
sifatida Sayfi Saroyining ham tabarruk nomi turadi. XIV asrda yashab 
faoliyat ko'rsatgan Sayfi Saroyi o'zbek va fors-tojik tillarida yozilgan 
dilbar asarlar mallifi, o'z davrining iste'dodli tarjimoni sifatida ma'lum 
va mashhurdir. Bu zullisonayn ijodkor qalamiga mansub asarlardan bir 
necha javobiya she'rlar, «Suhayl va Guldursun», Shayx Muslihiddin 
Sa'diy «Guliston»ining o'zbek tiliga qilingan tarjimasi bizgacha yetib 
kelgandir. Garchi bugungi adabiyotshunoslik Sayfi Saroyi qalamiga 
taalluqli asarlarning barchasini qo'lga kiritmagan bo'lsa-da, shoir 
merosidan ma'lum bo'lgan namunalarning o'zi ham uni XIV asr o'zbek 
dunyoviy adabiyotining iqtidorli vakili sifatida qadrlash imkonini beradi. 
Sayfi Saroyining o'zbek tilidagi asarlari adabiyotshunoslar tomonidan 
tahlil etilib, tegishlicha baholangan U1:aBpoHoB H.A. Cai1:qm: Capofui 
OKH3H H TBopqecTBo).AK,U,T., 1968, RHa Cai1:q>H Capafm. Y36eK 
a,n,a6HeTH TapID{H, 5 )l{H]J)1)1HK, 1-)f(H]I)l. T., 1977, 221-235 6eTJIap. 
Pax,MaHoB B. Y36eKCKHe rrepeBO):{OB «fHJIHCTaH»a Caa,n,H llIHPa3H. 
AK,lJ.. CaMapaKaHL{, 1968; Sharipov J. Qutb Xorazmiy va Sayfi 
Saroyi taIjimalari haqida. «O'zbek tili va adabiyoti», 1965, 2-son,47-
53-betlar). Uning fors-tojik tilidagi asarlaridan bizgacha yetib kelgan 
ayrim namunalar xususida esa yuqoridagi mulohazani aytib bo'lmaydi. 
Yoxud masalaning bu tomoni negadir Sayfi Saroyi ijodi tadqiqotchilari 
e'tiboridan soqit qolib kelayotir. Jumladan, biz ta'kid etgan mavzu 
Sayfi Saroyi hayoti va ijodi haqida maxsus asar yozgan tatar 
adabiyotshunosi X. Y. Minnegulov tomonidan ham unutib qoldiriladi. 
Holbuki, tadqiqotchi Sayfi Saroyining fors-tojik tilidagi bisoti ustida 
ham mulohaza yuritishi lozim edi. Xususan uning qalamiga mansub 
kitobning shu ijodkor adabiy faoliyatini atroflicha qamrab olishga 
mo'ljallanganligi ham shuni taqozo etadi (MHHHeX<yJIOB IO.x. CeH<p 
CapaH. TopMYurH J<HM IDKa,lI,H. K.a3aH, 1976). Biroq salmoqli risola 
muallifi bu haqda hech narsa demaydi. Kezi kelganda 
Y.H.Minnegulovning ushbu kitobi xususida yana ayrim qaydlarni o'ctaga 
tashlashga to'g'ri keladi. Bu adabiyotshunos bir necha yillardan beri 
XIV-XV asrlar adabiyoti bilan qiziqadi, uning vakillari haqida o'z 
mulohazalarini bayon etib keladi (MHHHeX<yJIOB H.IO. Cei1:<p CapaH 
H)KaTH TYPYH):{a. - COBeT MaKTa6H», Ka3aH, 1971, ll-coH; RHa. 

149 



ITepeBO,llbl H OpHmHaJIbHHe npOH3Be.lleHIDI Cait<i>H CapaitH. AI<.LJ:. 
Ka3aH, 1972; .HHa. Ceit<i> CapaitHHHHr SlHrH aCapJIapH. «Ka3aH 
YrJIapH., 1972, 6-COH; .HHa. Kyr6 IDKaTH. KaJaH, 1976.). Bunisi 
quvonchli voqea, albatta. Xususan uning tomonidan Sayfi Saroyining 
hayoti va adabiy faoliyatiga doir salmoqli ilmiy tadqiqotlar e'lon qilinishi 
rnaqtovga molikdir. Muqaddima, xotirna va olti bo'limdan tashkil topuvchi 
ushbu kitobda muallif o'z oldiga Sayfi Saroyi ijodining o'rganilishi tarixi, 
adabiy merosining hajmi va mundarijasi, ijodkor hamda tarjimon 
sifatidagi mazmundor faoliyati, murojaat etgan adabiy janrlari, badiiy 
mahorati muammolari singari xilma -xil mavzularni hal etishday ulkan 
va mas'uliyatli vazifani qo'yadi. Ilmiy asar o'z muallifining jiddiy 
izlangani, boy adabiy rna'lumotlar to'plashga bo'lgan urinishi, durustgina 
ilmiy tadqiqot yuritish ko'nikmasi borligidan dalolat beradi. Kitobning 
fazilati aytilganlar bilan yakunlanrnaydi, albatta. Ayni paytda mazkur 
risola bir qator nuqsonlardan ham xoli emas. H.Y.Minnegulov 
qarashlaridagi bahstalab o'rinlar tadqiqotning kirish qismidayoq ko'zga 
tashlanadi. Negadir, u Sayfi Saroyi haqida o'zbek adabiyotshunosligi, 
rus sharqshunos olimlari amalga oshirgan ilmiy ishlarni tan olmaydi. 
Shuning uchun ham u kitobning muqaddimasidayoq tatar o'quvchilariga 
Sayfi Saroyini «yangi ochilgan yozuvchilardan biri» sifatida taqdim 
etadi (Minnegugulov H. Seyf Sarai. 5-bet). Eng muhimi, Xatip 
Minnegulov Sayfi Saroyini «turk-tatar adabiy tilining rivojiga ulkan 
ulush qo'shgan» ijodkor tarzida baholaydi (O'sha kitob, 5-bet). Kitob 
muallifi ijodkorning o'zbek adabiyoti vakillaridan biri ekanligini 
umuman inkor etadi. Buni uning «turk-tatar» birikrnasiga bergan izohida 
ham ko'rsa bo'ladi. H. Minnegulov kitobning izohlar qismida ayrim 
flkrlarga aniqlik kiritishga harakat qiladi. Masalan, u kitobning o'sha 
bahsida «turk-taw. birikrnasi va uning qo'llanishi ustida mulohaza yuritar 
ekan, quyidagi xulosalarga keladi. Asrlar davomida turkiy xalqlar 
tomonidan bunyod etilgan madaniy obidalarga nisbatan (eng qadimgi 
yozma yodgorliklar bundan mustasno) aralashiga turkiy xalqlarning 
mushtarak merosi sifatida qarash va ularni umumlashtiruvchi atama bilan 
ifodalash yaramaydi. Shuning uchun Idel-Ural, O'rta Osiyo, Kichik 
Osiyo, Kavkazorti mintaqalarida yaratilgan asarlarga nisbatan «turk­
tatar», «turk-o'zbeb, «turk-ozarbayjon., «turk-usmonli» kabi muayyan 
xalqqa mansublik birikmalardan foydalanishni yoqlaydi (O'sha kitob, 
7 -bet). Umuman olganda, tadqiqotchi tanlagan yo'nalish yomon emas 

150 



va uning talay flkrlariga qo'shilsa bo'ladi. Darhaqiqat, har bir yurt, 
turldy til va adabiyotning mushtarakjihatlari bilan yonma-yon o'zigagina 
xos bo'lgan rivojlanish yo'li, taraqqiyot qonuniyatlari, obidalari haqida 
gap ketganda, o'shanday aniqIikka amal qilgan tarzda mushohada 
yuritish, uni yozuvda aks ettirish ma'quldir. Lekin tarixiy vaziyatning 
talab va taqozosiga ko'ra, o'rta asrlarda, hatto undan so'nggi davrlarda 
ham turkiyda so'zlashuvchi qabilalar, hatto forsiy najot aholi bilan 
aralashdi, yurt dushmanlariga qarshi birgalikda kurashdi, o'z taqdirini 
belgiladi, hamkorlikda madaniy obidalar bunyod etdi. Aniqrog'i, har 
bir xalq o'z holi qudratiga ko'ra o'sha obidalarga hissasini qo'shdi. O'sha 
asarlami baholash paytida bu tarixiy haqiqatdan ko'z yumish va birlikda 
yaratilgan ma'naviy obidani birgina xalqqa nisbat berish to'g'ri bo'lmaydi. 
Sharq adabiyotining zabardast tadqiqotchisi E.E.Bertels xuddi mana 
shun day bahstalab masala ustida flkr yuritib: «Klassik til deb ataluvchi 
tilda, ya'ni dariy yoki forsiy tilda yaratilgan ulkan adabiy merosga har 
qanday holda ham har ikki xalqning haqqi bordir va bu adabiyotni 
ulardan biriga mansub deb bilishga urinish ikkinchisiga nisbatan 
adolatsizlik bo'lur edi» (Eep-reJIc E.E. 1f36paHHoe TpY.Ilo. TOM I. M., 
1961, c. 241.), - deb yozgan edi. Yetuk olimning bu qaydlari turkiy 
xalqlar hamda turkiy tillar uchun ham ma'lum darajada xosdir. Bas, 
shun day ekan, ularni bir-biridan batamom ajratib olib qarash, tarixiy 
shaxs va asarlarga baho berish mutlaqo xatodir. Xatip Minnegulov 
masalaga ana shunday bir tomonlama munosabatda bo'lish oqibatida 
Sayfi Saroyini nuqul tatar adabiyotining arbobi tarzida qaraydi, shu 
niyat bilan ish boshlagan tadqiqotchi adabiy dalillarni soxtaIashtirish, 
zo'rma-zo'raki yopishtirish kabi xolisona ilmiy bahs uchun noloyiq 
yo'ldan boradi. Uning bir yoqlama fikrlashi Sayfi Saroyining tug'ilgan 
joyi masalasida, ayniqsa, ochiqroq ko'rinadi. Sayfi Saroyining bizgacha 
yetib kelgan adabiy merosi tarkibida shunday satrlar ham uchraydi: 

Qamishli yurt mani tuvg'on elimdi, 
Bilik g'urbatda kelturg'on bilimdi. 
Kelib o'ldim Saroyda she'r fidoyi 
Saroyning shoiri, elning gadoyi. 

Ana shu misralardagi ishoralarga suyangan holda N. Mallayev va 
boshqa adabiyotshunoslar Sayfi Saroyi Xorazmning shu nom bilan 
ataladigan qishlog'ida tug'ilagan bo'lsa kerak, degan fikrni o'rtaga 
tashlaydi (Mallayev N. O'zbek adabiyoti tarixi. T., 1976, 255-bet). 

151 



XMinnegulov esa shu masala ustida N .Davronov bilan munozaraga kirishadi. 
Risola muallifi o'z nuqtai nazarini asoslash niyatida Idel bo'ylari-Donbass 
va Uralda «bu ism» bilan atalgan qishloqlaming anchagina uchrashini 
ta'kidJaydi (Minnegulov X O'sha kitob, 25-bet). HoziIgi Tatariston hududida 
qadim-qadimdan ko'pgina «Qamish1i» nomi bilan yuritiluvchi aholi 
yashaydiganjoylar bo'1ganligini rna'lum qilgan kitob 80hibi o'z xulosalarini 
yakunlashga o'tadi. O'sha hukmga ko'm, «Sayfi Sarooyi Idel bo'yidagi 
Qamishlida tug'ilgan» (O'sha kitob, 26-bet). Biroq, tadqiqotchi zikri o'tgan 
xulosadan oldin «shoir tug'ilgan qishloq tilga olinganjoylardan qaysi biri»,­
degan haqli savolni o'rtaga tashlab, uni javobsiz qoldimdi. Masalaning 
Xomzm bilan bog'liq tomoni ham ochiq qoladi. Ilmiy bahs talabi bir 
fikmi inkor qilish uchun ishonchli va md qilish qiyin bo'lgan rna'lumotlarga 
suyanishni taqozo etadi. XMinnegulovda ular yo'q. Qisqasi, Sayfi Saroyining 
Oltin O'rdahududidahayot kechirgani, «uning asarlari negizidaqipchoq 
till yotishi»ni asos qfub olgan XMinnegulov tarixiy shaxslar faoliyatini 
baholashda qo'pol xatolarga yo'l qo'yadi (O'sha kitob, 26-bet). Uning ilmiy 
faoliyatidagi bunday bir yoqlama qarashlar Qutb Xorazmiy haqidagi kitobida 
ham ko'rinadi. Umuman olganda, so'nggi yillarda tarixiy shaxs va 
ma'lumotlarga xolisona munosabatda bo'lmaslik, ularni maJburiy «0 'ziniki» 
qilishga urinish hollari ahyon-ahyonda ko'zga tashlamb tumdi. Bunday g'ayri 
ilmiy fIkrlashning zararli oqibatlarini o'z vaqtida ilg'ab oigan akademik 
I.M.Mo'minov o'shanday shaxslarga nisbatan o'zining odilona xulosasini 
o'rtaga tashlagan edi. Ana shu fIkrlarning tasdig'ini akad. I. Minsning 
I.Mo'minov haqidagi xotiralaridan topishimiz mumkin. 
«I.Mo'minovning,-deb yozadi akad. I.Mins,-otashin baynalminanalchi 
ekanligi meni haymtga 8Oldi. O'tmishdagi olimlar haqida gap borar ekan, 
u vazminlik bilan o'sha olimlarning tug'ilgan joyini ta'kidlab o'tardi: 
«Ba'zilarga hayronman,-derdi kuyunib,-biror shoir va olimning qaysi 
millatga mansubligi haqida chunonam shov-shuv ko'tarib, talashib­
tortishishadi. Birlari bu-o'zbek olimi desa, yana birlari,-yo'q, bu-tojik, 
deb talashishadi, uni o'z millati vakili qilishga urinishadi Axir, o'tmish 
allomalari O'rta Osiyodagijami xalqlarning ilk durdonalaridan oziqa olgan­
ku. Demak, ulaming asarlari umumxalq boyligi emasmi» (Mins I. 
Xotiralardan bir lavha. «Fan va turmush» 1978, 8-8On, 24-bet). Qamng, 
qanday oqilona va adolat bilan o'rtaga tashlangan xulosa. Chindan ham, 
Sayfi Saroyi va Qutb Xomzmiylar qoldirgan rna'naviy merosdan (o'rinsiz 
bahslar zo'rma-zo'raki asoslashlardan xoli holda) tatar xalqining 

152 



bahramand bo'lishiga kim xalaqit berayapti? Nega ular qoldirgan merosni 
mushtarak ma'naviy boylik sifatida qarash va baholash mumkin emas? 
Fikrimizcha, bahamjihat, birgalikda adabiyotimizning katta nazariy 
muammolari ustida o'yJashimiz, u1arning mushtarak taraqqiyot qonunlarini, 
qardosh, tildosh, dindosh xalqlar do'stligining g'oyaviy asoslarini bo'rttirib 
ko'rsatishga zo'r berishimiz kerak. 

Sayfi Saroyi XIV asr o'zbek dunyoviy adabiyoti tarixida eng avvalo, 
zabardast shoir sifatida qadrlidir. Uning bizgacha yetib kelgan tarqoq 
nazmiy merosi o'z muallifining yaxshigina salohiyatidan xabar beradi. 
Sayfi Saroyi o'z zamonasining farzandi. Ammo donishmand va ilg'or 
qarashlar egasi, dunyo va uning voqealariga aql ko'zi bilan qarashga, 
uni kuzatish, baholash, munosabat bildiriShga qodir kishi edi. Shuning 
uchun uning adabiy merosi o'ziga zamondosh bo'lgan tab' sohiblari 
asarlaridan tubdan farq qilmaydi. Balki 0 'shalarga hamohanglik, yaqinlik 
kayfiyati ustun turadi. Sayfi Saroyi g'azaliyotining yetakchi mavzuini 
ishq-muhabbat talqini tashkil qiladi. Shu bosh va an'anaviy mavzuda 
asadar yaratish jarayonida u o'zi yashayotgan zamon illatlarini turli 
ramz va ishoralar yordamida aks ettirib qoldirishga erishadi. Shuningdek, 
olijanob insoniy fazilatlami ulug'lash, dunyo va uning ne'matlaridan 
bahramand bo'lishga undash, umrni zoe o'tkazmaslik, ilm-fan, kasb­
hunar o'rganishga da'vat singari ilg'or g'oyalar targ'ibi ham Sayfi 
Saroyi ma'naviy merosining mag'z-mag'ziga singib ketgan. Shoir 
she'rlarining yetakchi qahramoni-oshiq. U o'z yorining samimiy 
shaydosi va hamdamidir. Oshiq uchun dunyoda yagona buyuk mavjudot 
bor, u ham bo'lsa mahbubadir. Uning nazdi va nazarida biror-bir kishi 
shu mahbubaga teng kelolmaydi. Mana, o'sha sodiq qahramon­
oshiqning bu boradagi xulosasi: 

Ul yuzi oykim, jahoniydur, 
Du zamon xo'blarining xonidur. 
Yosamin tan, qomati sam ravon, 
Zulli jannat bog'ining rayhonidur. 
Kirpugining 0 'qina joolar Dishon, 
Qosbi yosining jahon qurbonidur. 
Shams aning har kun yoqasindan tug'ar, 
Ul sababdin bu jahon nuroniydur. 

(Sayfi Saroyi. She'dar. Guliston. Toshkent-1968. 12-bet. Bundan 
keyingi tegishli sahifa ko'rsatib beriladi.- RV., H.E). 

153 



Jahonning fayz-u shukuhi, ko'rki va tarovati ham o'sha oy yuzli, 
sarv qomat, zulfi rayhon, kiprigi o'q yor borligi uchun. Aks holda 
bularning hammasi, ya'ni dunyoning borligi mazmunsizdir. Sayfi Saroyi 
qalamidan ruh olib, qizg'in harakat qiluvchi oshiqning atrof-muhit, 
uning voqea-hodisalariga nigohi mana shunday. Shu tufayli Sayfi 
Saroyining nomi tabarruk, asarlari tildan tushmay keladi. Biroq shoir 
asarlarida harakat qiluvchi kuyunchak qahramon-oshiqning holati, 
kayfiyati birday ko'tarinki emas. Ba'zan u norozi qiyofada, yoridan 
shikoyat qiluvchi kayfiyatda ham namoyon bo'ladi. O'shanday 
ruhiyatdagi yor o'z ma'shuqasiga murojaat etadi, uni insofga chaqiradi. 

Aio, ey dilbari manzur, bu ko'rkingga OO'lib mag'rur, 
Ko'ngullar qilmag'i1 ranjur, kechar bu xusn davroni. 
Bu muddatni g'animat bil, bu fursatda vafolar qil, 
Bu izzat birla 00'1 ko'p yiI, xaloyiqning sevar joni 

(Sayfi Saroyi. 14-bet) 
Yor ishvalarini ko'rgan, dunyo va uning nayranglari xususida 

tasavvuri tobora boyigan oshiqning o'z ma'shuqasiga munosabati 
voqealar rivoji davomida ancha dadillashadi. Endilikda oshiqning 
ma'shuqasiga murojaatida nasi hat o'rnini ginaxonlik, uni bevafolikda 
ayblash egallay bosblaydi. Shoir satrlaridagi norozilik ruhiyasining 
qamrov doirasi ham kengayib, ijtimoiy mohiyat kasb eta boshlaydi. 
Uning qalamidan chiqqan adabiy parchalarga ijodkor yashagan zamon 
voqealari nuqtai nazaridan qaraydigan kitobxon misralardagi zorianish, 
shikoyat ohanglari ikki shaxs: oshiq va ma'shuqa o'rtasidagina sodir 
bo'ladigan voqea bo'lmay, balki minglab, millionlab kishilar ohu fig'oni 
ekanligini osonlikcha his etadi. 

Odati budur hamisha bu bevafo ma'shuqaning 
Kim aning vaslin tilasa, uI flfoqinda tutar, 
Bu fatak jam bekin Sayfi Saroyi bag'rini, 
UI yuzi oy hajr o'tining ixtiroqinda tutar(l6-b.). 

Zamonadan cheksizjafolar ko'rgan oshiqning o'tli fig'oni, hasratli 
nafasi tobora balandlashadi. U tengsizlik, haqsizlik, jabr-u zulmning 
kuchayganidan iztirobga tushadi, vafo o'rniga jafoning peshvoz 
chiqqanidan to'lg'anadi, ruhan eziladi. 

Tortib zamona xo'blarining javrini mudom, 
Ko'rdungmi hech birinda bulardin vafo ko'ngul, 
Kuydum sening bila necha kez fursat o'tina, 

154 



Yillar chekIb sening bila javr-u jafo ko'ngul. 
Qozi evi ne yerda, ajab, mufti qaydadur, 
Bilg'ay edim sening birlan xush mojaro, ko'ngul (24-b.). 

Fursat, kechayotgan hodisalar, adolatsizlikning avjga chiqishi 
javobiya-g'azal qahramoni ko'zini ochib, jur'atining kuchayishiga, 
sabr kosasining limmo-lim to'lishiga olib keladi. Asta-sekin 
hurkovich, andishali, dadil gapirishdan hayiqadigan oshiq o'rnini 
jiddiy, rostgo'y, haqiqattalab, g'azabli shaxs egallay boradi. Ana 
shunday ijobiy g'oyaviy o'sish yo'lining davomi Sayfi Saroyining 
fors-tojik tilidagi merosida ham ko'rinadi. To'g'ri, shoirning bu tildagi 
she'dari chandon ko'p emas. Hozircha ulardan namuna sifatida 
uchtagina she'riy asar ma'lum. Ehtimol, ular yana bordir. Bulardan 
qat'iy nazar, mavjud she'darning o'zi ham Sayfi Saroyining bu 
sohada yaxshigina salohiyati, o'tkir qalami, puxta bilimi 
bo'lganligidan darak beradi. Sayfi Saroyining fors-tojik tilidagi she'dari 
rayon o'qiladi. Ularning badiiy bo'yoqdorligi ustida ham faqat yaxshi 
gaplarni aytish mumkin. Mazkur she 'darning g'oyaviy yo'nalishi 
shoirning o'zbek tilidagi asadariga to'la jo'rovoz bo'lishi bilan 
ahamiyatlidir. Sayfi Saroyining fors-tojik tilidagi she'daridan ham 
jafokash, fidoyi qahramonning dardli ovozi quloqqa chalinadi. 
Nochorlik, moddiy tanglikdan iztirobga tushgan bir shaxsning 
alamdiyda qiyofasi kishi ko'zi o'ngida gavdalanadi. 

Ro'zam zi g'ami fll'oqi tu shabgun ast, 
V -az jam zamona in dilam pur xun ast. 
Bifrist xayoll xesh imshab barman, 
To sho'h damam ki ba tu holam chun asyo (36-b.). 

(Mazmuni: 
Firoqing g'amidan kunduzim tundir, 
Zamonajavridan bu dilim to'la xundir. 
Yor xayoli etdi bu kecha menga quvonchli, 
Onlarim boisi sen, sensiz holim nechundir). 

Shoir ruboiylaridan birida hayotdagi iqtisodiy nochorlik mavzui 
turli ishoralar orqali aks ettiriladi. Unda safar taraddudini ko'rayotgan 
nochor-u nokom bir shaxsning yo'l ozuqasi yo'qligidan shikoyati, 
yurak nidosi, kuchli alami umumlashtirib beriladi. Shoir o'zga tilda 
ham ana shu katta ijtimoiy dardni g'oyat mahorat bilan gavdalantirishga, 
silliq ifodalashga erishadi. 

155 



Yo rab, chi kunam zodi safar nest maro, 
V-az oqibati xesh xabar nest maro. 
Har chand ki, ba dargohi to shoista nayam, 
Miskini tuam, digar kase nest maro (36-b.). 

(Mazmuni: 
Yo rab, ne qiIay safar ozuqasi yo'q manda, 
Taqdirim oqibatidan ham xabar yo'q manda. 
Garchi sening dargohing uchun noloyiqman, 
Sening miskiningman, o'zga kishi yo'q manda 

(TaIjima bizniki) 
Mazkur ruboiy satrlarida ifodalangan mazmun kishini fikrlashga, 

Sayfi Saroyi taIjimai holl manzaralarini eslashga undaydi. Shoir yurti 
Xorazmda nochorlik, zulmning kuchayishi uni vatanini tark etishga maJbur 
qilgan. Iqbol, ro'shnolik izlab u Oltin O'rdaga qarab yo'lga chiqqan. Bu 
tasodifiy hodisa emas edi. Xorazm ma'lum muddat O'zbekxon va uning 
o'g'illari Tanibekxon, lonibekxonlar ta'sirida bo'lgan. Sayfi Saroyi esa 
markazga intilgan. Ko'rinadiki, u safar mashaqqatlarini boshidan 
kechirgan. Qo'nim topib, o'z salohiyatini namoyish etishga qadar g'aribona 
turmushga chidagan. Ajab emas, o'sha lahzalar satrlarga ko'chgan bo'lsa. 
Sayfi Saroyining «Suhayl va Guldursun» asaridagi mana bu misralar 
ham bizning mulohazalarimiz foydasiga xizmat qiladi. 

Temur Urganja tortib keldi lashkar, 
Ko'rib ko'z- ko'r, bo'lib qoldi quloq-kar. 
Qo'zutti jang bila olamda to'(on, 
Oqitti suv tekin yer uzra ko'p qon 

(Uch bulbuli gulshan. 326-bet) 
Bunday ayanchli ahvolga Sayfi Saroyining befarq qarashi aslo mumkin 

emas edi. Ayniqsa, To'xtamishxonning fojiali o'llmi shoirni iztirobga 
tushirgan. O'sha mash'um lavhalar keyinchalik «Suhayl va Guldursun» 
dostoni misralarida muhrlanib qolgan. Shoirning fors-tojik tilidagi boshqa 
bir to'rtligida ham uning taljimai holiga oid lavhalar ko'zga tashlanadi. 
Sayfi Saroyi umr yo'lidan uning zamon zayli, turmush taqozosi tufayli 
Qamishli qishlog'idan Saroyga borib qolganligi, «Saroyning shoiri, e1ning 
gadoyi» bo'lib yashaganligi ma'lum. Shoir ishoralariga, uning satrlaridagi 
kayfiyat, ohangga jiddiyroq e'tibor qilib, quloq solinadigan bo'lsa, o'z 
yurtidan o'zga yurtlarga borishning muallif istak va irodasidan tashqari bir 
holatda sodir bo'lganligining guvohi bo'lish mumkin. Mana bu to'rtlikda 

156 



ham o'shanday norozi qiyofadagi jafokash bir shaxs namoyon bo'ladi. 
Yo rab, tu maro rabi saodat binamoy, 
Digar madavon dar ba daru boy ba boy. 
Yo zoviyai hirsi vujudam bar band, 
Yo qulfi mubimmoti murodam bikusboy 

(S.Saroyi. 36-bet) 
Mazmuni: 

Yo, rab, sen menga saodat yo'lini kO'rsatgil, 
Yetar, endi meni uyma-uy, joyma-joy choptirma. 
Yo vujudim hirslari yo'lini batamom bog'la, 
Yo murodim muhimmotlari qulfini ochgil. 

Sayfi Saroyi qalamidan chiqqan fors-tojik tilidagi nazmiy bisotning 
bir necha she'rdangina iborat bo'lishiga aql boyar qilmaydi. Ulaming yana 
anchagina miqdorda borligi shak-shubhadan tamoman xolidir. Xususan, 
Shayx Muslihiddin Sa'diyday fors-tojik adabiyotining zabardast bir arbobi 
asarini o'zbek tiliga o'girish uchun jur'at qilish katta tayyorgarlik, jiddiy 
sinovlardan o'ti!gandan so'nggina socIir bo'ladigan hodisa hisoblanadi. 
Fikrimizcha, Sayfi Saroyi o'shalami his etgan, shu sharafli vazifani 
uddalash uchun o'zida tayyorgarlik va yetarli imkoniyat borligini tushungan 
holda ishga kirishgan. «Gulistou» muqaddimasida o'rtaga qo'yilgan masa1ani 
oydinlashtirishga ko'maklashuvchi ishoralar mavjud. «Ilk yoz kunlaridan 
bir kun,-deb yozadi Sayfi Saroyi o'sha muqaddimada, -bo'ston ichinda 
gullar orasinda bir necha zarif olimlar bilan o'turub, insho ilmindan bahs 
qilib, abyoti g'arib va ash'ori ajib o'qudum esa ul olimlarning ulusi aruz 
ilminda bir mushkul baytning taqattu'in savol etti. Filhol javobin eshitib 
aytti: «Ey adibi g'arib, senga bir muvofiq nasihatim bor. Qabul qilsang, 
xayr bo'lg'ay». Ayttim: «Buyurung». Aytti: «Shayx Sa'diy «Guliston»ini 
turkiy tarjima qilsang, bir sohibdavlat er otina, yodgoring jahonda qolsun 
deb. (Qarang: Uch bulbul gulshani. Toshkent-1986, 170-bet). Ana shu 
tariqa yaxshilik yodgor qoldirish istagi bilan qalam ushlagan Sayfi Saroyi 
o'z zimmasiga tushgan ishning mas'uliyatini ham his etadi. Masalan, mana 
bu satrlarda shoiming o'sha holati ifodasini topgan. 

Eygo oti yodi birla ko'p zamon, 
Toza bo'lsun bu Gulistoni jinon. 
Bu guliston bog'booi ul adib, 
Kim Saroyi Sayf erur nazmi g'arib 

(O'shaasar.172-bet) 

157 



Albatta, bu misralar sharqona kamtarlik maylidan ham xoli emas. 
Ya'ni Sayfi Saroyi o'z qobiliyat va iffikoniyatlari ustida kamsuqumlik, 
xoksorlik bilan mushohada yuritadi. Buyuk daho egasi nazdida o'z 
salohiyatining «g'arib» ko'rinishini odilona tan oladi. Butun asar taIjimasi 
davomida Sayfi Saroyining jiddiy bir holatda ishlaganligi namoyon 
bo'ladi. Aslida o'shajiddiyat, so'z oldidagi mas'uliyat burchini yurakdan 
his qilish oqibatida «Guliston» taIjimasi ko'ngildagiday chiqqan. Ayniqsa, 
asardagi parchalarning ohangdor, silliq aks-sado berishini zo'r qoniqish 
bilan qayd etishga to'g'ri keladi. Bulaming barchasi jamlanib, Sayfi 
Saroyining fors-tojik adabiyotiga bo'lgan baland rag'bati, ixlos va 
e'tiborini ko'rsatadi. Alqissa, zikri o'tgan ma'lumotlar Sayfi Saroyini 
o'z zamonasining zullisonayn ijodkori, tojig-u o'zbeklar birodarligi 
qasriga munosib g'isht qo'ya olgan hassos san'atkori sifatida baholash 
huquqini beradi. 

Mavzuni mustahkamlash uehun savollar 
1. Temur va temuriylar davlatining asoslanishi haqida so'zlang. 
2. Temuriylar davrida o'zbek adabiyoti qanday muvaffaqiyatlarga 

erishdi? 
3. Shu davrdagi Jirik tur, janrlar taraqqiyoti va adabiy aloqalar haqida 

gapirib bering. 
4. Shu davrda adabiyotshunoslikka doir yaratilgan qanday asarlarni 

bilasiz? 
5. Xorazmiy haqida «Muhabbatnoma.da qanday ma'iumotlar 

berilgan? 
6. «Muhabbatnoma. tarkibida keJgan qanday she'riy janrlarni bilasiz? 
7. Qutb Xorazmiy «Xusrav va Shirin. masnaviysi Nizomiy 

Ganjaviyning shu nomdagi dostoni bilan qanday o'xshash va tafovutli 
jihatlari bor? 

8. Sayfi Saroyi asarlarini sanab bering. 
9. «Suhayl va Guldursun. dostoni haqida nimalarni bilasiz? 

Mavzuga oid tayaneb tusbunehalar 
Mahmud Tarobiy. Sarbadorlar. Temur davlati. Shohruh Mirzo. 

Ulug'bek Mirzo. Abusaid Mirzo. Umarshayx Mirzo. Sulton Ahmad Mirzo. 
Mahmudxon. Zahiriddin Muhammad Bobur. Shayboniyxon. Sayyor 
mavzular. Nomajanri. Ahmad ibn Xudoydod Taroziy. «Fununul-balog'a.. 

158 



Davlatshoh Samarqandiy. «Tazkiratush-shuaro». Alisher Navoiy. 
«Majolis un-nafois». Abdurahmon Jomiy «Bahoriston» Xorazmiy. 
«Muhabbatnoma». Muhammad Xo'jabek. «Guliston». «Bo'ston». Shayx 
Sa'diy Xusrav. Shakar. Shirin. Maryam. Farhod ... 

Adabiyotlar 
1. Axmedov B. Tarixdan saboqlar. Toshkent: "O'qituvchi"1994. 
2. Ahmadxo'jayev E. Gadoiy (hayoti va ijodiy merosi). Toshkent: 

«Fan», 1978, 110 bet. 
3. Valixo'jayev B. O'zbek adabiyotshunosligi tarixi. Toshkent: 

«O'zbekiston», 1993. 
4. Vohidov R. XV asrning ikkinchi yarmi, XVI asrning boshlarida 

o'zbek va tojik she'riyati. Toshent, «Fan»,1983, 145 bet. 
5. Vohidov R. Navoiyning iloo durdonasi. Toshkent, «Fan», 1992. 
6. Vohidov R. Alisher Navoiyning ijod maktabi. Buxoro, 1994. 
7. Gadoiy. Devon. G'.G'ulom nomidagiASN. Toshkent-1973, 148 bet 
8. Mallayev N. O'zbek adabiyoti tarixi. Toshkent: «O'qituvchi» 1976. 
9. Navoiyning nigohi tushgan. Toshkent: G'.G'ulom nomidagi 

Adabiyot va san'at nashriyoti, 1986. 
10. PyCTaMOB E. Y36eKcKaSl poe3IDl B rrepBoH rrOJIOBHHe XV BeKa. 

I1BJI. MOCKBa, 1963. 
11. Sayfi Saroyi. She'rlar. Guliston. Toshkent: 1968. 
12. Sayfi Saroyi. Gulistoni bit turkiy. Suhayl va Guldursun. «Uch 

bulbul gulshani" kitobida. Toshkent: 1986, 163-330- betlar. 
13. Xorazmiy. Muhabbatnoma. Toshkent, 1959. 
14. O'zbek adabiyoti tarixi. 5 tomlik. I-tom. Toshkent, 1977, 186-

236-betlar. 
15. Qutb Xorazmiy. Xusrav va Shirin. «Uch bulbul gulshani» kitobida. 

Toshkent, 1984, 333-619-betlar. 
16. Hayitmetov A. Navoiyxonlik suhbatlari. Toshkent: «O'qituvchi» 

1993. 
17. Hayitmetov A Temurlylar davri o'zbek adabiyoti. Toshkent:»Fan» 

1996. 
18. Hayitmetov A. Ulug'bek davrining muhim bir adabiy yodgorligi 

haqida. «O'zbek tili va adabiyoti», 1995, I-son, 3-9-betlar. 

159 



VI-BOB 
XV ASRNING BIRINCHI YARMIDA YASHAB IJOD ETGAN 

O'ZBEK SHOIRIARI 

6.1. Durbekning «Yusuf va Zulayho~ dostoni hamda bu haqdagi 
bahs-u munozaralar 

Sharq xalqlari orasida qadimdan mashhur bo'lgan qissalardan biri 
"Yusufva Zulayho"dir. Bu sayyor syujet "Tavrot", "Irijil" hamda islom 
dinining muqaddas kitobi Qur'oni karimda ham uchraydi. Sharq 
adabiyotining buyuk darg'alari Firdavsiy, Saolibiy, Ibn Sino, Kisoiy, 
Abdurahmon Jomiy kabilar arab va fors tillarida, QuI Ali, Shayyod 
Harnza, Nosuriddin Rabg'uziy singari ijodkorlar esa Durbekka qadar 
turkiy tilda yozgan asarlarida mazkur qissaga murojaat etishgan. Bu asarlar 
orasida Durbekning "Yusuf va Zulayho" dostoni alohida ahamiyatga 
molik. 

"Yusuf va Zulayho" dostonining muallifi masalasi uzoq yillardan 
beri munozaraligicha qolmoqda. Ba'zilar bu dostonni Durbek emas, 
Ulug'bek, Homidiy Balxiy kabi shoirlardan biri ijod qilgani haqida 
ma'lumot beradilar (O'zbek adabiyoti tarixi, I-tom, Toshkent, 1977, 
278-279-betlar). Adabiyotshunos N.Mallayevning kitobida bu haqda 
quyidagi mulohazalar bayon etilgan: "Keyingi yillarda ayrim tadqiqot 
va maqolalarda "Yusuf va Zulayho" hamda uning muallifi haqida 
munozarali fikr-mulohazalar bayon etildi. Munozara "Yusuf va 
Zulayho"ning muallifi, uning yozilgan yili kabi masalalami o'z ichiga 
cladi. Mavjud ma'lumotlaming ozligi, doston nusxalarining nisbatan 
keyinroq ko'chirilgan bo'lishi, ulaming kamligi hamda o'zaro qiyosiy 
tadqiq qilinmaganligi ayrim munozarali masalalami uzil-kesil hal etishga 
imkon bermaydi. Binobarin, biz an'ana bo'yicha «Durbek» nomi va 
«1409,. sanasini saqlab qoldik (Mallayev N. O'zbek adabiyoti tarixi. 
To~hkent, 1976, 274-bet). Adabiyotshunos B.To'qIiyev tomonidan 
umumta'lim maktablarining 9-sinflari uchun yozilgan «O'zbek 
adabiyoti. darsligida ham prof. N. Mallayevga fikrdoshlik qilinadi. Biroq 
xuddi shu sinf o'quvchilariga mo'ljallab nashr etilgan majmuada izoh 
berilgan holda «Yusufva Zulayho» dostonining muallifi noma'lum asarlar 
sirasiga kiritilishi bir oz noaniqliklami keltirib chiqaradi. Aslida «Yusuf 
va Zulayho» dostonining yozilgan yili va muallifi mas alas ida 

160 



adabiyotshunoslikdalikda xx yuz yillikning 70-yillaridayoq ishonarli 
fikrlar o'rtaga tashlangan edi. Jumladan, akad. B.Valixo'jayevning 
tadqiqotlarida ayni masalada ko'p sonIi adabiy ma'lumotlar guvohligida 
jiddiy xulosalar bayon qilingan. Taniqli olim samarqandlik ma'rifatparvar 
Abduhamid Po'lotiy shaxsiy kutubxonasida saqlanayotgan «Yusuf va 
Zulayho» qo'lyozmasiga tayanib, masalaga oydinlik kiritgan. Q'sha 
qo'lyozmada «Ayladi bu qissani Durbek nazm. satri ham bor ekanki, 
buni inkor qilishning imkoni yo'qdir (Batafsil ma'lumot uchun qaralsin: 
Valixo'jayev B. Q'zbek epik poeziyasi tarixidan. Toshkent, «Fan., 1974, 
50-54-betlar). 

«Yusuf va Zulayho. dostoni va asar muallifi xususida sharqshunos 
E.E.Bertels, V.V.Bartold, D.T.Voronovskiy, N.M.Mallayev, 
B.Valixo'jayev, E.Fozilov, F.Sulaymonova kabi olimlar ilmiy 
izlanishlar olib bordilar va qimmatli fikrlar bayon etdilar. 1971 yilda 
Javqon Lapasov «Yusufva Zulayho. dostoni morfologiyasi» mavzuida 
nornzodlik dissertatsiyasini yozdi. 

Dostonning ilmiy jamoatchilik nazariga tushgan Toshkentda 
saqlanayotgan 5, Samarqanddagi 2 hamda 1516 yilda (hijrly 922) 
ko'chirilgan Istambuldagi To'pqopi saroyi kutubxonasida mavjud bo'lgan 
Hirot nusxasi va 1563 yilda (hijriy 971) ko'chirilgan Parij Milliy 
kutubxonasida saqlanayotgan nusxalari ma'lum. Professor AFitrat ilk 
bor 1929 yilda Samarqandda chop etilgan «Q'zbek adabiyoti namunalari. 
kitobida .Yusufva Zulayho. dostonidan parchalar e'lon qildi. Shundan 
so'ng turli darslik va majmualardan asar parchalari o'rin oldi. 

Durbekning hayoti bilan bog'liq ba'zi ma'lumotlar .Yusuf va 
Zulayho» dostonining muqaddimasidagina keltiriladi, xolos. Muallif 
asaming yozHgan yilini abjad hisobiga asoslanib quyidagicha ifodalaydi: 

«Zod. edi tarix yana «xe. yo «dol., 
Moddati hijratdin o'tub moho sol 

(Uch bulbul gulshani. 7-bet. Bundan keyin tegishli sahifalar 
ko'rsatib boriladi. R.V., H.E.). 

Abjad hisobiga ko'ra «ZOd.-800, «xe.-8, .dol. esa-4 ga teng. Ulaming 
yig'indisidan 812 hijriy yil kelib chiqadi. Uni rnilodiy yilga aylantirsak, 
1409 yilga tug'ri keladi. Shoir doston muqaddimasida shu yili «jumJa 
akobir.lar-u cnabi-yu vali.lar bag'rida sokin, abadiy uyquga ketgan 
«ummul bilod»-shaharlar onasi bo'lgan Balx qamal qilinganini iztirob 
bilan yozadi. Y ozning sarhil mevalari pishgan paytda shahar ahlining 

161 



butun noz-ne'matlardan bebahra qolgani Durbekni chuqur iztirobga 
soladi va u o'sha kayfiyatini satrlarda quyidagicha ifodalab qoldirgan: 

Sbahr chu do'zax kibi zindoD edi, 
Tashqari chan ravzai rizvOD edi. 
Tashqari erdi bori DOZ-U naim, 
Shahr ichida enli azobi alim ••• 
Tashqari erdi bari polizu bog', 
Shahr ichida enli base dard-u dog' (7-bet). 

Durbek qamal ichra qolgan shahar aholisining ayanchli holatini 
yuqoridagi parchada kuzatilganligi kabi qarshilantirish san'atidan 
mahorat bilan foydalanib badiiy ifoda etadi. Doston muallifi tasvir<iagi 
o'sha voqealarning shaxsan guvohi bo'lgan. Asarda alohida ta'kid bilan 
qayd qilinishicha, qamal uch oy davom etgan: 

Ushbu qalob xalq ueb oyi tamom, 
Yer ed.iIar g'ussa-vu g'am subh-u shomo 
Banda alar birla giriftor edim, 
Borchasidin voqifi asror edim (8-bet). 

Adib mana shu qamal davrida taqdirdoshlari bilan birgalikda g'am 
sharobini ichib, goh Alloh kalomi, goh kitob o'qish bilan mashg'ul 
bo'ladi. Shoirning yozishicha, turkiy til bilan Yusufva Zulayho qissasini 
nazmda bayon etish uning ko'nglida tug'ilgan shirin niyati edi. Balx 
qamali davrida Durbek forsiy tilda nasrda bitilgan «Qicasi Yusuf» bilan 
tanishadi. Biroq shoir bu asar va uning muallifi haqida dostonda hech 
qanday ma'lumot bermaydi. «Yusuf va Zulayho» haqida yirik hajrnli 
doston yozishga kirishgan shoir, shubhasizki, «Yusufva Zulayho»ning 
zukko kitobxonlar orasida keng tarqalgan xalq kitobi nusxalari bilan 
ham tanish bo'lgan. Shuningdek, shoirning «Goh o'qir edim zi kalomi 
iloh» misrasi uning Qur'oni karimdagi «Yusuf» surasidan ham ijodiy 
ta'sirlanganligini dalilla;~' 

«Yusuf va Zulayho»-ishq-lb~:''''''bat mavzuida yozilgan doston 
bo'lishi bilan bir qatorda, unda shoiining axloqiy-ta'limiy, ijtimoiy­
siyosiy qarashlari, adolatli hukmdor haqidagi o'y-xayollari hamda islom 
dinining dunyoviy shuhrat kasb etishi singari muhim ahamiyatga molik 
mulohazalari badiiy in'ikosini topgan. 

Dostonning qisqacha tafsiloti quyidagicha: Mag'ribda nomi keng 
tarqalgan, doimo zafar yo'ldoshi bo'lgan shoh Taymusning qizi 
Zulayho tushida Yusufni ko'rib, unga g'oyibona oshiq bo'ladi. Shoir 

162 



Taymus haqida fIkr yuritarkan, «KofIr edi ul, vale odil o'zi, bo'lmas 
edi ikki oning bir so'zi», - deya ta'riflaydi. Ushbu misralaming o'zidanoq 
dostonda muqaddas islom dini targ'ib qilinishi anglashiladi. Zulayho 
tushida Yusufbilan «suhbatlashadi». Yusuf o'zini mahbubaga quyidagicha 
«tanishtiradi» : 

Dedikim:-«Yusufdur otim, guI uzor, 
Men eruram Misr elida shahriyor (34-bet). 

Zulayho uyg'ongach, o'zini yangi bir olamga kirib qolgandek his 
etadi. U ishqning asirasiga aylanadi. Zulayho butun umri davomida o'sha 
tush taassuroti bilan yashaydi. Shoir Zulayhoning Yusuf ishqida 
o'rtanishlarini juda ehtiros bilan badiiylashtiradi: 

Enii aning og'zida Yusuf oti, 
O'rtadi boshdin - oyog'i ishq o'ti (35-bet). 

Mag'rib shohi Taymus olti oylik yo'l bo'lgan Misr eliga xat yozib, 
elchi yuboradi. Zulayhoning kelajagi, baxti haqida qayg'urgan ota-ona 
uni Misrga kuzatib qo'yishadi. Zulayho Misrda katta tantana bilan kutib 
olinadi. Biroq u Misr Aziziga turmushga chiqadi va taqdiriga tan berishga 
maJbur bo'ladi. Chunki u bilan kelgan enagasi qizdan ota-ona nomusini 
muhofaza qilishini qattiq talab qiladi. Iztiroblar alangasida qolgan 
Zulayhoning Yusufga bo'lgan muhabbati yanada haroratlana boradi. Sabr­
toqat, chidam uning hamrohiga aylanadi. Biroq qiz muhabbatining tobora 
yolqinlanib borayotganiga ba'zan bardosh berolmay qolganligi ham 
dostonda badiiy ifodasini topgan. Bunday holat uning Yusuf bilan 
uchrashuvlarida namoyon bo'ladi. 

Taqdir taqozosi bilan Yusufham Misrga kelib qoladi. Uning go'zalligi 
va donoligiga hasad va g'ayrlik bilan qaragan otalari Ya'qub taxtining 
merosxo'ri Yusuf bo'lishidan xavfsiragan og'a-inilari uni yo'qotish 
payiga tushadilar. Ular Yusuf uchun cxoh qazishga tushadilar va qarib 
qolgan otalari Va' qub hamda uning sevikli farzandi boshiga og'ir 
musibatlami soladilar. Yahudo boshliq Yusufning akalari Ya'qubdan 
hiyla bilan o'z ukalarini olib ketib, «bo'ri edi. bahonasi bilan uni 
chohga tashlaydilar. Munofiqlik shu darajaga borib yetadiki, og'a-inilardan 
biri uni pichoqIashga kirishadi. Shoir dostonda bu hodisani quyidagi 
misralarda tasvirlaydi: 

Bir og'asi qo'pti, sug'urdi pichoq, 
Keldi oning ko'ksina qo'ydi ayoq. 

Chohda yotgan Yusufning joniga Moliki Tojir karvonining kelib 

163 



qolishi oro kiradi. Yahudo boshliq og'a-inilar husnda, aql-farosatda 
yakto bo'lgan, otasining xizmatini sadoqat bilan o'taydigan Yusufni 
Moliki Tojirga sotadilar va munofiqlik ustiga yana munofiqlik qiladilar: 

Dedilar:-E, Xojai nek e'tiqod, 
Bandamiz erur, o'zidur xonazod. 
Uch kecha-kunduz qocbib erdi tamom, 
Qilg'on ekandur bu choh ichra maqom. 
Emdiki, toptuq qiloli oni band, 
Turfa gurizanda qui erur lavand. 
Bizga kerakmasdur oning hech isbi, 
Borcha sotarmiz agar olsa kisbi. 
lliki egri, o'zi qochqoq erur, 
Borcha yomonlik icbida toq erur (24-25-bet). 

Ko'rinadiki, mol-mulk, mansab ilinjida og'a-inilarning bu qadar 
tubanlik botqog'iga sho'ng'ishi dostonda qattiq qoralanadi. Yusuf qullik 
azobiga giriftor qilinadi. Ya'qub esa ko'rar ko'zlaridanjudo bo'ladi. Shu 
tariqa, Moliki Tojir Yusufni Misr Aziziga uning bo'yidan ham baland 
keladigan cyoqut ila dur-u guhaD> evaziga sotadi. Misrdagi ko'shk ustida 
Yusufni ilk bor o'z ko'zlari bilan ko'rgan Zulayho ishq alangasi ichida 
o'rtanadi. U bu alanganing yuksak haroratiga bardosh berolmaydi. Biroq 
enagasining pand-u nasihatlarl, sabrga undovchi o'gitlariga tan berishdan 
o'zga chora topa olmaydi. 

Enagasi dedi: «Hali ayla sabr, 
Qilmag'il o'zunga, ayo moh, jabr (88-bet). 

Dostonda sevishganlarning ehtiroslarini jilovlash borasidagi 
irodalarining sinovdan o'tishi yuksak mahorat bilan tasvirlanadi. Bu 
borada Zulayhodagi ishq mayidan ko'proq sarxush bo'lishga moyillik 
bilan Yusufdagi sabr-matonatning to'qnash kelishi asardagi 
ziddiyatlarning eng yuksak cho'qqisi bo'lib xizmat qiladi. Misr Azizi 
Yusufni sotib olarkan, jufti haloliga uni quI sifatida emas, balki farzandi 
deb bilishini o'tinadi. Bu esa Yusufning zimmasiga yanada mas'uliyat 
yuklaydi. Misr Azizi Yusufni Zulayho xizmatiga yuboradi. Shunday qihb, 
sevishganlar bir-birlari bilan yaqindan uchrashadilar. Biroq bu 
uchrashuvlar Yusufning jiddiy qarshiliklari bilan kutilgan visol onlarini 
uzoqlashtiradi. Shoir Yusufning atayin Zulayhoning ko'ngil istaklariga 
qarshi borishi manzaralarini o'quvchi ko'z o'ngida yaqqol gavdalantirib 
beradi: 

164 



Yusuf ayittiki:,-«Holo xusb siyom, 
Men edim ozod, bo'lubmen g'ulom. 
Men edim o'z mamakatimda amir, 
Munda bukun xor erurmen, haqir. 
Meni falak qildi otomdin judo, 
Sbob edim, emdi bo'libmen gado. 
Ko'rsa tushinda Zulaybo gar mani, 
Men dag'i tusbumda ko'ribmen ani (l44-bet). 

Yuqoridagi iqtibos dostonda Yusufning Zulayho enagasiga aytgan 
so'zlaridir. Bundan Yusufning ham sadoqatli oshiq ekanligi yaqqol sezilib 
turadi. Enaga uning so'zlarini Zulayhoga yetkazadi va qizni ortiqcha fig'on 
qilmasdan tangriga shuler qilishga chaqiradi: 

Yusuf erur xizmatingga subb-u sbom, 
Sabr bila etgasen oxir bakom, 
Sabr bila tengri berur komi dil, 
Sabr qil-u, sabr qil-u, sabr qil (45-bet). 

Enaga tilidan aytilgan bu so'zlar dostonda ilgari surilgan yetakchi 
g'oyalardan biridir. Ayni choqda qamal ichida qo1gan Balx shahri aholisini 
ham shoir turli ishoralar yordamida sabr-u bardoshli bo'lishga chaqiradi. 
Muhabbat iztiroblari Zulayho bardoshidan ustun keladi. Uni enagasi 
qanchalik sabr qilishga undamasin, baribir Zulayho faqat visolga intiladi. 
Yusufni xilvatga chorlab, unga ko'ngil istaklarini bayon etadi. Biroq 
Yusufning gunohga botgisi, zinoga yo'l qo'ygisi kelmaydi. Zulayho tuhmat 
va malomat qilib uni zindonga soldiradi. Ammo keyinchalik u bu qilgan 
ishlaridan juda pushaymon ham bo'ladi. Iloj topib Yusufning ovozini 
eshitishga, banddan ozod bo'lgan Yusufning uzoqdan bo'lsa ham 
jamolini ko'rish bilan taskin topishga harakat qiladi. 

Shoir mamlakat obodonchiligi, el-yurt farovonligini davlat 
boshliqlarining adolatli siyosat yurgizishlari hamda tadbirkorliklarida 
deb biladi. Dostonda Misr shohi Rayyon ana shunday kishilardan biri 
sifatida tasvirlanadi. Rayyon davlat ishlarini boshqarish uchun o'zidan 
ko'ra tadbirliroq va donishmandroq bo'1gan Yusufui Misr taxtiga ko'taradi. 
Yusuf zindondagilarni ozod qiladi va uning qat'iy buyruqIari hamda 
ko'rsatmalari bilan Misr xalqi dehqonchilikda misli ko'rilmagan 
natijalarni qo'lga kiritadi. Olti yil davomida ocharchilik azobini boshidan 
kechiIgan xalq farovon hayotga tashna edi. Yusuf xalqning ana shunday 
ezgu istagining amalga oshishida katta xizmatlar ko'rsatadi. Dostonda 

165 



ikki sevishgan qalb sohiblari Yusuf va Zulayhoning Misrda o'tkazilgan 
to'ylari tafsilotlari ham bag'oyat mahorat bilan tasvir etilgan. Shoir bu 
tantanadan xalqning behad xursandchiligini zo'r ehtiros bilan 
ko'rsatishga erishadi. Shu bilan birga ikki sevishgan qalbning yangidan 
hayot boshlashi lavhalari tasviri ham ancha jonli chiqqan. 

Asarda chinakam muhabbat tarannum etilib, turli yovuzliklar 
natijasida aziyat chekkan barcha kishilar hayotning zavqli onlaridan 
bahramand bo'lishdek baxtga qayta musharrafbo'lishlari mahorat bilan 
badiiy ifodasini topgan. Og'a-inilar qilgan yOYUZ ishlaridan pushaymon 
bo'lishadi. Shoir chinakam adolat tantanasini dostondagi Bashir obrazi 
sarguzashtlari asosida ifoda etadi. 

Bashir Molik Tojirning qullaridan biridir. Yusufning onasi vafot 
etganda, Ya'qub Bashirning onasini sotib oladi va Yusuf shu enagasini 
ernib katta bo'ladi. Ya'qub ona-bolani bir-biridan judo qilish uchun 
Bashirni quI sifatida sotib yuboradi.Farzandi dog'ida kuygan mushtipar 
onaning ikki ko'zi olamni ko'rishdek baxtdan mahrum bo'ladi. U doimo 
Kan'on darvozasi oldida o'g'lining yo'liga termulib o'tiradi. Ya'qubning 
ham boshiga taqdir shunday musibatlarni soladi. Yusufning zindondan 
Bashirni ozod qilishi va echki qoniga belangan kuylagini unga berib 
yuborishi, bareha musibatlarga xotima yasaydi. Bashir avval onasini izlab 
topadi. Visol shodligidan onaning ko'zlari ravshanlashadi. Keyin Bashir 
Yusufning kuylagini Ya'qubga eltib beradi. Ya'qub bu kuylakni ko'zlariga 
surtadi va uning ko'zlari ham munavvar bo'ladi. 

Dostonda asarning xalq og'zaki ijodi nusxalarida bo'lgani kabi 
qahramonlik ham ulug'lanadi. Yusufning katta o'g'li Meshomning 
rnaydonga kirib bir hamla bilan Yahudo bilan Sham'unni chetga olib 
otishi va qolgan sakkiz og'a maydonga chiqishgajur'at etolrnaganliklarida 
folklorning ta'siri kuchli ekanligi sezilib turadi. 

«Yusufva Zulayho. dostonining qurilishi, voqealar rivoji murakkab 
bo'lgan asardir. Unda juda ko'p voqealar va obrazlar mavjud bo'lib, 
ular asosan Yusuf sarguzashtlari atrofida birlashgan hamda dostondagi 
asosiy qahramonlaming qator fazilatlarini ochishga xizmat qilgan. 
Aruzning sari' bahrida (muftailun, muftailun, foilun) bitilgan bu asar 
rayon uslubda yozilganligi hamda badiiy tasviriy vositalarga boyligi, 
shuningdek, o'zbek mumtoz adabiyotidagi badiiy jihatdan ancha 
mukammal ijod etilgan dostonlardan biri ekanligi bilan aharniyatlidir. 
Bulardan tashqari, mazkur asar Durbekdan keyin shu mavzuda ijod 

166 



qilgan o'zbek va boshqa qardosh xalqlar shoirlari uchun ham ilhom 
manbai bo'lib xizmat qildi. 

6.2. Haydar Xorazmiy va uning cMaxzanul-asro ... dostoni badiiyati 

Haydar Xorazmiy XN asrning oxiri va XV asrning boshlarida yashab 
ijod qi1gan iste'dodli so'z san'atkoridir. Shoir haqidagi ba'zi ma'lumotlar 
Davlatshoh Samarqandiyning «Tazkiratush-shuaro., Alisher 
Navoiyning cMajolisun-nafois., cMuhokamatul-lug'atayn. kabi 
asarlarida uchraydi. Ularda shoirning noyob iste'dod sohibi ekanligi qayd 
etilib, turkiy va forsiy tillarda yaxshi she'rlar bitganligi, Amir Temur 
nabiralaridan Iskandar Sheroziyga bag'ishlab Nizomiy Ganjaviyning 
cMaxzanul-asror. (cSirlar xazinasi.) dostoniga javoban turkiy tilda 
go'zal, ijodiy doston yozganligi e'tirof etiladi. 

Haydar Xorazmiyning turkigo'y shoirligi va uning xorazmlik ekanligi 
Alisher Navoiyning cMuhokamatul-Iug'atayn. asarida e'tirof etilgan. 
Salohiyatli shoir o'z masnaviysini turkiy tilda yozishini quyidagicha 
izohlaydi: 

Turk zuhuridur ochunda bu kun, 
Boshlar u1uq yir bila turkona un! ••• 
Turk surudini tuzuk birla tuz, 
Yaxshi ayolg'o bila ko'lda qo'buz ••• 
Men bitigan xat bila yo'ng'i1 qalam, 
Men yurug'on yo'l bila urgiI qadam 

(Muborak maktublar. Toshkent-1987, 221-bet. Ushbu majmuada 
asarning nomi cGulshanul-asror. tarzida berilgan. R.V., H.E.). 

Adabiyotshunos N .Mallayev cMaxzanul -asror. Haydar Xorazmiy 
adabiy merosidan bizgacha yetib kelgan yagona asar ekanligini ta'kidlaydi. 
Shuningdek, olim oliy maktab uchun yozilgan darsligida shoiming 
hayoti haqida quyidagi ma'lumotlarni keltiradi: cHaydar asH 
Xorazmdandir. Uning Haydar Xorazmiy deb atalishi ham shu boisdan. 
U qachonlardir Fors viloyatiga kelgan. Birmuncha vaqt, Navoiy va 
Davlatshoh ta'kidlaganlaridek, Sulton Iskandar huzurida bo'lgan. Sulton 
Iskandar birmuncha ma'rifatparvar amirzodalardan bo'lgan, o'z atroftga 
ilm, san'at, adabiyot ahllarini to'plagan, o'zi ham she'riyat bilan 
shug'ullangan. Haydar Xorazmiy farazan 1409-1414 yillar orasida 
cMaxzanul-asror. dostonini yaratgan. (Mallayev N. O'zbek adabiyoti 

167 



tarixi, Toshkent, 1976, 288-bet). Keyingi yillarda Mavlono Lutfiyasari 
sifatida qayd etib kelingan «Gul va Navro'z,. dostoni ham Haydar 
Xorazmiyga nisbat berilayotir. «Fununul-balog'a,. hamda Bobur 
Mirzoning «Aruz risolash>dagi e'timodli qaydlar shunday xulosani 
yanada quvvatlantirishga xizmat qiladi. 

«Maxzanul-asror.ning London, Parij, Vena, Qozon va boshqa 
joylarda saqlanayotgan qo'lyozma nusxa.lari fan olamiga rna'lum. Doston 
yuzasidan E.E.Bertels, H.Zarifov, AAbdug'afurov, B. Va:lixo'jayev, 
E.Rustamov, J.Sharipov, A. Hayitmetov singari bir qator olimlar 
ilmiy izlanishlar olib borishdi. NAbdullayev asarning qiyosiy matnini 
vujudga keltirdi va 1974 yilda Nizomiy Ganjaviy dostoni bilan 
chog'ishtirish asosida nomzodlik dissertatsiyasini yozdi. 

Sharq xa:lqIari adabiyotida ulug' ozarbayjon shoiri Nizomiy Ganjaviy 
«Xarnsa.siga yoki uning ayrim dostonlariga javob aytish adabiy an'ana 
sifatida sha:kllandi. Bu ish shoirdan katta iste'dod, teran tafakkurni talab 
etardi. Qutb Xorazmiyning «Xusrav va Shirin,. dostoni mana shu 
an'ananing samarasi o'laroq vujudga kelgan bo'lsa, ajab emas. Haydar 
Xorazmiy o'zining «Maxzanul-asro~ dostoni bilan ushbu adabiy an'ana 
ravnaqiga muhim hissa qo'shdi. 

Nizomiy Ganjaviyning «Maxzanul-asro~ dostoni fa:lsafiy-ta'limiy 
asardir. Dostonning asliyati 59 bobdan tarkib topgan. Masnaviyning 
dastlabki 18 fasli an'anaviy muqaddimaviy boblar sanaladi. Asarning 
asosiy qisrni 20 maqolat va 20 hikoyatdan iborat bo'lib, mazmundor 
xotima bilan nihoyasiga yetadi. Shayx Nizomiy dostonining an'anaviy 
kirish qismlari Tavhid va Munojot, Muhammad a:layhis-sa:lornning 
ta'rifi, payg'ambarning me'roji, birinchi, ikkinchi, uchinchi, to'rtinchi 
ta'rif, Dovud o'g'li Ma:llk Faxriddin Bahrom shohning ta'riti, Bahrom 
shohga xitob va ta'zim, bu kitobning tartibi, so'z rnadhi, nazmning 
nasrdan yuksakligi, ko'ngil, ko'ngil parvarishi haqida birinchi xilvat, 
birinchi xilvatning samarasi, ikkinchi xilvat, ikkinchi xilvatning samarasi 
singari bo'limlardan tarkib topadi. 

Dostondagi maqolatlarda shoir o'zining muayyan ijtimoiy-siyosiy, 
axloqiy-ta'limiy qarashlarini ixcham, o'ta purma'no baytlarda ifoda etadi. 
Ularda ilgari surilgan g'oya:larni esa hikoyatlar asosida oydinlashtirish 
va mustahkamlashga erishadi. Maqolatlarda shoir adolat, mamlakatni 
boshqarish va xa:lqqa munosabat, zolim podshohlardan shikoyat, mehnat 
va uning foydasi, kishilarga yaxshilik qilish va qiyinchiliklardan 

168 



qo'rqrnaslik, rashk va hasadning zarari, saxovatning foydasi, baxillikning 
yomon oqibati haqida muhim mulohazalarini bayon etgan. 

Haydar Xorazmiyning «Maxzanul-asro~ dostoni tuzilishi hamda 
janr xususiyatlariga ko'ra, Nizomiy Ganjaviy masnaviysiga juda yaqin 
turadi. Har ikkala doston ham falsafiy-ta'limiy mohiyat kasb etib, 
aruzning sari' bahrida (sari'i musaddasi matvii makshuf muftailun, 
muftailun faulun) yozilgan. Haydar Xorazmiyning dostoni Nizomiy 
Ganjaviy dostoniga nisbatan hajman ancha kichik. Haydar Xorazmiyning 
dostoni 639 baytdan iborat bo'lib, 23 bobdan tarkib topgan. Asarning 
dastlabki 7 fasli an'anaviy muqaddimaviy boblardir. Mazkur boblar 
Alloh hamdi, payg'ambar na'ti, xalifalar ta'rifi, Sulton Iskandar 
madhi, musannifning vasfil-holi kabi masalalarga bag'ishlangan. 
Dostonning asosiy qismi 16 bobni o'z ichiga oladi. Ularda mav'iza (o'git­
nasihat), rnaqolat va hikoyatlar mavjud. Haydar Xorazmiy Nizomiy 
Ganjaviydan farqli o'laroq, dostonda avval hikoyat, undan soOng shu 
hikoyatdan kelib chiqadigan xulosa va fIkrlarni umumlashtiruvchi bob 
(maqolat) keltiradi. Maqolatlar va hikoyatlarning mavzu doirasi ancha 
keng bo'lib, ularning ba'zilari Nizomiy Ganjaviy maqolat va hikoyatlariga 
ancha yaqin tursa, ba'zilari tamomila yangidir. 

Haydar Xorazmiy dostonidagi «Musannifning vasfll-holi. bobida 
o'zining bir kecha g'am bilan hamnafas bo'lganligi hamda ichki 
iztiroblarini bayon etib, Nizomiy Ganjaviyning «Maxzanul-asro~ 
dostoniga yuksak baho beradi. U ndagi tashbehlar va teran fikrlarning 
sodda uslubdagi bayoni shoirning nozik did va so'z san'atining o'ziga 
xos jozibasidan mahorat bilan foydalana oladigan ijodkor ekanligidan 
dalolat beradi: 

Aql tengiz erdi-yu andisha kon, 
O'rtasida gavhari ma'oi nihon. 
Jon tisbi birla qOZl"b ul' konni, 
QUdim o'zum g'avs bu ummonni. 
Ul kisbi qo'yg'ay ehu N'lZOmiy bu ganj, 
Qozg'ana olg'ay guhari dast ranj. 
Yo'q esa bar mutJisi be dastgoh, 
Hech topa bUgaymu bu Maxzanga rob (206-207-betlar). 

Aqlni dengizga tashbeh qilgan shoir shu dengizda yashiringan ma'ni 
gavharlarini ummonda g'ovvos singari SUZlb, jon tishlari bilan qaziganligini 
g'oyatda go'zal tasvirlaydi. Bu- «gavhari ma'ni*, Shubhasiz, Nizomiy 

169 



Ganjaviy dostonidir. Shu bois shoir Nizomiy kashf etgan bu ganjga 
musharraf bo'lish uchun katta mehnat talab qilinishini bayon etadi. 
Iqtibosdagi «hech topa biJg'aymu bu maxzanga roh.-misrasida shoir iyhom 
san'atidan mahomt biIan foydalangan. Haydar Xorazmiy «maxzan. so'zini 
dastlab xazina ma'nosida qo'llagan bo'lsa, ikkinchidan, «Maxzanul-asroD> 
dostonini nazarda tutgan. Shuningdek, shoir Nizomiy Ganjaviy dostonidan 
ilhom o1gani, undan adabiy ta'sirlanganini quyidagicha e'tirof etadi: 

Menki pishurdim bu laziz oshni, 
Shayx Nizomiydin ohb choshni. 
Shayx NlZOmiy damidin jon topib, 
Ma'nisidin yarliq-u burhon topib (222-bet). 

Haydar Xorazmiy o'zbek mumtoz adabiyotida she'riy hikoya yamtish 
an'anasining mvnaq topishida katta hissa qo'shdi. «Maxzanul-asror. 
dostonidagi hikoyalar axloqiy-ta'limiy mohiyat kasb etadi. Muallifularda 
biror kichik hayotiy voqeani hikoya qilish orqali kitobxonga pand-nasihat 
qiladi, ularga o'git bemdi, falsafiy, ijtimoiy-siyosiy va axloqiy-ta'limiy 
masalalarga doir zamonasi uchun peshqadam xulosalarini ilgari suradi. 
Aytilganlar nuqtai nazaridan 43 baytdan tarkib topgan «Bo'z tuquvchi 
kampir va bazzoz hikoyati. alohida ahamiyatga ega. Mazkur hikoyat 
Kufa shahridagi g'ayb ilmidan xabardor bir darveshning bozorga kelib 
qolishi tasviri bilan boshlanadLU o'z ishini ipidan ignasigachapishiq 
biladigan bazzozning faoliyatini kuzatib turadi. Savdogar (bazzoz) oldiga 
bir keksa kampir ikki hafta tinimsiz mehnat qilib, to'qigan bir ko'ylaklik 
bo'zini olib keladi. Bu beva ayol o'zining ojiz va bechorahol ekanligi, 
bir to'da bolalari uning yo'liga intizor bo'lib turganini aytib, bazzozdan 
tegishli haqini to'lashini iltimos qiladi. Bazzoz kampirning bo'zidan 
illat qidirishga tushadi. Uning qo'pol, dag'aI, kiyimga yaroqsiz ekanligini 
vaj qilib, arzimagan pulga sotlb oladi. Bu ham etmagandek bazzoz bo'zni 
o'lchashda ham beva kampir haqidan urib qoladi. Kampir ketgach, bir 
xaridor bazzozning oldiga yaxshi bo'z so'rab kiradi. Bazzoz qaysi bo'zni 
ko'rsatmasin, xaridor undan qoniqmaydi. So'ngra bazzoz o'sha kampir 
to'qib keJgan bo'zni maqtay-maqtay xaridorgajuda qimmat narxda sotadi. 
Bu holni kuzatib turgan haqparast darvesh bazzozni qattiq uyaltiradi. 

Haydar Xorazmiy mazkur hikoyatda keksa kampirning bazzoz oldiga 
kirib kelishi manzarasini g'oyatda ta'sirchan badiiy ifodalaydi. Baytlardagi 
o'ziga xos sifatlashlar o'quvchi ko'z oldida kampirning ayanchli ahvolini 
yanada yorqinroq gavdaIantirishga xizmat qiladi: 

170 



Told o'shul hoi ichida bir ajuz, 
Bo'yi ikki qot bo'lub orqasi kuz. 
Bo'yi boshi ra'sha bila beqaror, 
Dam urushi, yo'l yurushi murdavor. 
Ne ko'zida nur-u, na og'zinda so'z, 
Dunyosidin qo'ynida bir vusla bo'z (221-bet). 

Hikoyatdagi darvesh chol haq yo'lida, komillik yo'lida umrini 
bag'ishlagan so'fiylar timsolidir. Shoir bazzozning nomaqbul xatti­
harakatini fosh etish uchun o'quvchi e'tiborini uning sandig'i, undagi 
matolarga qaratadi va ayni vosita orqali ifodalamoqchi bo'lgan maqsad­
muddaosini badiiy tasvirlash uchun istifoda etadi. Bunda darveshning 
bazzozga aytgan nafratli so'zlarini hikoyada bayon etish Haydar 
Xorazmiyga qo'l keladi. Shoirning asarda ilgari surgan g'oyasi haqparast 
darveshning nutqida yanada oydinlashadi: 

Dedi:-Bu sanduq ichida, ey falon, 
Bergil ijozat, Idrayin bir zamon. 
Kim tilasang yer yuzida sarbasar, 
Topmag'aysen dunyoda mendin asar. 
Zobir-u botin ila oshufta men, 
Mo"mio egach, kofiri nuhufta men. 
Muncha savome'g'aki qildim guzor, 
Sa'yb ila tobmadi naqdim iyor. 
Bar necha kezdim bu uluq dunyoni, 
Qutbi mukammal seni ko'rdum, seni. 
Bo'zkim, erur momug'i xud besafo, 
Ipligi betob-u o'zi bo'riyo. 
Sen kim uga bir nafas etting nazar, 
Bo'idi katondin dog'i ham mo"tabar. 
Kim, momig'i bUa teng o'ldi yipak, 
Suftalig'-u ravshan-u hamyortak. 
Lol bo'lub Xojai oshufta dil, 
Qoldi xijolat evinda munfa'il. 
Jazb qih"b topti muammo kushoy, 
Urdi ne kim, hosilina pusbti poy (226-bet). 

Haqparast darveshning bu adolatli va kinoya bilan yo'g'rilgan so'zlari 
bazzozni qattiq uyaltiradi va uning butun mol-mulkidan voz kechib, 
haq yo'liga kirishiga sababchi bo'ladi. Shoir bazzozning qilgan nojo'ya 

171 



sa'y-u harakatlarini darvesh tilldan kinoyaomuz hajv ostiga oladi. Ammo 
bu tanqid keskin emas. Balki sokin holatda, donishmand, komillik 
yo'lini ixtiyor qilgan darvesh chol tilidan ifoda etilganki, bu ham 
hikoyatning badiiy pishiq, g'oyaviy ta'sirchan va irfoniy axloq talablariga 
muvofiq chiqishini ta'min etgan. Hikoyatning, shubhasiz, tasavvuf 
ta'limoti ta'sirida yozilganligi undagi atamalar va rnajoziylikdan ochiq 
ko'rimb turibdi. Hikoyatdan keyin undagi axloqiy-ta'limiy, ilohiy-irfoniy 
ruhni quvvatlantirish uchun keltirilgan mav'iza va maqolatda ham xuddi 
shunday mazmundagi baytlaming mavjudligi fikrimizning yorqin 
dalilidir. Jumladan, rnav'izada boydan karamli va saxovatli faqiming 
ustun ekanligini ta'kidlash uchun xizmat qiluvchi quyidagi baytni 
uchratish mumkin: 

Boy dagulsen diraming bor esa, 
Faqr g'aniydir Iwami bor ersa (229-bet 

(Matnda mazmunga qusur yetkazadigan xatolar borligi uchun so'zlar 
tlyrim isloh bilan keltirildi. R. V., H.E.). 

Shoir dostondagi cHotami Toyi. hikoyatida ham saxovatni ulug'laydi. 
Shuningdek, rnav'izadagi baytlarda insonni komillikka erishuvi uchun 
eng xavfli dushmani bo'lgan nafs bilan doimo murosasiz bo'lishga 
chorlashi ahamiyatlidir: 

Yarim oyoq oshki, toparsen nasib, 
Yarimini berti, yesun bir g'arib. 
Me'da tamug'ildm erur dushmaning, 
Qonmag'usidir agar ichsa qoning (230-bet). 

Haydar Xorazmiy cMaxzanul-asror.da badiiy ifoda etgan fIkr­
mulohazalar, asarda ilgari surilgan g'oyalari bilan o'z zamonasining katta 
bilimdoni, o'zbek till ravnaqi uchun kurashgan shoir, arab, fors-tojik 
ti11arini chuqur O'J&8II83ll, yetuk rna'rifatli kishi sifatida namoyon bo'ladi. 
Uning mazkur masnaviysi Alisher Navoiyga qadar yaratilgan doston 
janrining o'zbek mumtoz adabiyotidagi noyob namunalaridan biridir. 

6.3. Atoiy she'riyati mundarijasi, janrIari va badiiyati 

Atoyi XV asming birinchi yannida o'zbek mumtoz adabiyotida o'ziga 
xos mavqega ega bo'lgan iste'dodli shoirlardan biridir. Alisher Navoiy 
cMajolisun-nafois. tazkirasida shoir haqida quyidagilami yozadi: 
cMavlono Atoyi Balxda bo'lur erdi. Ismoil ota farzandlaridindur, 

172 



darveshvash va xushxulq, munbasit (shod-xursand-RV., H.E) kishi 
erdi. O'z zamonasida she'ri atrok (turkiy tilda so'zlashuvc4iJar. R. V., 
H.E) orasida shuhrat tutti. Bu matta' aningdurkim: 

m sanamkim, S1IV qirog'inda paridek o'iturur, 
G'oyati nozuklugidin S1IV bila yutsa bo'lur 

Qofiyasida aybg'inasi bor. Ammo Mavlono ko'p turlrona (sodda, mvon­
R. V., H.E) aytur erdi. Qofiya ehtiyotiga muqayyad ennas erdi. Qabri BaIx 
navohisidadur .• (MAT.13-jild, 63-bet). Alisher Navoiy cNasoyim ul­
muhabbat.da Ism oil ota Ahmad Y~viyning Ibrohim ota ismli inisining 
o'g'li ekanligini qayd etadi. Shuningdek, uning o'n sakkiz nafar fiuzand 
ko'rganligini aytadi. (MAT. 17 -jild 420-bet). Ayrim manbalanJa shoiming 
taxallusi Otoyi tarzida qayd etihb, buning sababi shoir Yassaviy tariqatini 
elga yoyuvchi so'fiy1an:Jan, ya'ni Mansur ota, Zangi ota, Sulaymon ota, 
Hakim ota, Anbar ota, Ibrohim ota kabi mutasavvif otalar (atolar) 
oilasidan va guruhidan chiqqanligi deb ko'rsatiladi (O'zbek adabiyoti. To'It 
tomlik., I tom, Toshkent, 1959, 25 I-bet). 

:xx asr 50-yillarining oxirlarida respublika davriy matbuotida ayni 
masalada qizg'in bahs-u munozaralar bo'lib o'tdi. Unda akademik shoir 
G' .G'ulom, dosent M.Mirzayev va Respublikada xizmat ko'rsatgan 
kutubxonachi HAkobirovalar ishtirok etishgan (qarang: G'.G'ulom. 
Adabiy-tanqidiy maqolalar. 2 jildlik, I-jild. Toshkent cFan., 1971, 
SO-S4-betlar). Adabiy-ilmiy jamoatchilik esa shoir taxallusini cOtoyi. 
taIzida emas, balki «Atoyi. shaklini qabul qildi. Bugun hamma nashrlarda 
shoir adabiy taxallusi cAtoyi. shaklida qo'llanmoqda. Atoyi iste'dodli 
shoir sifatida Ulug'bek Mirzoning o'z saroyi atrofiga tortgan olim va 
shoirlari qatoridan ham o'rin olgan (O'zbek adabiyoti tarixi, I tom, 
Toshkent, 1977, 296-297-betlar). 

Shunday qilib, Atoyi shoiming taxaI1usi bo'lib, uning to'liq Sni, tug'iJgan 
va vafot etgan yillari ma'lum emas. Shoiming 260 ta g'amlini o'z ichiga olgan 
yagonadevoni bi2gacba yetib keJgan. Ma7lcurqo'i}ozmaXVI:sda ko'chirilgan 
bo'lib, Rmiya FanJar Akademiyac;i S~ imtitutining Sankt-Pded1ug 
bo'limida saqlanadi. Atoyi she'riyati AN.Samoylovich, E.Rustamov va yana 
bir qator olimlar tomonidan tadqiq etiJgan. 

Atoyi Sharq xalqlari badiiy ijodi bilan yaqindan tanish bo'igan. Uffing 
g'azallarida Farhod, Shirin, Layll, Majnun, Vomiq, Uzro, Yusuf, 
Zulayho, Masih, Ya'qub singari adabiy, ilohiy, tarixiy nomJaming badiiy 
timsol sifatida qo'llanilishi fikrimizning yorqin dalilidir. Shuningdek, 

173 



shoirning «Qissasin. radifli g'azali ham uning Sharq xalqlari she'riyatining 
bilimdoni ekanligini tasdiqlaydi. Chunonchi, g'azalda o'qiymiz: 

Sen buti Chin ishqida holimni g'ayb etgan kishi, 
«Mantiqut-tayn ichra ko'rsun Shayxi San'on qissasin. 

(Atoyi. G'azallar. Kitobda: Hayot vasfi. Toshkent-1988, 397-bet). 
Bundan keyin tegishli sahifani ko'rsatish bilan cheklanamiz. R.V., H.E.). 

Shoir adabiy merosi bizgacha to'liq holda yetib keldi deyolmaymiz. 
Ehtimol, salohiyatli qalamkash she'riyatning boshqa janrlarida ham 
ijod qilgan bo'lishi mumkin. Ammo ular Shayx Atoyining Sankt­
Petetbwgda saqlanayotgan devoniga kiritilmagan. Atoyi ma'naviy merosida 
o'z ijodidan faxrlanish, g'ururlanish hislari balqib turgan baytlar 
mavjudki, ular shunday xulosaga kelishimizga asos bo'ladi: 

Bitisam bo'lg'ay nasihatnomalar yuz «Ganji panj., 
O'zga qil.mas Xusraviu Shirin dahonimdan ko'ngul (377-bet). 

Ma'lumki, Nizomiy Ganjaviyning «Panj ganj.i Sharq xalqlari 
adabiyoti ravnaqiga muhim ijodiy turtki berdi.. Atoyi o'zining qalami 
salohiyatiga to'la ishongan holda, yuzta shunday asar bitishi mumkinligini 
mubolag'a-faxriya yo'sinida e'tirof etadi. Albatta, mazkur bayt shoirning 
ehtiroslaridan xoli emas. Ammo aytish mumkinki, bunday qat'iy fikrlar 
muallifi bo'lgan shoirning katta ijodiy tajriba sohibi bo'lganligi tabiiydir. 
Zero, Atoyi g'azallarida bunday fikrlarni yana uchratish mumkin: 

Atoyi she'rining lutfini bilsa, 
«Latofatnoma.dan kechgay Xo'jandiy 

(Navoiy nigohi tushgan. 282-bet) 
Ko'rinadiki, mazkur baytda ham shoir faxriyadan istifoda etgan. 

Biroq bu o'rinda ham yuqorida ko'rganimizdek, faxriya o'ta mubolag'a 
(ig'roq) bag'rida, qorishiq holida kelayotir. 

Atoyi g'azaliyotida ishq-muhabbat mavzui markaziy o'rinda turadi. 
Unda oshiq, ma'shuqa va raqib obrazlari vositasida sevgi masalalari 
yoritiladi. Shoir bu mavzuni to'laqonli badiiy ifodalash maqsadida yana 
o'nlab badiiy timsollarga murojaat etadi va ulardan ijodiy foydalanadi. 
Shoir she'riyatida ilohiy va majoziy sevgi yonma-yon tutib ulug'lanadi. 
Atoyi ularni bir-biriga chambarchas bog'liq holda kuylaydi. Alisher 
Navoiyning Atoyini «darveshvash kishi.,-deya ta'riflagani bejiz emas 
edi. Shoirda tasavvufta'limotiga moyillik g'oyatda baland bo'lgan. Zero, 
uning g'azallaridagi «so'fiy. timsoli shoir qiyofasi va falsafiy-irfoniy 
qarashlarini xotirga keltirganday bo'ladi: 

174 



To podshoh bo'igall sen husn Misrida, 
Msona bo'idi Yusufi Kan'on hikoyati. 
Sufiy Atoyi holatini o'tkanur, vale, 
Ishq ishidur kishiga azaldin hidoyati 

(O'sha kitob. 248-bet) 
Atoyi ishqday yuksak tuyg'uni insoniyatga azaldan, yagona Qodiri 

qudrat tarafidan berilgan inoyat ekanligini ta'kidlaydi. Shundan bo'lsa 
kerak, u muhabbat mavzuida jo'shib kuylaydi. Iste'dodli shoiming 
g'azallari rayon uslubda va o'ynoqi ohangda bitilgani bois o'quvchiga 
katta badiiy zavq bag'ishlaydi. O'sha o'ynoqi ohang qanotida shoiming 
ishq, hayot haqidagi teran mushohadalari ham badiiy ifodasini topgan. 
Atoyi musaffo nafosat va o'sha dilkash go'zallik. shaydosi. U dill va didiga 
har jihatdan manzur keluvchi go'zallikni ona-zamin tabiati bag'ridan 
izlaydi. Shoirning Navro'zi olam tashrifi haqidagi misralar bilan 
boshlanuvchi g'azali bu jihatdan ahamiyatlidir: 

Soqiyo, keltur mayi gulgunki, xush damdur bukun, 
Olami farxundayi Navro'zi olamdir bukun. 
Nakhati bodi sabodin topti o'iganlar hayot, 
Xabbazo, bodi sabo Isiyi Maryamdur bukun. 
Qomati gulbon chamanlar sahnida ta'zim uchon, 
Soqiyi gulruh bikin san oldida xamdur bukun. 
Yer yuzinda gulshan-u bog'-u bahor-u bog'cha, 
Gunbazi xazro mengizIik sabz-u xurramdur bukun. 
Har kishigakim, muyassardur parivash yor ila, 
Jur'ayo no'sh aylamak, xoshoki odamdir bukun. 
Kimgakim bo'isa safoD birla maydin jur'ae, 
Ushbu to'qqiz shishadin ko'ngilga ne g'amdir bukon. 
Salsabil-u kavsari moyi mayin keltursalar, 
Jomi may majlisda borchadin muqaddamdur bukun. 
Kel dame mayxonaning baytul haramin qil tavof, 
Kim sanamlar Ia'Ddin may obi zarnzamdur bukun. 
Ey Atoyi, bo'ima g'oID, bir nafas hamdam tila, 
Umrni hamdam kechurmaklik base kamdur bukun 

(O'sha kitob.236-bet) 
Soqiyga murojaat bilan boshlangan mazkur to'qqiz baytli g'azalda 

guigun may talab qilinib, bugun qutlug' Navro'zi olam ekanligi e'tirof 
etiladi. May-ishq-u ma'rifat timsoli. Shu bois bu xush damni ishqsiz 

175 



tasavvur etish mumkin emas. Shoir Iso Masihning jon baxsh etish 
a'molini Navro'zi olam kelgan kundagi tong shamoliga ko'chirib, 
tabiatning uyg'onishinijuda go'zallavhalarda tasvirlaydi. Bahorning tiniq 
osmonga o'xshash yer yuziga ko'm-ko'k libos «kiygizishi», olamning 
gulshan-u bog'-u bahor-u bog'chaga aylanishi tasviri ham shoirning 
tabiatdan ilhomlanishini yana bir karra dalillaydi. Tabiatning bunday 
maftunkorligi kishi mhiyatiga ko'tarinkilik baxsh etadi. Shoir kimdaki.m 
safol idishda bir qultum may bo'lsa, u xushbaxt, o'zini Arshi A'ioda 
his etadi, deya ta'kidlaydi. Uningcha, bunday insonning qalbida g'am 
aslo yo'lamaydi. Haqiqatan ham, go'zallik va ishq insonni butun g'am­
alamdan xalos etadi. Atoyi olamning to'qqiz qat osmondan tarkib 
topganligini she'rda «to'qqiz shisha. shaklida qo'llaydi. Bunda shoirga 
dastlab ko'm-ko'k osmonni «gumbazi xazro. deb nomlagani sabab 
bo'lgan. Shishaning shaffofligi g'azalda osmon ma'nosida (rang nuqtasi 
nazaridan) qo'llanilishi, bahorning ko'ngillarga o'zgacha sumr baxsh 
etganini anglatadi. Ko'rinadiki, shoir dilkash g'azalida rangiar va badiiy 
timsollardan yuksak san'atkorona did bilan foydalangan. Atoyi boshqa 
g'azallarida ham muhabbat mavzuini to'laqonli yoritishda tabiat tasviriga, 
gul, bulbul singari an'anaviy timsollarga murojaat etadi: 

Kel, ey dilbarki, bo'ston vaqti bo'ldi, 
Gul ochildi, guIiston vaqti bo'idi. 
Qilay nola, boqib guldek yumngga, 
Chu bulbullarga afg'on vaqti bo'idi 

(O'sha kitob.250-bet) 
Atoyining «Qon bo'idi ko'ngil.. .• , «UI sanamki...», «Ko'ngil 

oiding ...• , «Jamoling vasfini ...• singari bo'yoqdor iboralar bilan ibtido 
topuvchi g'azallari yuksak badiiy qimmatga ega ekanligi bilan 
ahamiyatlidir. U1arda shoirning haqiqiy muhabbat kuychisi ekanligi sezilib 
turadi. Fikrimizni «Jamoling vasfi ...• birikmasi bilan boshlanuvchi g'azali 
orqali izohlashga harakat qilamiz: 

JamoHng vasfini qildim chamanda, 
QizanIi gul uyatdin anjumanda 

(O'sha kitob.216-bet) 
Shoir matlada nihoyatda go'zal manzara tasvirini badiiy ifodalash 

bilan o'quvchi diqqatini g'azal matniga jaib etadi. Bunda Atoyiga 
chamandagi gulning qizil rangda ekanligi qo'l keladi. Ijodkor baytda 
husni ta'lil san'atiga murojaat etish bilan bir-biriga daxli bo'lmagan 

176 



hodisalar orasida aloqadorlik paydo qiladi. Go'yo rua'shuqajamoli oshiq 
tomonidan chamanda ta'riflangani bois mazkur anjumanda ishtirok 
etayotgan gul xijolat chekadi, uyaladi. Chunki u go'zalligi bilan mag'rur 
edi. Shoir ayni choqda gul obrazini jonlantirish vositasida misralarga 
harorat bag'ishlashga erishadi: 

Tamanno qilgali Ia'lingni ko'nglum, 
Kishi bilmas onikim, qoldi qanda? (216-bet). 

Atoyi la'l timsolini istiora asosida lab ma'nosida qo'llab, uning 
naqadar kichik ekanligiga o'quvchi e'tiborini qaratadi. Shoir ma'shuqa 
lablarini qaerda qolganligini kishi bilmaydi, deya tajohuli orifona san'atini 
ham ishga soladi. 

ebu jonimdin aziz jonona sensan, 
Kerakmas jon manga sensiz badanda. 

Oshiq o'z ma'shuqasini olamdagi barcha narsalardan ustun qo'yadi. 
Shu bois ma'shuqa unga jon singari aziz jononadir. Jononasiz oshiqqa 
jon lozim emas. U yorsiz,jonsiz tanga o'xshaydi. Tabiiyki,jon-ujonona 
tasavvufning mulki. Ana shularga tayanib, Atoyi she'riyati irfoniy-ilohiy 
ruh bilan yo'g'rilgandir deyish mumkin. 

Menga bu dunyoda jannat ne bojat, 
Eshiging tuprog'i basdur kafanda • 

Ishq yo'liga kirgan oshiqni faqatgina ma'shuqaning vasli qiziqtiradi. 
Biroq oshiq-solik ayni choqda tangrining ham oshig'idir. Uning uchun 
yolg'iz haqqa yetish asosiy maqsad sanaladi. Bu yo'lda oshiq barcha 
qiyinchiliklarga bardosh berishga tayyor. Ishq yo'lida oshufta oshiq uchun 
bu olamda jannatning hojati yo'q. Bordi-yu oshiq vafot etib 
kafanlanganida, unga yor eshigining tuprog'idan bir siqimgina yetsa, 
shuning o'zi kifoya. Baytda xalqona udurnga murojaat ham kuzatiladi. 
Ya'ni inson jasadi lahatga qo'yilgach, kafan ochilib, ko'z va ko'krak 
qafasidagi chuqurchalarga qabristonga chiqqan odamlar nafasi tekkan 
tuproqni sepish odatiga ishora qilinadi. 

Soho borma meni, ey Yusufi busn, 
Bukun Ya'qubtek baytui xazanda. 

Ma'shuqa Yusuf singari ko'rkli. Shoir Yusuf va Zulayho sayyor 
mavzuiga talmeh san'ati vositasida ishora qilarkan, Ya'qub alayhis-salom 
timsoli orqali uning o'g'li hajridajuda ko'p iztiroblar chekkaniga ishora 
qiladi. She'r qahramoni ma'shuqadan Ya'qubdek gunohlardan forig' 
bo'lishga da'vat etadi. 

177 



Uzun socbingdin uzmasmen ko'ngilni, 
Ayog'ing qanda bo'isa boshim anda. 

Mazkur baytda shoir oshiqning ma'shuqasiga, beg'ubor 
muhabbatiga bo'lgan yuksak sadoqatini mahorat bilan ifoda etgan. 
Ma'shuqasi maftuni bo'lgan oshiq uning uzun sochlaridan ko'nglini 
uzolmaydi. Shu bois u ma'shuqaning oyoqlari qaerda bo'lsa, o'sha yerda 
boshini qo'yishni o'zi uchun yuksak saodat deb biladi. Baytdagi «qanda 
bo'lsa» so'zi yangi bir ma'noni ham ifodalaydi. Uni «qaerga borsa» 
ma'nosida ham tushunish mumkin. Bunday talqinga ko'ra, ma'shuq~ 
uzun sochlaridan ko'zini uzolmagan oshiq, yori qaerga borsa, u ham 
xayolan o'sha yerda hozir bo'ladi, tarzida ham tushunish mumkin. Har 
ikkala ma'no ham g'azalda mohiyatan ilgari surilgan g'oyaga putu.r 
yetkazmaydi, aksincha uni to'ldirishga xizmat qiladi. Shoirning bunda 
iyhom san'atidan mahorat bilan foydalanganligi yorqin sezilib turadi. 

rilar el mansabi oliy va lekin 
Atoyi sam ozoding'a banda. 

G'azal ko'tarinki ruhda yozilgan ushbu rnaqta' bilan nihoyasiga yetadi. 
Unda el, odamlar g'azal qahramoniga oliy mansablar tilashi mumkin, 
ammo oshiq uchun o'z ma'shuqasining go'zalligiga banda bo'lishdel 
baxtdan ulug' mukofot yo'qdir, degan g'oya kelib chiqadi. Ko'rinadiki, 
Atoyining g'azalnavislikdagi badiiy mahorati ancha yuksak. 

Atoyi g'azallarining aksariyati y yetti baytdan tarla.b topgan. VIar orasicUi 
5, 9 baytlilari ham uchraydi. O'sha g'azallarning ko'pi ramal, hazaj va 
aruzning boshqa bahrlarida yozilgan. Ijodkor o'z she'riyatining yetakchi 
unsurlari qofiya va radiflariga alohida e'tibor berganligi ham sezilib turadi. 
Ayniqsa, g'azalda raYon, musiqiy qofiyalarni qo'llash hamda ularni yanacUi 
quwatlantiruvchi, ravonlik, musiqiylikni ta'min etuvchi va misralarni 
mazmunan boyitishga xizmat qiluvchi radiflar tanlash Atoyi ijodiga xos 
xususiyatdir. Shuningdek, shoir badiiy-tasviriy vositalardan ham rnahorat 
bilan foydalana olgan. Shunga ko'ra, Atoyini g'azalnavislikda o'zbek mumt02 
adabiyotining yetuk namoyandalaridan biri deyish mumkin. 

6.4. Sakkokiyning bayoti va ijodi. Shoir qasidalarining g'oyaviy­
badiiy tahlUi 

Temuriylar davri o'zbek adabiyotining taniqli namoyandalaridan 
biri-shoir Sakkokiydir. Ijodkoming hayoti va faoliyati xususida juda 02 

178 



ma'lumotlar saqlanib qolgan. Sakkokiyning o'z devoni, Alisher 
Navoiyning «Majolis un-nafois», «Xutbai davovin» (Alisher Navoiy 
ma'naviy merosi tarkibida shu nom bilan yuritiladigan maxsus asar 
yo'q. Ulug' shoir badiiy yaratmalarining oxirida keladigan xotima-duo 
qismlari umumlashtirilib, shunday yoziladi) asarlarida uning yashagan 
davri, ijodiy faoliyati, XV asr adabiy hayotida tutgan o'rni haqida 
ayrim ma'lumotlar beriladi. Shuningdek, Mavlono Yaqiniy o'zining 
«Q'q va yoy» munozarasida Sakkokiyni «turk (o'zbek) shoirlarining 
mujtahidi (g'ayratlisi)>>,-deya ta'riflaydi. 

Sakkokiy-movarounnahrlik shoir. U temuriylar poytaxti 
Samarqandda yashadi va ijod qildi. Shoir devonidagi 

Dasht elidin hoji Tarhooga etushsa bu g'azal, 
Tart etar har baytiga osuda dunyosin Saroy-

(Hayot vasfi. 248-b.) 
hayti uning boshqa yerlarda ham bo'Jganini ko'rsatadi. Ammo bu baytdagi 
«dasht eli» Dashti qipchoqmi, Buxoro yaqinidagi Dashtakmi, 
Samarqandning Dashtaki bolosimi yoki boshqa biror joymi, aniq bir 
gap aytish qiyin, albatta. Shoir ijodiy merosida ko'zga tashlanadigan 
bunday ishoralar maxsus tadqiqotga muhtojdir. 

Sakkokiy shoirning adabiy taxallusi bo'lib, uning as1 nomi hamon 
ma'lum emas. Sakkokiy taxallusi csakkok» (pichoqchi) so'zidan olingan. 
Bunday ishora shoir hunannand oiladan yetishtb chiqqan, deb faraz qilishga 
imkon beradi. Shoirning tug'ilgan yili ham aniq emas. Adabiyotshunos 
N.Mallayevning «Q'zbek adabiyoti tarixi» kitobida Sakkokiyning XN 
asrning ikkinchi yannida, ehtimol, o'sha yuz yillikning oxirgi choragida 
tavallud topganligi qayd etiladi. Zabardast olim yuqoridagi fIkrining tasdig'i 
sifatida shoir devonida hijriy 810 (1407-1408) yilda amir Temuming nabirasi 
Xa1il Sultonga (1405-1409) bag'ishlab bir qasida yozganligini ko'rsatadi. 
Jwnladan, o'sha madhiyada quyidagi misralar mavjuddir: 

Tarixqa sekkiz yuz dag'i 0'0 enli-yu qadr axshomi, 
Bir oy tug'Udi dunyoda kim mamlakatda xoo bo'idi. 
Bu qadr toni izzat-u qadr enli da'vo qilsa ham, 
Chun shahzoda maqdami da'vosina burxoo entr. 
La'I-u javohir sochilur shoh xizmatida, men dog'i, 
Kelturdim shu so'z gavharin kim o'z-o'ziga koo erur. 

Prof. N. Mallayev shoir bu qasidani ma'lum ijodiy tajriba to'plagan 
chog'ida, chamasi 30 yoshlarida yozgan bo'lishi kerak, deb taxmin 

179 



qiladi. Olimning ushbu mulohazalari ehtimoldan yiroq emas, albatta. 
Sakkokiyning ijodi Ulug'bek hukmronlik qilgan davrda ancha kamol 
topadi. Bu haqda taniqli adabiyotshunos AHayitmetovning *Temuriylar 
davri o'zbek adabiyoti. (Toshkent, 1996) kitobida quyidagi fikrlar 
keltiriladi: «Ulug'bek saroyida eng obro'li va nomdor o'zbek shoiri, 
shubhasiz, Sakkokiyedi. Uning dilrabo lirik she'dari bilan bir qatorda 
o'zbek tHida Ulug'bek, Arslon Xo'ja Tarhon, Xo'ja Muhammad Porso 
haqidagi qasidalari ham bu she'riy janrning yorqin yutug'i bo'ldi. Uning 
Ulug'bek haqidagi qasidaiaridan birida olim-shoh tug'risidagina emas, 
o'zi haqida ham so'zlab: 

Falak yillar kerak aylansa-yo keltursa ilkiga, 
Meoingdek shoiri turk-u seningdek shobi dononi! -

deb yozilganida ma'lum bir tarixiy haqiqat bor edi, -deyish mumkin. 
Lekin biz Sakkokiy adabiy merosiga to'la baho bera olmaymiz. Chunki 
uning bizgacha yetib kelgan devonidan oxirgi bir qismi saqlanib qolgan, 
xolos. (7-8-b.). 

Taniqli olim AHayitmetov kitobida keltirilgan yuqoridagi bayt ilm 
ahli orasida mashhur bo'lib, u Sakkokiy o'z davrining yirik shoiri 
ekanligini tasdiqlaydi. 

Sakkokiy XV asr o'rta.hirida vafot etgan. Alisher Navoiy Samarqandda 
bo'lgan yillarida (1465-1469) Sakkokiyning muxlislari bilan uchrashgani 
va suhbatlashganini bayon qiladi. 

Sakkokiy iste'dodli lirik shoidardan biridir. U o'zbek va fors-tojik 
adabiyoti tajribalaridan ta'lim oladi, o'zbek mumtoz adabiyoti ravnaqiga 
munosib hissa qo'shib, ko'pgina g'azallar va qasidalar yaratadi. G'azalda 
san'atkorlik mahoratini yaxshi egallagan Sakkokiy o'zbek 
qasidachiligining ham asoschilaridan biri bo'ldi. Navoiy «Xutbai 
davovin.<Ia o'zbek shoirlaridan Sakkokiy va Lutfiyning kitobxonlarga 
manzur bo'lib, shuhrat qozongani haqida bunday deydi: «Uyg'ur iborati 
fusahosidin Mavlono Sakkokiy va Lutfiylarkim, birining shirin ab'yotidin 
ishtixori Turkistonda bag'oyat va birining latif g'azaliyotidin intishori 
lroq va Xurosonda benihoyatdurur va devon1ari mavjud bo'ig'ay.. Demak, 
Sakkokiy Turkiston, ya'ni Movaraunnahrda juda shuhrat qozongan 
shoirlardan biri bo'lgan ekan. 

Sakkokiy devonining bir necha nusxasi ma'lum. Jumladan, l..ondonda, 
Britaniya muzeyida uning taxminan XVI asr o'rtalarida ko'chirilgan bir 
nusxasi va Toshkentda O'zRFAning Abu Rayhon Beruniy nomidagi 

180 



Sharqshunoslik instituti qo'iyozmalar xazinasida 1937-yilda Shoislom kotib 
tomonidan qandaydir manba asosida ko'chirilgan nusxasi saq1anmoqda. 
Bu nusxa1ar bir-biridan u qadar katta farq qilmaydi. Biroq ulardan birortasi 
ham Sakkokiy devonining to'la va mukammal nusxasi emas. U1arda 
Sakkokiy g'azallarining faqat bir qismigina beriJgan, xolos. 

Sakkokiy devoni hamd va na't bilan boshlanadi. Keyin 10 qasida 
beriladi: bir qasida - Naqshbandiy shayxlaridan Xoja Muhammad 
Porsoga, bir qasida - Xalil Sultonga, to'rt qasida-Mirzo Ulug'bekka va 
to'rt qasida-Arslonxo'ja Tarxonga bag'ishlanadi. 

G'aza! Sakokiy she'riyatining yetakchi janridir. Shoir ilohiy ishq 
hamda insonning insonga bo'lgan samimiy sevgisini yonma-yon qo'yib 
kuylaydi va sharaflaydi. Bu sevgi hayotga, uning zavq-shavqi, tabiat 
ko'rki va ezgu insoniy xislatlarga bo'igan mehr-muhabbat bilan uzviy 
bog'lanadi. Sakkokiy g'azallarida uch obraz: oshiq, ma'shuqa va raqib 
obrazlari yetakchi o'rinni egallaydi. Oshiq-shoir g'azallarining tayanch 
qahramoni. U-samimiy va sadoqatli inson. Yorning visoliga oshiqadi, 
hijron azobi bilan o'rtanadi. Sevgisining zavq- shavqi va yorning lutf­
inoyatini orzu qilgan oshiq turli-tuman moneliklarga, azob-uqubatlarga 
giriftor bo'ladi. Binobarin, mashhur rind shoir Hofiz Sheroziy: 

Ayo soqiy, sunub joming qil ehson, yashnasio dilIar, 
Ko'rindi anal isbq oson-u so'ngra tushdi mushkuUar, -

deganidek, Sakkokiy ham: 
Isbq ishin Sakkokiy avval bilmayin oson ko'rib, 
Oxiri o'z jonining ishini dusbvor ayladi 

(O'sha kitob. 278-bet) 
deydi. Biroq oshiq hijron azoblariga duchor bo'lsa ham, ishqdan 

chekinmaydi, sabr-matonat bilan har qanday qiyinchiliklarga qarshi 
kurashga shaylanadi. Farhod Shirinning ishqida «Ko'hkan. bo'lsa, 
Sakkokiyning qahramoni «jonkan. bo'lishga ahd qiladi: 

Agar Shirin ucbun Farhod ishqi ko'hkan OO'Isa, 
Ne tong Sakkokiy ham, jono yo'lungda jonkan bo'ldi (257-b.). 

Shoirning tasvirida yor-go'zal, latofatli va clilrabo. Uning husn-jamoli 
oy va quyoshdan, chamanzor gullaridan ham ziyoda. yorning qomatiga 
na sarv va na sanobar, uning og'ziga na pista va na g'uncha, labiga na la'l 
va na yoqut, ko'ziga na ohu va na nargis, zulfJga na sunbul va na rayhon 
tenglasha oladi. Shu bilan birga, yor oshiqqa hayot va umid, shodlik va 
quvnoqlik bag'ishlaydi. U bemorga shifo, o'likkajon ato qiladi. Bunday 

181 



tasvirlar shoir g'azallarida ilohiy ishq bilan majoziy ishqni bir o'zanga 
birlashishiga sabab bo'ladi. Aslida ham bu ikki ishq birbirini taqazo qiladi. 
Shoirning o'ylashicha, yor faqat tashqi go'zalligi bilangina emas, balki 
ma'naviy olami bilan ham oshiqni maftun qiladi. Biroq yor rahm­
shafqat, lutf-karam, vafo va sadoqatda izchil emas. V oshiqqa jabr­
sitam ko'rgazadi, va'dasiga vafo qilmaydi. Kibr-havo va mutakabbirlikka 
beriladi. Yorning «zulf lashkari. jon mulkini g'orat (barbod) qiladi, 
turrasi (kokili) ko'ngil shahrida g'avg'o qo'zg'aydi. Aslida, ma'shuqaning 
bunday «harakat.lari uning fe'l-atvoridagi illat emas. Vlar majoziy 
mohiyat kasb etadi. Yanada aniqroq aytiladigan bo'lsa, ular «maxaki 
imtihon •. Oshiq muhabbatining sofligini aniqlashning tayanch vositasidir. 

Turrang ko'ngil shabrinda ko'p oshubi g'avg'o qunqorib, 
Jon mulkini g'orat qilur bar Iahza zulfing lashkari. (276-b.). 

Shunday qilib, Sakkokiy o'z g'azallarida majoziy (insoniy) sevgini, 
vafo va sadoqatili, shodlik va quvnoq.1ikni ulug'laydi. Vafosizlik va 
mutakabbirlikni esa keskin qoralaydi. Sakkokiy g'azallarida bunday 
g'oyalarning ilgari surilishi uning quyidagi g'azalida aniq o'z ifodasini 
topgan. Go'yo unda shoirning qalbidagi yorqin orzu tilaklari 
ifodalanalanadi: 

Agar qoshimda o'shal guluzor bo'lsa edi, 
G'ame yo'q erdi, g'amim gar hazor bo'isa edi. 
Jonim fidosi aning, koshki mening bu tanim, 
Oti tuyoqidin uchqon g'ubor bo'isa edi. 
Ko'zim bog'ir qonidin yuz nigor qilmas edi, 
Agar ko'ngulga muvofiq nigor bo'lsa edi. 
Biror ko'ngil g'amidin bo'isa edi, voqif do'st, 
Ne qayg'u dushman agar sad hazor bo'isa edi. 
UIarda qolmag'ay erdi ko'ngulda bu hasrat, 
Raqib it bikin eShigina zor bo'isa edi. 
Jonimg'a sahl eror erdi jafosi yorning, 
Agar ko'ngul bila uI yor, yor bo'isa erdi. 
Raqib tashlamas erdi seni, ey Sakkokiy, 
Aning iticha senga e'tibor bo'isa edi (260-bet). 

Sakkokiy o'zbek mumtoz adabiyoti, aniqrog'i, g'azaliyoti ravnaqiga 
sevgi muhabbatning g'oyaviy jilolari bilangina emas, balki san'atkorlik . 
mahomti bilan ham o'z hissasini qo'shdi. Shoiming o'z g'azallarida 
Masiho (Iso) haqidagi diniy afsonalardan foydalanib, oshiq va yor 

182 



munosabati bayonida juda go'zal manzaralar yaratishi e'tibomi jalb 
qiladi. Quyida keltiriladigan baytda shoir tazod san'atidan unumli 
foydalanib, dilbar hayotiy manzara yaratgan: 

Ey Masihodam begim, bir dam birla bergil shifo, 
Sheva biria ko'zlaring jonimni bemor ayladi (278-bet). 

Yor-masihodam. Uning shahlo ko'zi oshiqni bemor qiladi. Biroq 
dami (nafasi) unga shifo beradi. Demak, yorning so'zi hayot 
bag'ishlovchidir. Sakkokiy tazod tasviriy vositasini qo'llashda an'anaviy 
Masih obrazi bilan kifoyalanib qolmaydi. Yangi, ohori to'kilmagan 
tashbeh va nafis manzaralar yaratadi. Chunonchi: 

Yuzungni qilur toza ko'zum yoshi-yu ohim, 
Gul toza bo'lur topsa, vale ob-u havoni (261-bet). 

Sakkokiy yomg'ir va mayin shabada gulni tozalab, uning tusini, 
«chehra»sini ochgani kabi, oshiqning ko'z yoshi va ohi yor yuzini 
yanada tozaroq, go'zalroq qiladi, deydi. Bu baytda tazod (ko'z yoshi va 
oh yuzning toza bo'lishiga xizmat qiladi. Bular bir-biriga ziddir va tanosib 
yomg'ir va shabodaning gul tusini ochishi, oshiqning ko'z yoshi va 
ohidan yor yuzining tozaroq-go'zalroq bo'lishi muvoziy qo'yilgan) 
usuli ishlatilgan. Ayni zamonda bu baytda yuz gulga, ko' z yoshi 
yomg'irga, oh-shabodaga o'xshatiladi. 

Sakkokiy boshqa baytda ham bir emas, bir necha usul va tasviriy 
vositalar qo'llab, maroqli lavha va tashbehlar yaratadi. Misollar: 

Movarounnahr ichra qoldim, chunki ikki yonima, 
Ko'zlarimning biri Sayhun, biri Jayhun ayladi (275-bet). 
Sabo gultek yuzingdin olmasa sunbul niqobini, 
Saharda tun kecha bulbul nedin muncha fig'on qildi 266-bet). 
Yeltti og'zingdin o'g'urlab pista torliqni anga 
Tuz suvin quydilar oncha, ondin iqror ayladi (278-bet). 
Sakkokiytek og'zingni ko'rub koni latofat, 
Chok ayladi gulg'uncha giribon chamanida (239-bet). 

Sakkokiy she'rlarining ko'pchiligi boshqa g'azalxon shoirlarda 
bo'lganidek, y yetti baytlidir. Shular qatorida besh, to'qqiz baytlilari 
ham kam emas. 

Sakkokiy devonining muhim bir qismini qasidalar tashkil etadi. 
Qasidaning ilk shakllangan namunalari o'zbek mumtoz adabiyotida XIV­
XV asrlarda vujudga keldi. Sakkokiy o'zbek qasidachiligining boshida 
turgan asoschilaridan biri sanaladi. Shoirning temuriy hukmdorlaridan 

183 



olim va shoh Ulug'bek Mirzoga bag'ishlangan bir qasidasi «Hayot vasfi» 
hamda «Navoiyning nigohi tushgan ... » nomli to'plamlarga kiritilgan. 
Mazkur qasida haqidagi mulohazalar asosida shoirning qasidanavislik 
sohasidagi badiiy mahorati xususida bir to'xtamga kelish mumkin. 
Avvalo, shuni e'tirof etish lozimki, Sakkokiyning Ulug'bek Mirzoga 
bag'ishlab yozgan qasidalarida mubolag'ali rnaqtovlargina emas, balki 
tarixiy haqiqatni badiiy ifodalash markaziy o'rinda turadi. Ulug'bek 
Mirzo rna'rifatparvar hukmdor, buyuk olim sifatida tarixda o'z nomini 
muhrlab qoldirishga erishdi. Binobarin. Sakkokiy maqtovlari zamirida 
ham ulug' shoh va olimga cheksiz hurmat borligi sezilib turadi: 

Jahondin k yetti tashvish-u mabodiyi omon keldi, 
Xaloyiq, aysh eting, bu kun sururi jovidon keldi. 
Tan enli bu ulus bareha aningtek joni bor yo yo'q, 
Bihamdilloh, o'g'on fazli bUa ul tanga jon keldi (283-b.)-

deydi. Shuningdek, shoir Ulug'bek Mirzoni «Sulaymoni zamon», 
«No'shiravon», «Musotek shubon», «Atodin mehribon», «xurshidi 
zamon» sifatlar bilan maqtaydi, uni harbiy ishlarda, janglarda tengi 
yo'q bahodir sifatida ta'riflaydi va qasidaning xotimasini duo bilan 
tugatadi: 

Salotin dunyoda ko'p keldi-yu kechti, seningtek bir, 
Falakning gar till bo'lsa, aytisuokim, qachon keldi? (284-bet). 

Darhaqiqat, Mavlono Sakkokiy Ulug'bekdek rna'rifatparvar va oqil 
insonni shunday madh etishga to'la haqli edi. Shunday qilib, 
Sakkokiyning Ulug'bek Mirzoga bag'ishlangan qasidalarida tarixiy haqiqat 
ham, mo'tadil mubolag'ali tasvirlar ham mavjud. Shoiming o'shanday 
o'ta mubolag'aviy tasvirlarida ham uning Ulug'bek Mirzoga bo'lgan 
cheksiz muhabbati yorqin ufurib turadi. Bunday tasvirlarda Ulug'bek 
Mirzoning raiyatparvarligi o'z ifodasini topadi: 

Raiyat qo'y eror, Sulton anga cho'pon yo bo'ri, 
Do'ri o'lga-yu qo'y tingay, Musotek shubon keldi,-

der ekan, podsholarni xalq ahvolidan hamisha ogoh bo'lishga da'vat 
qiladi. Shuning uchun Sakkokiyning Ulug'bek Mirzoga bag'ishlangan 
qasidalarining qimmati benihoya balanddir. 

Umuman, Mavlono Sakkokiy o'zbek mumtoz she'riyatining 
Navoiyga qadar yetishgan yirik namoyandalaridan biri bulib, uning 
ijodi o'zbek mumtoz adabiyotining ravnaq topishiga rna'lum hissa bo'lib 
qo'shildi. 

184 



( 

6.5. Lutfiy-malilrul-kalom. Ahmad Taroziy Mavlono Lutfiy baqida. 
cGuI va Navro'z. baqida babslar 

Zamonasining malikul-kalomi-so'z mulkining sultoni faxriy 
unvoniga munosib ko'rilgan, Firdavsiy, Nizomiy, Anvariy, Sa'diy, 
Xoja Hoflz singari buyuk fors-tojik adabiy.oti darg'alari qatoridan faxrli 
o'rin egallagan Mavlono Lutfly o'zbek mumtoz adabiyotining taniqli 
namoyandalaridan biridir. Shoirning hayoti va faoliyati haqida Alisher 
Navoiyning «Majolisun-nafois», «Muhokamatul-lug'atayn., «Holoti 
Pahlavon Muhammad», «Xutbai davovin», «Badoyi' ul-bidoya» devoni 
debochasi va boshqa asarlarida, Davlatshoh Samarqandiyning 
cTazkiratush-shuaro., Xondamirning «Habibus-siyar», cMakorimul­
axloq », Abdulla Kobuliyning «Tazkirat -ut tavorix» , Shamsuddin 
Somiyning «Qomusul-a'lom., Vosihning cMajmuai manzum va 
mansur», Shayx Ahmad Taroziyning «Fununul- balog'a» singari qator 
manbalarda ma'lumotlar uchraydi. Shunday bo'lishiga qaramay, 
Lutflyning taIjimai holi va adabiy merosi haqida to'liq tasavvur hosil 
qilish imkoniyatiga ega emasmiz. Jumladan, Lutfly shoirning taxallusi 
bo'lib, uning nomi, ota-onasi, tug'ilgan yil va joyi, safarlari hamda 
shunga o'xshash qator masalalar haligacha lutfiyshunoslikda o'z 
yechimini qat'iy topganicha yo'q. 

Mavlono Lutflyning zamondoshlaridan bo'lgan ulug' o'zbek shoiri 
Alisher Navoiy cMajolis un-nafois» tazkirasida shoirning to'qson to'qqiz 
yil umr ko'rgani, hayotining so'ngida forsiyda cOftob» radifli g'azal 
yozgani va zamon shoirlari unga tatabbu' qilganliklari, yigitligida zohiriy 
ulum tahsilidan so'ng Mavlono Shahobiddin Xiyoboniy qoshida so'flya 
tariqatidan tahsil olgani hamda Hirot chekkasidagi Dehikanor degan 
joyda dafn etilganligi haqida qimmatli ma'lumotlarni keltiradi. (Qarang: 
Alisher NavoiY.MAT. 13-jild. 60-61-betlar). Akademik B.Valixo'jayev 
«Malik ul-kalom Mavlono Lutfiy. (Samarqand, 1999) nomli risolasida 
shoirning tug'ilgan va vafot etgan yillari hozirgi kunda Abdulla 
Kobuliyning cTazkirat ut-tavorix. kitobiga tayangan holda prof. Ismoil 
Hikmat Ertaylon tomonidan 1395-1492, adabiyotshunos S.Erkinov, 
E. Ahmadxo 'jayevlar esa bu sanalarni 1366-1465 yillar tarzida 
belgilaganliklarini qayd etadi. Shuningdek, olim bu masalaning nozik 
nuqtalariga e'tiborni qaratlb, shoirning tavallud va vafot etgan sana1arini 
taxminan 1385-1386-1482-1483 yillar tarzida belgilash mumkinligini 

185 



e'tirofetadi (O'sha kitob,7-14-betlar). Akademik B.Valixo'jayevning bu 
boradagi mulohazalari diqqatga sazovordir. OHm Shayx Ahmad 
Taroziyning «Fununul-balog'a» asarida «Ma'dan ul-latoyif Lutfiyi 
Shoshiy~ hamda «Lutfiyi Shoshiyaytuf» tarzida tilga olingan bo'lsa-da, 
shoiming tavallud manzilini qat'iy Shosh-Toshkent deb belgilash 
mushkil ekanligini asosli dalillar vositasida izohlaydi hamda Lutfiyning 
tug'ilgan vatani haqida hozircha ikki mulohaza mavjud, bularning biri­
Hirot, ikkinchisi-Shosh-Toshkent ekanligini qayd etadi (O'sha kitob, 
14-17- betlar). 

Mavlono Lutfiy madrasada tahsil olgan. U o'sha davr madrasai 
oliyalarida o'qitiladigan rasmiy-zohiriy fanlami o'rganish jarayonida, 
shubhasiz, arab va furs tillarini ham o'zlashtirgan va zullisonayn shoir 
sifatida turkiy hamda forsiy tillarda ijod qilgan. Lutfiy, ayniqsa, turkiy 
tilda badiiy jihatdan barkamol asarIar yozgan. Albatta, shoir bu darajaga 
yetishish uchun Sharq mumtoz adabiyoti an'analari va badiiy ijod 
sirIarini puxta o'rgangan. Lutfiyning yuksak iste'dod sohibi ekanligidan 
Movarounnahr hukmdori Ulug'bek Mirzo, Xuroson hukmdori 
Shohruh Mirzo va Boysunqur Mirzolar ham xabardor bo'lishgan. 
Mavlono Lutfiy she'rIarida Turkiston, Chig'atoy, Samarqand, Amu, 
Hirot, Qorabog', Aras, Qrim, Kobul, lroq kabi jug'rofik nomlar 
uchraydi. Biroq biz eslatgan manbalarda shoirning zikri o'tgan shaharlarga 
safar qilganligi haqida ma'lumotlar keltirilmagan. 

Lutfiy turkiy tildagi she'rlarini jamlab, devon tartib bergan. Alisher 
Navoiy shoirning «turkcha devoni ham mashhurdif»,- deya ta'kidlaydi. 
Shoir devonlarining bir necha qo'lyozma nusxalari bizgacha yetib kelgan. 
Mavlono Lutfiy devonining hozirgacha ma'lum nusxalarida 372 g'azal, 
3 qasida, 115 to'rtlik, 60 fard va ruboiy, tuyuq, qit'a kabi janr 
namunalari uchraydi. Shuningdek, «Gul va Navro'z~ dostoni ham 
Lutfiyga nisbat berilgan. Mazkur dostonning muallifi haqidagi bahslar 
uzoq yillardan beri davom etib keImoqda. (Bu sohadagi bahsni 
adabiyotshunos Y.ls'hoqov «O'zbek till va adabiyoti,. jumalida e'lon 
qilingan «Gul va Navro'z~ning muallifi Lutfiymi? (1972, 1-son)maqolasi 
bilan boshlab berdi. Shundan so'ng zikri o'tgan jumalning o'sha yildagi 
2,3,4-sonlarida S.Erkinov, A. Rustamov, E.Fozilovlaming maqoIalari 
chop bo'ldi. Biroq munozara yakunlanmay, ora yo'lda qolib ketdi...) 
TaniqIi adabiyotshunos A. Hayitmetov Shayx Ahmad Taroziyning 
«Fununul balog'a» ilmiy asarining qo'lyozma nusxasiga asoslanib, «Gul 

186 



va Navro'z. dostonining muallifi xususida quyidagilarni bayon etadi: 
«Bu asar (<<Funun ul- balog'a»-R. V., H.E.») yordamida endi «Gul va 
Navro'z» dostonining muallifi masalasi ham hal etilishi mumkin. 
Qo'lyozmaning 110- varag'ida .oul va Navro'z.dan quyidagi mashhur 
baytlar keltirilib, ularning Mavlono Haydar, ya'ni Haydar Xorazmiyga 
tegishli ekanligi aytilgan: 

O'shal kunlarld, vaqtim erdi darham, 
Buzulg'on bu ko'ngulda ming tuman g'am. 
Parishonlig' bila holim mushavvash, 
TirikIik nomuloyim, umr noxush. 
Na bir hamrohkim, uI hamroz, bo'lg'ay, 
Na bir hamdamki, uI damsoz bo'lg'ay. 

Bu flkrni «MlJXtasal"» risolasida Zahiriddin Muhammad Bobur ham 
ta'kidlab, mazkur asar haqida gap borganda, «Mavlono Abdul Haydar 
Xorazmiyning «Gul va Navro'z.i deb o'tgan edi. (Hayitmetov A 
Temuriylar davri o'zbek adabiyoti, Toshkent, 1996, 25-26-betlar). 
Ko'rinadiki, tadqiqotchi doston muallifi haqida qat'iy flkr bildirmaydi. 
B. Valixo'jayev ham o'z tadqiqotida mazkur masalaga e'tiborni qaratadi. 
Olim Bobur Mirzo va Shayx Ahmad Taroziylarning ma'lumotlariga 
asoslanib, Haydar Xorazmiy Nizomiy Ganjaviyning xamsachilik 
an'anasini davom ettirib, o'zbek tilida beshlik yozishni niyat qilgani va 
ikki doston yozganini ta'kidlaydi hamda u quyidagi umumlashma­
xulosalarni bayon etadi: «Yuqorida ko'rilganidek, «Gul va Navro'z,. dostoni 
Lutfiy qalamiga mansub emas. Shuning uchun 1941 yilda nashr ettirilgan 
«O'zbek adabiyoti xrestomatiyasi»ning birinchi tomidagi Lutfiy bo'limida 
u tilga olinmagan. Shunday qilib, Mavlono Lutfiy tomonidan yaratilgan 
va bizgacha ma'lum bo'lgan asarlari she'rlar devoni, «Zafamoffia» tarjimasi 
bo'lib, bulardan «Zafamoma» tarjimasi tugallanmay qolgani tufayli 
bizgacha yetib kelmagan.Turkiy va fursiy she'riy devonliridan esa turkiy 
devoni yetib kelgan, forsiysi esa hozircha noma'lum bo'lib, undan ayrim 
misollar turli majmua va tazkiralarda ke1tirilgan, xolos. (Valixo'jayev B. 
Malik ul-kalom Mav1ono Lutfiy. Samarqand, 1999, 35-36-betlar). 
Shunday qilib, ikki nodir adabiy manba: «Funun ul-balog'a» va Bobur 
Mirzoning «M\lXtaSar» risolasida (Bobur Mirzo o'z asarini «MlJXtasal"» 
nomi bilan tilga oladi. Shu asar haqida nornzodlik dissertaciyasi yozgan 
Saidbek Hasanov uning matnini bugungi joriy va amb yozuvlarida nashr 
ettirganda ham o'sha nomni saqladi. Biroq sharqshunos I.V.Stebleva o'sha 

187 



asarning surat nusxasini Moskvada Bobur Mirzoning «Aruz risolasi. 
unvoni bilan chop ettirdi. Keyinchallk shu nom ommalashib ketdi. Hatto, 
S.Hasanov ham o'zining maxsus ilmiy risolasida «Aruz risolasi.ni 
qo'lladi...) Haydar Xorazmiyning «Gul va Navro'z. nomli doston 
yozganligi e'tirof etilgan bo'lsa-da, Lutflyga nisbat berib kelingan shu 
nomdagi doston muallifi masalasi to'la yechimini topganicha yo'q. Shu 
bois biz .Gut va Navro'~ dostoni haqida Mavlono Lutflyga bag'ishlangan 
bo'limda fIkr yuritishni lozim ko'rdik. 

LutfIy she'clari Alisher Navoiygacha yaratilgan o'zbek mumtoz 
adabiyotining g'oyaviy va badiiy jihatdan, o'ziga xos uslubi nuqtai 
nazaridan eng yuksak namunalari sanaladi. Shoir, ayniqsa, 
g'azalnavislikda shuhrat qozonadi. Turkiy adabiyotda vujudga kelgan tuyuq 
janri taraqqiyotiga munosib hissa qo'shdi. 

Muhabbat-LutfIy g'azaliyotining asosiy mavzuidir. Shoir mana shu 
unuboqiy mavzu atrofida hayot go'zalligidan zavqlanish, tabiatning 
fusunkor manzaralaridan bahramand bo'lish, odamiylik, yuksak insoniy 
fazilatIar: mehr-muhabbat, vafo va sadoqat kabilar haqida keng 
mushohada yuritadi, Olam va odam xususidagi teran mulohazalarini 
badiiylashtiradi. LutfIy mumtoz adabiyot an'analari, xalq og'zaki 
ijoditJ.ing bebaho durdonalaridan bahramand bo'lib g'azaldagi markaziy 
obraz-ma'shuqani ohori to'kilmagan baytlarda tavsif etadi. She'r 
qahramonining turli holat va kayftyati, ruhiy kechinmalarini hayotiy 
misollar asosida yorqin tasvirlaydi. Shuningdek, g'azallarida davrning 
ijtimoiy-siyosiy masalalari haqida ham fIkr yuritadi. Shoir g'azallarining 
o'ziga xos xususiyati ko'proq ma'shuqa obrazi tavsifIda namoyon bo'ladi. 
Bunda ijodkor yorning husn mulkida yakto ekanligini Parvardigorning 
yaratuvchanlik xususiyatiga bog'liq holda tasvirlaydi: 

Haq uI Imnkim jamoling bor etibtur, 
Jahoo husoun borin sizga beribtur. 
Pari-yo odami mundoq xo'b ermas, 
Farishta go'iyo ko'ktin enibtur. 
Quyosh oytek yuzungning xijlatidin, 
Qocluo, to'rtunchi ko'k uzra chiqibtur 

(Sensan sevarim ... 58-bet) 
Shoir tengsiz husn-u malohat sohibi bo'lgan ma'shuqani tavsiflashda 

ilohiy timsollarga juda ko'p murojaat etadi. Shu timsollar bilan bog'liq 
islomiy qarashlardan mahorat bilan foydalanadi. Jumladan, Yusuf 

188 



alayhis-salom go'zallik timsoli bo'lsa, ma'shuqa ehiroyi shoir nazarida 
undan-da go'zaldir: 

Zotinda baq izborl kamolot qilibtur, 
O'z nurl bilan suratingizoi yaratubtur. 
O'n juzv turur erdi borl busn-u malobat, 
Qismat kuni baq to'qquz ulusb sizga beribtur. 
Bir juzvild Yusufga tegib erdi, ebu bordi, 
Oning uebun uI bam sanga meros qolibtur 

(Lutfiy. Sensan sevarim ... Toshkent-1987.53-bet) 
Lutfiy ma'shuqa ko'rkining vasfi zaminida Tangrining buyukligini 

ulug'laydi. Olam uning tajaUiysi ekan, borliqdagi hareha go'zalliklar 
uning irodasi va sifatlari bilan bog'liq holda mavjudligini tasavvur etadi. 
Ijodkoming «N ortek yangoqing shavqidin jonlar hari afgor ern ... misrasi 
bilan boshlanadigan g'azali shunday mohiyat kasb etadi: 

ebu zulfungizdin bog'ladim zunnor tarsolar bikin, 
Imonim ortar dam-badam, bu ne ajab zunnor erur? 
Ko'rsang esbikingda meni bebud tusbub, ayb etmakim, 
Aqlimni g'orat qilg'uebi uI g'amzai ayyor erur. 
Iso falakka osbti ebun bo'idi labing jon berguebi, 
Sbarmandalikdin ketmasa ko'kta anga ne bor uehun. 
Keldim esbikka, orzum yuzung durur, ko'rguz ebiqib, 
Kelginki, Lutfay hojati uehmoq emas, diydor erur 

(O'sha kitob.57-bet) 
Shoir zunnor timsolidan mahorat bilan foydalanib, uni yor zulfiga 

tashbeh etarkan, tarsolar singari bu zunnor -zulfni bog'laganida haqqa 
bo'lgan iymon-e'tiqodi tobora ortib borishi sababidan ajablanadi. 
Ma'shuqa labiningjon baxsh etishi oldida shunday a'mol sohibi bo'lgan 
Iso Masihning uyalishi talmeh san'atining ajoyib namunasi bo'lib, 
Lutfiy g'azalda i1gari surgan ilohsevarlik g'oyasining badiiy ifodasiga 
g'oyatda mos kelgan. Maqtadagi xulosa ham shu fikming tadrijiy 
takomilidir. She'r qahramoni vahdat orzusi bilan yashagani bois u 
jannatdan voz keehishga ham tayyor. Malikul-kalom g'azallarida tabiat 
tasviri vositasida she'r qahramoni iehki kechinmalarini badiiy tasvirlash 
ham yetakehilik qiladi: 

Yoz fasH barcha shod-u ko'oglumiz g'amnok erur, 
Gul bikln jon ko'nglaki hijron eHndin ehok erur (51-bet). 

Lutfiy g'azal yaratishda uslub ravonligi, muxtasarlikka e'tibomi 

189 



qaratadi. Shu bois shoiming aksariyat g'azallari 5-7 baytdan tarkib 
topgan. Shoirning qofiya, radiftanlash, so'zlaming aruz vazni talablariga 
ko'ra o'z o'mida ishlatishdagi mahorati uning g'azallarida yorqin ko'zga 
tashlanadi. Ijodkor qofiyalarning rang-barang, yoqimli bo'lishi va radifga 
mazmun jihatidan mustahkam bog'lanishi, ayni choqda radif she'rdagi 
asosiy g'oyani bevosita ifodalashga xizmat qilishiga e'tibor qaratadi. Lutfiy 
ijodida bir necha so'zlardan iborat bo'lgan radifli g'azallar ko'p uchraydi. 
Biroq bular takror sifatida g'alizlikni keltirib chiqarmay, g'azalga 
musiqiylik, alohida ravonlik va ohang baxsh etadi: 

Meni sbaydo qiladurg'on bu ko'nguldur, bu ko'ngul, 
Xor-u rasvo qiladurg'on bu ko'nguldur, bu ko'ngul (146-bet). 

Yuqoridagi satrlar bilan boshlanuvchi g'azalda qo'llangan 
«qiladurg'on bu ko'nguldur, bu ko'ngu" radifi 5 so'zdan tarkib 
topgan bo'lib, shundan ikki so'z takrorlanib kelishi bilan she'r 
uslubining ravonlashuviga sababchi bo'lgan. Shuningdek, radif oshiq­
she'r qahramoni ko'nglining ishq asiriga aylanganiga urg'u berishga 
xizmat qilgan. Lutfiy g'azallarida xalqning uzoq davr mobaynida 
hayotiy tajribalari asosida vujudga kelgan maqollar, obrazli iboralar, 
urf-udumlar va xalqona ertaklardagi badiiy lavhalarga ishoralar, 
hikmatli so'zlar tez-tez uchrab turadi. Shoir xalq maqollari, hikmatli 
so'zlarini g'azalning janriy xususiyati, mazmun hamda tasvir 
taqozosiga ko'ra yo aynan yoki qisman o'zgartirgan holda qo'llaydi. 
Ijodkorning «Bir gul qanikim, ollida yuz xor topilmas., 
«Sevingandan gul o'z o'nriga sig'mas., .Suvsizin ne yuz boliq o'lsa 
bahrga ne bok eru~, .Yo meni tuproq yo rizqi parishon tortadu~ 
singari qator misralarida shunday holatni kuzatish mumkin. Lutfiy 
irsoli masal va talmeh kabi badiiy san'atlardan foydalanib, xalq 
og'zaki ijodiga ham murojaat etadi: 

EI yuziga boqsalar o'larmen, 
Xurshedni netay yosbun. bo'lmas (108-bet). 

Lutfiy o'zbek adabiy till ravnaqiga munosib hissa qo'shgan ijodkordir. 
Shoir so'zning o'ziga xos nozik qirralarini teran anglab, badiiy jihatdan 
barkamol g'azallar yaratdi. Shuningdek, ijodkoming tildagi jinsdosh 
va ko'p ma'noli so'zlardan mahorat bilan foydalanib yozgan tuyuqlari 
alohida ahamiyatga ega: 

Ko'ngluma bar yonki boqsam, dog'i bor, 
Har necba dardimni desam, dog'i bore 

190 



Qilcha tanga bori ishqing yor edi, 
Biz sari bo'idi fIroqiog dog'i bor (349-bet). 

Shoir «dog'i» so'zidan dastlab «yarn», ikkinchi misrada «tag'in» 
va to'rtinchi misrada esa «tog'. ma'nolarini ifodalash uchun foydalangan. 

Lutfiy she'riyati, ayniqsa, g'azallari keyingi asrlarda yashab ijod 
etgan shoirlar uchun ilhom manbai bo'lib qoldi. Alisher Navoiy ijodkor 
g'azallaridan adabiy ta'sirlanib, ularga muxammas va musaddaslar 
bog'ladi. Ulug' ozarbayjon shoiri Fuzuliy (XVI asr) va o'zbek shoirlaridan 
Munis, Ogahiy, Nodira, Uvaysiy, Furqat kabi ijodkorlar Lutfiy adabiy 
merosidan bahramand bo'lishdi. 

O'zbek mumtoz adabiyoti tarixida doston janri ravnaqiga muhim 
hissa bo'lib qo'shilgan «Gul va Navro'z» 1411 yilda yozib tugatilgan. 
Asaming «Sababi nazmi kitob» faslida e'tirof etilishicha, doston Amir 
Temuming nabiralaridan biri Iskandar Mirzoning topshirig'i bilan 
ijod etilgan. 

«Gul va Navro'z»-ishq-muhabbat haqidagi dostondir. Undagi 
aksariyat obrazlar rarnziy mohiyat kasb etadi. Asarning nomlanishidanoq 
ijodkorning bu masalaga diqqatni qaratganligi anglashilib turadi. Sharq 
xalqlari o'rtasida yil boshi sifatida bayram qilib kelingan Navro'z-21 
martning kirib kelishi shodiyonalari bilan bog'liq turli janrdagi folklor 
namunalari keng tarqalgan. Yozma adabiyotda esa ulug' fors-tojik shoiri 
Umar Xayyom «Navro'znoma» nomli nasriy asarini, Hojui Kirmoniy 
(1341 yilda vafot etgan) «Navro'z va Gut. nomli dostonini yaratishdi. 
«Gul va Navro'z» esa turkiy adabiyotdagi shu mavzuga bag'ishlangan ilk 
yirik dostondir. 

Asarda navshodlik shahzoda N avro'z bilan farxorlik malika Gulning 
ishqiy sargu,zashtlari hikoya qilinsa-da, unda ijodkorning markazlashgan 
davlat va adolatli shoh haqidagi qarashlari o'z ifodasini topgan. 
Dostonning asosiy voqealar tizimi Navshod eli hukmdori Farruxning 
tavsifi bilan boshlanadi. U hamma narsadan ogoh, saodat yulduzi porlab 
turgani bois iqboli baland, butun mamlakat uning hukmi ostida bo'lib, 
adolati olamga mashhur, hisobsiz askari bo'lgan, mulki ma'mur 
hukmdor edi. Biroq u «jahondin bir o'g'ilga orzumand. bo'lib yashadi. 
Bahorning kirib kelishi, Navro'z~ olam tashrifi kuni Tangri taolo unga 
bir o'g'il ato etadi: 

Chu Navro'z o'idi navro'z ichra firuz, 
Ota o'g'lining otini qo'ydi Navro'z. 

191 



Sut emganda saodat doya bo'ldi, 
Tili cbiqqacb, buoar bamsoya bo'ldi. 
Topib oasb'-u oavo davlat icbinda, 
Yagooa bo'ldi oz muddat icbinda. 
Kicbik yoshtio qamug' fanlarni bildi, 
Ko'pio o'z aqli birla fabm qildi (356-bet). 

Dostonda tasvirlanishicha, Navro'z ilm va hunarda yakto,jismonan 
baquvvat shahzoda sifatida tarbiyalanadi. Shu bois u chog'irda o'z aksini 
ko'rib, o'z-o'zidan g'ururlanadi. Shahzodaning ko'zlarini uyqu elitib, 
tushida Gu1ni ko'mdi. Malika Navro'zga o'zini tanitib, farxorlik ekanligini 
aytadi: 

Otim Guldur vale Farxordinmeo, 
Ne ul gulkim, degayseo xordinmeo (359-bet) 

Navro'z uyqudan uyg'onib, tushining ta'birini eldan so'mmoqchi 
bo'ladi. Ko'pchilik orasidan Bulbulni o'ziga yaqin olib, unga tushini 
bayon qiladi. Bulbul ham. farxorlik edi. U shahzodaga Shohi Mushkinning 
qizi Gul haqida hikoya qilib bemdi. Keyin Bulbul Navro'zning holatidan 
Gulni xabardor qilish uchun Farxorga yo'l oladi. Bulbul Gulning ko'shki 
atrofida Navro'z haqida nola-fig'on chekib, xalqning tinchini buzib 
navo qiladi. Tongda uyg'ongan Gulning ham bu voqeadan holi parishon 
bo'ladi. Malika o'zidagi o'zgarishJami sehr-jodu, makr-hiylani o'z yurti 
Kashmirdan o'rgangan, «tili goh xanjar», ba'zan esa «so'zan. bo'lgan 
enagasi Savsanga aytib beradi. Savsan Bulbuldan ham Navro'z sifatini 
eshitadi va malikaga malo mat qiladi, uni uyatsizlikda ayblaydi. Tabiiyki, 
qiz undan achchiqlanadi. 

Shahzoda Navro'z ham Gulning ishqi bilan yashaydi. Uning bu 
holidan otasi Farrux ogoh bo'ladi. Hukmdor beklar bilan kengashib, 
Bahman ismli bek bilan Navro'zni Farxorga yuborishga ahd qiladi. Farrux 
o'ziga bir dona ham oltin qoldirmay, o'g'li uchun xazina tayyorlaydi. 
Tangridan tilab olgan yolg'iz farzandidan ajralish ota uchun bir musibat 
edi. Ammo shahzodaning ko'ngliga qarshi chiqish ham tahlikali 
ekanligini Navshod hukmdori yaxshi bilardi. Dostonda bu holat 
quyidagicha tasvirlanadi: 

Otasi yig'lay- yig'lay uyga yoodi, 
O'g'ul o'ynay-o'ynay yo'lg'a uzaodi (372-bet). 

Navro'z o'z muhabbatiga erishishdek ko'nglining eng buyuk istagi 
yo'lida juda xatarli safarga otlanadi. Shahzodaning mol-u mulklari 

192 



qiziqtirgani uchun uning «sodiq» yo'ldoshiga aylangan Bahman o'z 
razil niyatini amalga oshirishga muvaffaq bo'ladi. U Navro'zni g'aflat 
uyqusida qoldirib, butun xazinani o'z hamrohlari bilan olib ketadi. 
Shahzoda esa Bahman bilan ketib qolmagan kishilaIEa ham yurtga qaytish 
uchun ijozat beradi. Biroq ular yo'llaridan qaytishmaydi. Navro'z 
Farxorga yetib boradi. Bulbul va Savsanning sa'y-harakatlari bilan 
sevishganlar bir-birlari bilan ko'rishadi. Ammo Shoh Mushkin Gulni 
Chin xoqoniga tortiq qilgandi. Chin xoqoni elchilari bilan Gul o'zga 
yurtga otlanadi. Navro'z ham Chin sari yo'l oladi. Chin xoqoni davlati 
sarhadlari yaqinida sevishganlar qochishni ixtiyor qiladilar. Navro'z 
Gulga quyidagicha murojaat qiladi: 

c-Yaroq tuz dedi, otlansaq bu shabgir, 
Qilib boshtin oyoq to'n1arni tag'yir. 
Qochib Farxor iqlimindin oshsak, 
BonD Navshod mulkini tolashsaq •• 
Rizo berdi Gull Mushkin bu so'zga, 
Burunqi ahdini qilmadi o'zga (402-bet). 

Shunday qilib, muhabbat-oliy ilohiy ne'mat ekanligini qalbdan 
anglagan Gul va Navro'z shu buyuk tuyg'u asiri sifatida barcha 
qiyinchiliklardan cho'chimay, ulug' maqsad sari talpinadi. Chin xoqoni 
davlati sarhadlarida Yaldo ismli bir qonxo'r qo'lida bandilikka tushadilar. 
Xoqon vafotidan soOng yana qochib, devlar manziliga, Shayx Najdiyga 
duch kelishadi. Daryo to'fonlari-yu dengiz po'rtanalariga uchrab, ikki 
taxta ustida sevishganlar ikki tomonga ayrilib ketishadi. Dengizdan Gulni 
Javhar qutqazadi. U Adan mulkiga bonb qolgan edi. Mamlakat hukmdori 
Bade' uni o'ziga farzand sifatida ko'radi. Gul yigit libosida bo'lgani uchun 
podshoh uni o'ziga o'g'il deb biladi. Malika Gul bu yerda arslonlar 
bilan kurashadi. Navro'zni esa bir kambag'al baliqchi dengizdan 
qutqaradi. U Yaman yurtiga bonb qolgan edi. Baliqchi Yusufsifat shahzoda 
haqida mamlakat vaziriga xabar beradi. Vazir uni podshoh Rafe' bilan 
tanishtiradi. Rafe' ham Navro'zni o'g'il sifatida qabul qilib, barcha 
beklardan uning mavqeini yuqori deb biladi. Bunga B'ahrom ismli sardor 
hasad ko'zi bilan qaraydi. Gulningjasorati bilan kuchaygan Adan Yaman 
mamlakatiga qarshi hujurnga o'tadi. Jang qizib, yakkama-yakka olishuv 
boshlanadi. Malika Gul hasadchi Bahromni shunday kurashda halok 
etadi. Maydonga Navro'z va Gul chiqishadi. Navro'z Gulning ovozidan 
uni taniydi. Shundan soOng muhabbat adovatga chek qo'yadi. Hukmdorlar 

193 



yarashishadi, ginalar unut bo'ladi. Adan va Yaman podshohlari Gul va 
Navro'z bilan birgalikda hajga borishadi. Sevishganlar Ka'bani tavof 
qilayotgan otalari Farrux va Mushkinni tanib qolishadi. Hukmdor1arning 
kelishuvlari asosida Navshod, Farxor, Adan, Yaman mamlakatlari 
birlashadi, Navro'z mamlakatni adolat bilan idora eta boshlaydi. 

«Gul va Navro'z*ning «Podshoh madhi bila kitoJ> xotimasi. nomli 
so'nggi bobida doston muallifi Sulton Iskandarni madh etadi. Bu bilan 
ijodkor Arnir Temur vafotidan so'ng tobora parchalanib, inqirozga 
yuz tuta boshlagan rnamlakat taqdirini o'ylab, temuriy shahzodalarni 
birlashishga, buyuk sohibqironning markazlashgan davlatini saqlab 
qolishga chaqiradi. Shoir asardagi har bir so'zning ma'no-mohiyatiga 
e'tiborni qaratganligi muhim ahamiyat kasb etadi. Bu holat, avvalo, 
qahramonlar va joy nomlarida yaqqol ko'zga tashlanadi. Chunonchi, 
Farrux-go'zal, baxtli, muborak, qutlug' yuzli rna'nolarini anglatadi. 
Uning o'g'li Navro'z esa, haqiqatdan ham, Navshod hukmdorining 
hayotiga yangi kunni baxsh etadi. Navro'z bahorning fusunkor ko'rkiga 
ko'rk qo'shgan Gulni sevadi. Go'yoki bahorning ilk kuni go'zallik 
shaydosi sifatida, olamdan go'zallik izlayotganga, bu yo'lda uchraydigan 
barcha yovuzliklarni yengayotganga o'xshaydi. Gul-Farxor elidan, 
Farxor-orasta, chiroyli, shinam degan rna'nolami anglatadi. Bu bilan 
shoir Gul va u unib o'sgan yurt bir-biriga mosligini qayd etgan bo'ladi. 
Dostondagi salbiy obrazlar Bahman, Yaldo, Shayx Najdiylarning 
nomlanishida ham shunday ramziylik mavjud. Bahman-qishning eng 
ayozli kunlari rna'nosini anglatsa; Yaldo-qish rnavsumidagi eng sovuq, 
uzun va qorong'u kecha demakdir. Najdning lug'aviy rna'nosi esa yerning 
baland qismi, to'siqdir. Dostondagi ijobiy obrazlar Bahor, yovuz 
kuchlar timsollari esa Qish fasliga uyg'un nomlar bilan atalganki, bu 
ham yoz bilan qish haqidagi qadimgi ajdodlarimiz qarashlariga yangi 
ma'no mujassamlashtirganligini anglatadi. Shuningdek, dostonda 
shoirning istiora, mubolag'a, tashbeh kabi tasviriy vositalardan mahorat 
bilan foydalanganligi ko'zga tashlanadi. Ayniqsa, dostondagi bosh 
qahramonlardan biri Gul siymosi asarda nozik did bilan go'zal 
tasvirlangan: 

Bote, ne but, magar hurl parizod, 
Tani nozik, bo'yi, chun sam ozod. 
Parishon sochlari guI yaprog'inda, 
Tuman ming shivalar bar boqmog'inda. 

194 



Ko'z-u qoshi qilib ming shiva angiz, 
Labi purishva-yu zulfi diloviz. 
Qo'mung'on orazi jonlarg'a loyiq, 
Ayoqtin bosh bo'yi xonlarg'a loyiq. 
Elinda bir piyola bodai nob, 
Xiromon keldi-yu ul bargi serob (358-bet). 

Gul-nafosat, go'zallik rarnzidir. Shu bois uning tavsifi dostonda 
tadrijiy rivojlantirilib boriladi. Bulbul bu haqda Navro'zga hikoya qilarkan, 
Gulni shunday ta'riflaydi: 

Uzori aksidin oy xiyra bo'lg'ay, 
Yuzi o'trusida kun tiyra bo'lg'ay (362-bet). 

Shunday qilib, aruzning hazaj bahrida (mafoiylun mafoiylun 
mafoiyl) bitilgan «Gul va Navro'z» dostoni tilining soddaligi va ravon 
uslubda yozalganligi, badiiy salohiyati yuksakligi bilan muhim ahamiyat 
kasb etadi. Shoir dostonning tilini xalqjonli tilldagi so'zlar bilan boyitib, 
o'zbek adabiy till taraqqiyotiga katta hissa qo'shdi. «Gul va Navro'z» XV 
asr o'zbek adabiy tilining qimmatli yodgorligidir. 

Mavzuni mustahlwnlash uchun savollar 
1. c Yusuf va Zulayho* dostoni muallifi haqidagi munozaralar xususida 

nimalarni bilasiz? 
2. Dostonda ifodalangan Balx qamali haqida so'zlang. Doston 

muallifining bunday tasvirni berishdan muddaosi nima? 
3. cYusufva Zulayho»da adolatli va tadbirkor podshoh g'oyasi qanday 

tasvirlangan? 
4. Dostonning badiiy xususiyatlari haqida so'zlang. 
5. Nizomiy Ganjaviy va Haydar Xorazmiyning «Maxzanul-asrof» 

nomli dostonlarining uyg'un va tafovutli jihatlari nimalarda ko'rinadi? 
6. Atoyi haqida qaysi manbalarda ma'lumot beriladi? 
7. Atoyi she'riyatida o'ziga xos xususiyatlar nimalarda namoyon 

bo'ladi? 
8. Sakkokiyning taIjimai holi haqida qanday ma'lumotga egasiz? 
9. Shoir g'azallaridagi asosiy obrazlar haqida so'zlang. 
10. Sakkokiyning Mirzo Ulug'bekka bag'ishlangan qasidasida olim 

va buyuk hukmdor qanday tavsiflanadi? 
11. Lutfiyning taIjimai holi haqida qisqacha gapirib bering. 
12. Shoirning hayoti va adabiy merosi xususidagi munozaralar qanday 

195 



rnasalalarni o'z ichiga oladi? 
13. Lutfiy g'aza1larining rnavzu ko'larni haqida so'zlang. 
14. «Gul va Navro'z» dostonidagi obrazlaming rarnziy xususiyatlari 

va dostonda markazlashgan davlat g'oyasining badiiy ifodasi haqida gapirib 
bering. 

Mavzuga oid tayanch tushunchalar 
Durbek. Balx qarnali. Yusuf. Ya'qub. Og'a-inilar. Molild Tojir. 

Zulayho. Enaga. Rayyon. Misr Azizi. Bashir. Tayrnus. Haydar Xorazrniy. 
«Maxzanul-asror». Sulton Iskandar Sheroziy. Maqolat. Mav'iza. Bo'z 
to'quvchi karnpir. Bazzoz. Haqparast darvesh. Atoyi. Isrnoil ota. Sakkokiy. 
Ulug'bek Mirzo. Lutfiy. «Gulshanul-asror». Navro'z. Gul va Bulbul. Adan. 
Yarnan. Farxor. Bahman. 

Adabiyotlar 
1. Valixo'jayev B. Malikul-kalorn Mavlono Lutfiy. Sarnarqand, 1999; 

Yana. Murntoz siymolar. Abdulla Qodiriy nornidagi xalq rnerosi. Toshkent-
2002, 84-171-betlar; Yana. Sulton Husayn Boyqaro-«Husayniy» 
she'riyati. Murntoz siyrnolar. 3-83-betlar. 

2. Vohidov R. Navoiyning ikki durdonasi. Toshkent: "Fan", 1992. 
3. Lutfiy. Devon. Gul va Navro'z. Toshkent, 1965; Yana. Lutfiy. Sensan 

sevarirn. O'zbek she'riyati bo'stoni. G'.G'ulorn nornidagi ASN, 
Toshkent-1987, 764 bet. 

4. Mallayev N. O'zbek adabiyoti tarixi. Toshkent, 1976. 
5. Navoiyning nigohi tushgan. Toshkent, 1986. 
6. O'zbek adabiyoti. To'rt tomlik, I tom, Toshkent, 1977. 
7. Uch bulbul gulshani. O'zbek she'riyati bo'stoni. G'.G'ulorn 

nornidagi ASN, Toshkent-1986, 5-66-betlar. 
8.Husayn Boyqaro. Jarnolingdin ko'zurn ravshan. G' .G'ulorn 

nornidagi ASN, Toshkent-1991, 32 bet. 
9. Hayitrnetov A Ternuriylar davri o'zbek adabiyoti. Toshkent, 1991. 
10. Hayot vasfi. G'.G'ulorn nornidagi ASN, Toshkent, 1988.704 

bet. 

196 



VII-BOB 
ALISHER NAVOIY-ADABIYOTIMIZNING MILLIY IFfIXORI 

Nizomiddin Mir Alisher Navoiy rnusulmon mintaqa adabiyotining 
eng yirik vakili, ulug' rnutafakkir shoir, daviat va jarnoat arbobi, ilm­
rna'rifat, badiiy ijod harnda san'atning ulkan homiysidir. Bu buyuk 
tamqqiyparvar inson o'zi yashagan davrdanoq «Xitodan Xuroson»gacha 
bo'igan hududda istiqornat qilayotgan she'rsevar ellar, xususan, «turk 
ulusi» qalbiga purma'no nazmiy yaratmalari, nasrda ijod etilgan badiiy, 
ilohiy-irfoniy, tarixiy-ma'naviy va ilmiy asariari bilan ma'rifat shu'lalarini 
olib kirdi. Alisher Navoiy yirik so'z san'atkori sifatida turkiy badiiy ijodni 
ham rna'nolar va ham shakliy jilolar nuqtai nazaridan jahoniy mavqega 
ko'tardi. Asrlar o'tsa-da, bu sohir qalam sohibi qoIdirganjuda boy madaniy 
rnerosga bo'lgan ma'naviy ehtiyoj kundan-kunga oshib bormoqda. Bu hoI 
ulug' shoirning «Muhokamat ul-Iug'atayn»da o'z ijodidan faxrlarub bildirgan 
quyidagi bashomtomuz fIkrlarining nechog'lik haq ekanligining yana bir 
dalilidir: " ... Umidim uldur va xayolimg'a andoq kelurkim, so'zum martabasi 
avjdin quyi inmagay va bu tartibim kavkabasi a'io darajadan o'zga yemi 
beganmagay" (MAT.16 jild. 27-bet). 

Alisher Navoiy butun urnrini xaIqning baxt-saodati, yurt tinchligi, 
mamlakat tamqqiyotiga baxsh etganligi tufayli shunday yuksak saodatga 
rnuyassar bo'idi. 

7.1. Alisher Navoiy hayoti va ijodining o'rganllishi tarixi 

Alisher Navoiy hayoti va ijodining o'rganilishi tarixi uIug' shoir 
yashagan davrdan boshlandi. XV asrda yaratilgan bir qancha rno'tabar 
rnanbalarda Navoiyning tarjimai holiga doir rnuhirn rna'iumotlar qayd 
etilganligi, uning ijodiga rnunosabat bildirilganligi kuzatiladi. Bunday 
xayrli ishni, navoiyshunoslikni Nuriddin Abdurahrnon Jomiy boshlab 
berdi. Ayni xayrli sa'y-u harakat bugungi kunimizga qadar olti yuz 
yillik tarixiy taraqqiyot bosqichini o'tab kelmoqda. Ta'kidiash joizki, 
bu boradagi jiddiy izlanishlar, ayniqsa, XX asrda (Bu haqda mufassal 
rna'iurnot uchun rnurojaat qilingan: N.M.Mallayev. Asrlar e'tirofI va 
ta'zimi. «Fan»; Toshkent-1978). ancha sermahsul bo'ldi. Tadqiqotchi 
olimlarimizning shoirning hayoti va faoliyatini o'rganishda to'rt tayanch 
rnanbaga tayanib ish kO'rayotganliklari yaqqol ko'zga tashlanadi: 

197 



1. Ulug' sboirning o'z asarlari. Alisher Navoiyning deyarli barcha 
asarlarida uning shaxsi, ijodkorligi, ijtimoiy-irfoniy faoliyati haqida 
ma'lumot beriladi. Bu jihatdan, ayniqsa, uning «Xazoyin ul-maoniy», 
«Xamsa», «Majolis un-nafois», «Mahbub ul-qulub», «Muhokamat 
ul-Iug'atayn», (<Vaqfiya», «Xamsat ul mutahayyirin», «Nasoyim ul­
muhabbat», «Tarixi muluki Ajam», «Tarixi anbiyo va hukamo», «Mezon 
ul-avzon», «Munojot», «Arba'in hadis», «Siroj ul-muslimin» singari 
asarlari muhim ahamiyat kasb etadi. Mazkur asarlarda shoirning shaxsiy 
hayoti, u yashagan davrdagi ijtimoiy-siyosiy vaziyat, madaniy-ma'rifiy 
muhit, ba'zi asarlarining yozilishi tarixi va sabablari, adibning el-yurt 
tinchligi, obodonchiligi yo'lida olib borgan keng qamrovli faoliyati, 
Xuroson davlatining muhrdori, vaziri a'zami sifatida qilgan savobli 
ishlari, ustoz-u shogirdlari bilan munosabati singari muhim masalalar 
xususida bahs yuritiladi. Ulug' shoirning o'z asarlari uning hayoti va 
faoliyatini o'rganishda eng ishonchli manbadir. 

2.Alisber Navoiy zamondosblarining asarlari. Mazkur bandni yana 
bo'laklarga (ulug' shoirning katta, tengdosh va kichik zamondoshlari) 
bo'lish ham mumkin. Abdurahmon Jomiyning «Bahoriston», «Haft 
avrang», «Yusufva Zulayho», «Devoni Komil», Mirxondning «Ravzat 
us-safo» (<<Poklik bog'h», Davlatshoh Samarqandiyning «Tazkirat ush­
shuaro» (<<Shoirlar tazkirasi»), G'iyosiddin Xondamirning «Makorim 
ul-axloq» «<Yaxshi xulqlar»), «Habib us-siyar» «<Suyukli xislatlar»), 
«Xulosat ul-axbof» «<Voqealar xulosasi»), Zayniddin Mahmud 
Vosifiyning «Badoe' ul-vaqoe'» «<Go'zal voqealar»), Zahiriddin 
Muhammad Boburning «Boburnoma» kabi asarlarida Alisher 
Navoiyning hayoti va faoliyatiga oid muhim ma'lumotlar keltirilgan, 
shaxsi va adabiy merosiga ta'rif-u talqinlar berilgan qimmatli, tayanch 
manbalardir. XV asr tarixiy voqeligi, unda ulug' amir Alisher 
Navoiyning tutgan o'rni va shoirning hayoti, faoliyati bilan yaqindan 
tanishishda mazkur manbalarning ahamiyati nihoyatda baland. Shuning 
uchun taniqli adabiyotshunos Izzat Sulton Alisher Navoiy hayoti va 
ijodini o'rganishda ilk manba sanalgan ulug' shoirning o'z badiiy-ilmiy 
yaratmalari va zamondoshlari asarlarida keltirilgan ma'lumotlarga tayanib 
"Navoiyning qalb daftari" (Toshkent, G' .G'ulom nomidagi Adabiyot 
va san'at nashriyoti, 1969) nornli ilmiy-adabiy tadqiqotini yaratdi. Bu 
asar mazkur mavzu va umuman, navoiyshunoslik ilmi uchun muhim 
ahamiyat kasb etadi. 

198 



3. XVI-XIX asrlarda yaratilgan tazkin, tarixiy va badiiy-ilmiy 
asarlar. Alisher Navoiy dahosi va uning takrorlanmas badiiy, ilmiy 
ijodi XVI - XIX asrlarda yashab ijod etgan shoirlar, tarixchilar va 
adabiyot ixlosmandlarining doimo diqqat rnarkazidan o'rin olib keldi. 
Lutf Alibek Ozarning .Otashkada» , Sorn Mirzo Safaviyning • Tuhfai 
Somiy» , Rizoqulixon Hidoyatning .Majrna' ul fusaho» (<<Go'zal so'z 
egalarining to'plarni»), Faxriy Heraviyning «Latoifnoma», Mirzo 
Haydar Do'g'latning .Tarixi Rashidiy», Abdulmo'minxonning .Torn 
ut-tavorix» (.Tarixlartugali») kabi murntoz rnanbalardaAlisher Navoiy 
zamondoshlari asarlarida kuzatilgani singari shoir ijodiga xolisona baho 
beriladi, hayoti va faoliyatiga doir qiziqarli lavhalar keltiriladi. Biroq 
yuqorida ro'yxati keltirilgan (keltirilmagan nomlar ham bor) asarlar 
rna'lumotiga munosabatda ehtiyot bo'lishirniz lozirn. Chunki o'sha tazkira, 
tarixiy kitoblar rnualliflarining Alisher Navoiy haqidagi tasavvurlari 
birinchi va ikkinchi rnanbalar ma'lumotlari orqali bilvosita shakllangan. 
Shu ma'noda ularning qaydlarida noaniq1ik1ar kuzatilishi murnkin. 
XulIas, uchinchi rnanbalarning ma'lumotlari Alisher Navoiy ko'larndor 
faoliyatini oydinlashtirish uchun turtki bersa-da, jiddiy ilmiy xulosalarga 
kelish uchun asos bo'lishi qiyindir. 

4. Xalq og'zaki badiiy ijodi. O'zbek, tojik va turkman xalq og'zaki 
ijodida Alisher Navoiyga bag'ishlangan juda ko'p rivoyatlar uchraydi. 
Ularda xalq sevgan va ardoqlagan ulug' shoirning o'ziga xos xalqona 
badiiy obrazi yaratilgan. Mazkur rivoyatlarda tarixiy haqiqat aynan 
keltirilmaydi. Ularda hazrat Navoiy obrazi donishmand, hozhjavob, 
mulohazakor, xalqparvar, mazlumlar himoyachisi, iste'dodli olim, 
mutafakkir shoir, olijanob shaxs sifatida gavdalanadi. O'zbek xalq og'zaki 
ijodida .Navoiy va yigit», .Navoiy va qirq vazir», .Navoiy va Guli», 
turkman folklorida .Mirali va Sulton Suyun» turkumidagi rivoyatlar 
mavjud bo'lib, bular xalqning ulug' shoiriga bo'lgan samirniy 
munosabatining mahsulidir. Ushbu rivoyatlami folklorshunos M. 
Jo'rayev to'plab nashr ettirdi. (Qarang: EI desa Navoiyni. Toshkent: 
.Cho'lpon», 1991.) 

Alisher Navoiy turkiy adabiyotni jahoniy mavqega ko'targan ulug' 
so'z san'atkori sifatida murntoz adabiyotirnizning keyingi taraqqiyot 
bosqichlarida yashab ijod etgan shoirlaming ma'naviy ustozi bo'lib 
qoldi. Nafaqat turkiy tilda ijod etgan so'z san'atkorlari, balki Sharq 
adabiyotining juda ko'p mumtoz narnoyandalari ham bu ulug' shoim.ing 

199 



boy adabiy merosidan ilhomlandilar, o'sha ijodiy turtki tufayli o'zlarining 
yangi-yangi badiiy asarlarini ijod etdilar. XX asrga qadar bo'lgan davrda 
shoirning hayoti va ijodini o'rganish, uning asarlarini kitobat qilish; 
sermahsul ma'naviy merosiga oid lug'atlar tartib berish; tazkira, tarixiy 
hamda ilmiy-badiiy asarlarda adib shaxsi, faoliyati va badiiy yaratmalariga 
munosabat bildirish; she'rlariga javobiya va muxammaslar bitish; 
dostonlarining nasriy bayonini yaratish va ayrim badiiy-ilmiy merosi 
namunalarini tarjima qilish kabi shakllarda amalga oshirildi. Alisher 
Navoiyning rangin she'riyatidan namunalarni kitobat qilish hali uning 
dastlabki devoni tartib berilmasdan ilgari boshlangan edi. Bu haqda 
ulug' shoirning ilk rasmiy devoni «Badoyi' ul-bidoya.ning debochasida 
quyidagi malar qayd etilgan: « ... ammo xalq orasida ming bayt, ikki 
ming bayt ortiqroq o'ksukroqkim o'zlari jam' qilib erdilar, bag'oyat 
mashhur bo'lub erdi.. Darhaqiqat, Xurosonning mashhur husnixat 
egasi «xattotlar qiblagohi. (Alisher Navoiy) Sulton Ali Mashhadiy va 
boshqa chiroyli yozuv san'ati darg'alari tomonidan turli davrlarda shoir 
asarlari kitobat qilindi. Masalaning bu tomoni ulug' shoir asarlari bilan 
keng xalq ommasi tanishish imkoniyatiga ega bo'ldi, deyish asosini 
bera olmaydi, albatta. XIX asrning 70-yillarida Turkistonda 
bosmaxonalarning paydo bo'lishi bilan bu boradagi kemtikliklar bir 
oz bo'lsa-da bartaraf qilindi. Qisqa muddatda Alisher Navoiyning 
«Xa.msa», «Chor devon., «Vaqfiya. va boshqa asarlari bir necha bor 
nashr etildi. 

Ulug' shoir asarlarida ilgari surilgan tayanch g'oyalami teran 
anglashga bo'lgan intilish maxsus lug'atlar tuzishga bois bo'ldi. «Badoyi' 
ul-lug'at. bu boradagi dastlabki izlanishlar samarasi bo'lib, mazkur 
asar Alisher Navoiy hayotining so'nggi yillari yoki shoir vafotidan 
bir oz keyin vujudga kelganligi taxmin qilinadi. Keyinchalik «Lug'ati 
Navoiy. shoir ixlosmandlariga armug'on etildi. 1560 yilda Aloyi binni 
Muhibiyning «Al-lug'atun Navoiyat val istishhodat ul-chig'atoiyat. 
(<<Navoiy lug'ati va chig'atoy till dalillari.) nomli go'zal so'znoma­
lug'ati tartib berildi. Keyingi asrlarda ham bunday lug'atlarga bo'lgan 
ma'naviy ehtiyojning sezilarli darajada mavjudligi kuzatiladi. XVIII asrda 
Mirzo Madhiyxon «Mabon ul-lug'at. (<<Lug'at poydevori.)ni tartib 
bergan bo'lsa, XIX asrda Path Ali Kojariy «Lug'oti atrokiya. (<<Turklar 
lug'ati.) nornli asari bilan bunday izlanishlarni davom ettirdi. Mazkur 
lug'atlaruchun hazrat Navoiy asarlari so'zlik vazifasini bajargan bo'lib, 

200 



\ ularning aksariyati fors-tojik tilida yaratilgan edi. Xorazmlik olim va adib 
Muhammad Xoksor esa 1798 yilda o'zbek tilida tuzgan «Muntahab ul­
Iug'at. (<<Tanlangan lug'atlar» ) ida Alisher Navoiy asarlari matnidan 
olinadigan parchalarga keng o'rin herdi. XIX asrda bunday ijodiy an'anani 
Shayx Sulaymon Mandiy Buxoriy o'zining «Lug'oti chig'atoyi va turki 
usmoniy.sida sezilarli darajada rivojlantirdi. 

O'zbek mumtoz adabiyotining XV asrdan keyingi davrlarda yashab 
.' ijod etgan taniqli namoyandalari ulug' mutafakkir Alisher Navoiyni 
o'zlariga ma'naviy ustoz deb bildilar. Bu buyuk sohir qalam sohibining 
katta-yu kichik asarlariga naziralar bitish, javobiya aytish, g'azallariga 
muxammaslar bog'lash nafaqat o'zbek shoirlari, balki boshqa qardosh 
xalqlarning mashhur so'z san'atkorlari orasida ham ajoyib an'anaga 
aylarub bordi. Namuna sifatida taniqli o'zbek shoiri Shermuhammad 
Munis (1778 -1829)ning bir she'rida Alisher Navoiyni o'ziga pir (ustoz) 
deb bilgani va o'z ismining ma'no jihatidan ulug' Alisherga uyg'unligini 
iftixor bilan qayd qilganligini keltirish kifoyadir: 

So'z icbra Navoiyki, jahongir durur, 
Munisg'a maooiy yo'lida pir durur. 
Yo'q g'ayriyat anclin o'qakim ayturlar, 
Bu Sbermuhammad, uI Alisber durur. 

Shermuhammad Munis «Voliyi mulki tariqat gar Nizomiydur 
mango. satri bilan boshlanuvchi g' azalida Sharq mumtoz adabiyotining 
yirik darg'alaridan adabiy ta'sirlanganligini e'tirof etarkan, yana hazrat 
Navoiy shaxsiga yuksak baho beradi. Munis Alisher Navoiy ruhini o'z 
homiysi deb biladi va shu bois hosid (hasadchi, shoir yutuqIarini 
ko'rolmaydigan)laming xatti-harakatlaridan g'am chekmasligini 
ta'kidlaydi: 

QUsa bosid daxIi bejo, so'z aro yo'qtur g'amim, 
Kim bu ma'oida Navoiy ruhi bomiydur mango. 

Alisher N avoiy adabiy-ilmiy merosining boshqa tillarga tarjima 
qilinishi hamda ularning yangi badiiy yaratmalarning ijod etilishiga asos 
bo'lishi ulug' shoir ma'naviy xazinasining Sharq adabiyoti ravnaqi 
uchun muhim hissa bo'lib qo'shilganligidan dalolatdir. XV asrdayoq 
buyuk mutafakkirning adabiyotshunoslik ilmi uchun muhim ahamiyatga 
molik tazkirasi "Majolis un-nafois" bir necha bor fors-tojik tiliga tarjima 
qilindi (Bu haqda yana qarang: R Vohidov. «Majolis un-nafo~ tarjimalari. 
«Fan., Toshkent-1984). Turk shoiri Lomiy (vafoti 1531) "Xamsa" 

201 



tarkibidagi "Farhod va Shirin"dostonini usmonli turk tiliga erkin-ijodiy 
tarjima qildi. Adabiyotshunos Agah Sirri Levend mazkur asami 1965 ) 
yilda Turkiyada nashr ettirdi. Alisher Navoiy asarlarini usmonli turk i 
tiliga o'girish yo'lidagi ijodiy izlanishlar keyingi davrlarda ham davom i 
ettirildi. Adibning «Tarixi muluki Aiam» asarining Fanoiy tomonidan 
turk tiliga amalga oshirilgan tarjimasi 1782 yilda «Tarixi Fanoiy» nomi 
bilan Venada chop etildi. Shuningdek, XIX asrning oxiri va XX asrning 
boshlarida ulug' adibning «Muhokamat ul-lug'atayn» asari ham turk va 
tatar tillariga tarjima qilindi. 

Amir Nizomiddin Alisher Navoiy adabiy - ilmiy merosi G'aro 
adib va adabiyotshunoslarini ham befarq qoldirgan emas. Jumladan, 
XVII asrda yashagan gruzin shoiri Sitsishvili «Baramguriani» (<<Bahrom 
GO'r.) dostonini yozishda Alisher Navoiyning «Sab'ai sayyor» 
masnavi~idagi Bahrom va Dilorom hikoyatidan ilhomlangan. XVI 
asrda Tabrizda istiqomat qilgan annan yozuvchisi Xristafor «Sarandib 
shohi uch yosh o'g'lonining ziyorati. asarini Xusrav Dehlaviyning 
«Hasht behisht» va Alisher Navoiyning «Sab'ai saYYOD) dostonlari 
hikoyatlari asosida yaratadi. Bu asar 1557 yilda Venetsiyada italyan 
tiliga tarjima qilinib, nashr etilgandan so'ng bir qator Ovrupa tillariga 
ham o'giriladi. Biroq Urn ahliga Xristafor asarining ikkinchi qismi 
Alisher Navoiy dostoni asosida yaratilganligi noma'lum edi. Shunday 
bo'lishiga qaramay, Sarandib shohi va shahzodalari haqidagi voqealar 
tizmasi G'aIbda keng shuhrat qozondi va Ovrupo adabiyotida shu 
mavzuda juda ko'p asarlar yozildi. Hatto mazkur syujet Volterning 
«Zadige. hamda Mark Tvenning «Tom Soyer chet elda» kitobidan 
ham o'rin olgan. XVIII asr ingliz yozuvchisi Xoras Uolpol «Sarandiblik 
uch shahzoda» hikoyasini yozgan. (Mallayev N. O'zbek adabiyoti tarixi. 
Toshkent, 1976, 354-355-betlar.) 

Ovrupalik sharqshunoslarning Alisher Navoiy hayoti va ijodini 
o'rganish borasidagi qizg'in ilmiy faoliyati XIX asrdan boshlandi. 
Fransuz sharqshunosi Katrmer 1841 yilda nashr ettirgan Sharq 
adabiyotiga doir majmuasida Alisher Navoiyning «Muhokamat ul­
lug'atayn» va «Tarixi muluki Aiam» asarlaridan parchalar kiritdi. Bunday 
ijodiy izlanishlar rus olim I.N. Beryozinning «Turk xrestomatiyasi» 
kitobida ham amalga oshirilgan. 

Alisher Navoiyning hayoti va ijodi haqidagi dastlabki yaxlit 
ma'lumotlar M.Nikitskiyning «Amir Nizomiddin Alisher, uning davlat 

202 

I 
I 

I 

/ 

I 



va adabiyot sohasidagi ahamiyati» rnavzuidagi magistrlik dissertatsiyasida 
(1856) uchraydi. Muallif Alisher Navoiyning o'z asarlari, Xondamir, 
Davlatshoh Samarqandiy va Som Mirzo Safaviy rna'lumotlariga tayanib 
G'arb sharqshunosligida birinchi bo'lib Alisher Navoiyning hayoti va 
faoliyati xususida katta ilmiy tadqiqot yaratdi. M.Nikitskiy ulug' shoirning 
siyosiy faoliyati, madaniyat sohasidagi ishlari hamda turldy til taraqqiyotiga 
qo'shgan munosib hissasini yuqori baholaydi. Biroq Sharq adabiyotining 
o'ziga xos an'anaviylik hamda shartlilik xususiyatlarini to'la anglab yetmagan 
M.Nikitskiy, uning o'tmishdosh, zamondosh va izdoshlari buyuk 
mutafakkir rna'naviy merosiga baho berishdajiddiy xatolarga yo'l qo'yishdi. 
Ular Alisher Navoiyni fors-tojik adabiyotining taqlidchisi va tarjimoni 
tarLida baholashdi. Shuningdek, 1861 yilda Istanbuldagi «Qsiyo» jurnalida 
maqola e'lon qilgan Turldyadagi Fransiya elchixonasining tarjimoni 
M.Belen ham o'sha ilmiy asosi puch flkrlarni takrorladi. Masalaga ana 
o'shanday bir tomonlama qarash Fransuz sharqshunosi Buva, ingliz 
sharqshunosi E.Braun, rus sharqshunosi akademik V.V. Bartold 
tadqiqotlarida ham kuzatiladi. Albatta, masalaning bunday tus olishi o'z 
izohlariga ega. Birinchidan, Alisher Navoiy adabiy merosini o'rganish 
boshlang'ich pag'onada edi. Ulug' mutafakkirning barcha asarlari to'la 
holida nafaqat Ovrupa, balld mashriqdagi mUhiblariga ham yetarli darajada 
rna'lum emas edi. Ikldnchidan, an'anaviy «Xamsa»lar (Nizomiy Ganjaviy 
«Panj ganj»i, Amir Xusrav Dehlaviy va Alisher Navoiylarning 
«Xamsa»lari ko'zda tutiladi.) tarkibidagi dostonlar nomi va ulardafaoliyat 
ko'rsatadigan qahramonlarning yakrangligi, g' azallarning oshiqona 
mavzuda yozilishi, ularda oshiq, ma'shuqa, ag'yor, rind, zohid kabi 
timsollarning ishtirok etishi kabi holatlar musulmon mintaqa adabiyoti 
xususiyatlari bilan chuqur oshno bo'lmagan tadqiqotchilarni xato 
xulosalarga olib kelgan. Shundan bo'lsa kerak, ularga Alisher Navoiy 
asarlarining yangiligi faqat turldyda yozilishida bo'lib ko'ringan. Ammo 
fors-tojik adabiyoti namoyandalari she'riyatida kuzatiladigan o'sha 
o'xshashliklar (albatta, zohiran) G'arb adabiyotshunoslari e'tiboridan 
chetda qolib ketgan. Shu o'rinda yana bir adabiy hodisani eslatishjoizdir. 
Alisher Navoiy tabiatidagi rostgo'ylik va ustozlarga bo'lgan yuksak sadoqat 
ham uning uchun «qimmabga tushgan. Masalan, u «Lison ut-tayr. 
dostonining bir necha o'rnida «tarjima rasmi bilan surdim qalam»-, deya 
ta'lddlaydi. Holbuld, ijodiy jarayondan yetarli xabardor bo'lmagan, 
qiyosiy tahlilga murojaat etmagan har qanday tadqiqotchi muallifning 

203 



o'z e'tirofIga suyansa, bir yoqlama xulosalarga kelishi tayin. Dadil aytish 
mumkinki, XIX asming oxiri va XX asrning ibtidosida o'shanday holat 
sodir bo'lganligi uchun ham ulug' Navoiy bo'yniga "tavqi la'nat" tamg'asi 
osib qo'yildi. Shukronalar bo'lsinki, ilmiy adolat qaror topdi. 
Birinchilardan bo'lib prof.E.E.Bertels Fariduddin Attoming "Mantiq 
ut-tayr" va Alisher Navoiyning "Lison ut-tayr"dostonlarini qiyosiy 
o'rganish orqali masalaga aniqlik kiritdi va milliy navoiyshunoslar uni 
mustahkamladilar. 

Ovrupa olimlari Alisher Navoiy asarlarini o'rganish maqsadida 
lug'atlar tuza boshladi hamda mavjud mumtoz lug'atlami nashr ettirish 
ishlarini amalga oshirdilar. Jumladan, rus sharqshunosi V. Vilyaminov­
Zemov 1868 yilda Sankt-Petrburgda XVI asrda Aloyi binni Muhibiy 
tomonidan tuzilgan «Al-Iug'at un-Navoiyat val-istishhodat ul­
chig'atoiyab lug'atini nashr ettirdi. Fransuz sharqshunosi Pave de 
Kurteyl esa Navoiy asarlaridan foydalamb Sharq adabiyoti asarlari uchun 
lug'at tuzdi. Rus sharqshunosi N.l.llminskiy Alisher Navoiyning 
«Muhokamat ul-Iug'atayn. asarini teran ilmiy tahlil qilish orqali ulug' 
shoir asarlarining ijodiyligiga urg'u berdi. 

Alisher Navoiy hayoti va ijodini chinakam ilmiy tamoyillar asosida 
o'rganish XX asrning 20-yillaridan boshlandi. Ulug' shoirning 
«Xamsa.sini ilmiy, ilmiy-ommabop yo'sinda o'rganish sohasidagi 
dastlabki dadil qadamni o'zbek xalqining serqirra adibi va birinchi 
professori AbduraufFitrat qo'ydi. Uning «Farhod va Shirin. dostoniga 
doir qiyosiy tahlil asosida yaratilgan «Farhod va Shirin. dostoni 
to'g'risida» (Qarang: «Ma'rifab, 1996yil, 7-28 dekabr va boshqa 
sonlari.) nomli salmoqli maqolasi shu yo'nalishdagi jiddiy 
tadqiqotlardan biridir. Sobiq ittifoq hukumatining 1938 yilda Alisher 
Navoiy tavalludining 500 yilligini 1941 yilda nishonlash to'g'risida qaror 
qabul qilishi navoiyshunoslik borasidagi ishlarni yanada jonlanishiga sabab 
bo'ldi. Sadriddin Ayniy Alisher Navoiy «Xamsa»sining nazm-u nasrdan 
iborat qisqartirilgan nusxasini yaratdi va mazkur ish lotin yozuvida 
1939 yilda nashr bo'ldi. Besh asrlik yosh to'yi munosabati bilan ulug' 
shoirning «Chor devon», «Muhokamat ul-Iug'atayn», «Mahbub ul­
qulub» va yana bir qator asarlari ham chop etildi. Taniqli adib va olim 
M.Shayxzoda «Genial shoir» nomli asarini yozdi. V.Abdullayev esa 
Navoiyning Samarqanddagi hayoti va faoliyati haqidagi nornzodlik 
dissertatsiyasini muvaffaqiyatli himoya qildi. 

204 



1941 yilda sobiq ittifoq hududining II jahon urushi janggohlariga 
aylanishi tufayli Alisher Navoiy yubileyini keng miqyosda tantana qilish 
kechiktirildi. Shunday bo'lsa-da, nafaqat O'zbekistonda, balki Moskva 
va hatto qamalda qolgan Sankt-Petrburgda ham I. A. Orbeli, 
I.Y.Krachkovskiy, E.E.Bertels, A.N.Boldirev, A.N.Kononov, 
B.B.Piotrovskiy, B.T.Rudenko singari olimlar tomonidan Alisher 
Navoiy merosini o'rganish ishlari qizg'in davom ettirildi. Vlug' 
mutafakkir shoir tavalludining 500 yilligi 1948 yil may oyida tantanali 
suratda o'tkazildi. Shu yili taniqli yozuvchi Oybek tahriri ostida «Vlug' 
o'zbek shoiri» nomli ikkita maqolalar to'plami (o'zbek va rus tillarida), 
O.Sharifiddinov (Alisher Navoiy. Hayoti va ijodiyoti. Toshkent, 1948), 
E.E.Bertels (OIIbIT TBOpqeCKOH 6HOrp. MocKBa, 1948), Sadriddin 
Ayniylarning (Alisher Navoy. Stalinobod, 1948) ilmiy risolalari chop 
qilindi. 

Turkiy adabiyotni jahoniy mavqega ko'targan Alisher Navoiy ijodiy 
merosini o'rganish turti millat va tilga mansub sharqshunos olimlarning 
diqqatini ham o'ziga jalb etdi. Navoiyshunoslik fan sifatida shakllana 
boshladi va uning oldida shoir asarlarini to'plash, Navoiy merosining 
mukammal bibliografiyasini tuzish, asarlarining nodir nusxalarini 
aniqlash va ilmiy tekshirish, adib ijodini keng kitobxonlar o'rtasida 
ommalashtirish hamda undagi dolzarb muammolar yuzasidan ilmiy 
tadqiqot ishlarini olib borishdek g'oyatda muhim. vazifalar turardi. 
Shunday qilib, ulug' shoir tavalludining besh asrlik to'yi soha ravnaqi 
uchun tub burilish pag'onasi vazifasini o'tadi. XX asrning 4O-yillarida 
ibtido topgan ko'lamdor ilmiy YO'nalishlar 50-yillarga kelib o'z 
samarasini bera boshladi. Ayniqsa, 60-yillarda boshlangan ulug' adib, 
davlat va jamoat arbobining 525 yillik umr to'yi tantanalari shaxdam 
ilgarilayotgan navoiyshunoslikni yanada yangi taraqqiyot pillapoyalariga 
olib chiqdi. Taniqli adabiyotshunos Porsoxon Shamsiyev tomonidan 
amalga oshirilgan «Xarnsa.ning mukammal nashri (Toshkent: «Fafll~, 
1960), Hamid Sulaymon sa'y-harakati bilan «Xazoyin ul-maoniy. 
akademik nashri (to'rt kitob. Toshkent: «Fan., 1959-1960.) hamda 
Alisher Navoiy asarlarining o'zbek tilidagi o'n besh tomligining (o'n 
olti kitob) nashr etilishi o'zbek xalqining madaniy hayoti tarixidajuda 
katta ijtimoiy-ma'naviy voqea bo'ldi. Adabiyotshunos olimlardan 
Y.Is'hoqovning «Alisher Navoiyning ilk lirikasi. (1965), 
M.Shayxzodaning «Vstodning san'atxonasida. maqolalar turkumi 

205 



(1965-1966), AHayitmetovning «Navoiyning ijodiy metodi masalalari» 
(1963), «Sharq adabiyotining ijodiy metodi tarixidan» (1970), Navoiy 
adabiy an'analarining davomi va takomili xususida V.Abdullayev, 
B.Valixo'jayev, H.Yoqubov, A Qayumov, H.Rasulov, E.Ibrohimova, 
R.Majidiy singari o'nlab salohiyatli o'zbek olimlarining katta - kichik 
tadqiqotlari vujudga keldi. Shuningdek, Alisher Navoiyning hayoti va 
ijodiga doir turfa ilmiy, ilmiy - ommabop asarlar yaratildi va keng 
o'quvchilar ommasiga taqdim etildi. Oybekning «Navoiy gulshani~ 
maqolalar to'plami (1967), uning ukrain adibi A. Deych bilan birga 
yozilgan «Alisher Navoiy~ ilmiy - ommabop ocherki (Toshkent, 
1968), T. Jalolovning «Xamsa» talqinlari~ (1962), S.G'aniyevaning 
«Alisher Navoiy» (1969), S. Narzullayevaning «Alisher Navoiy~ (1965), 
N.Mallayevning «Genial shoir va mutafakkir» (1968), M.Qodirovning 
«Alisher Navoiy va san'a~ (1968) kabi o'nlab mazmundor kitoblar 
shular jumlasidandir. Alisher Navoiy va adabiy ta'sir muammolari 
mavzui ham davr navoiyshunoslarining diqqat markazidan o'rin olgan 
edi. 1968 yilda Alisher Navoiy tavlludining 525 yilligi munosabati bilan 
O'zbekiston R FA Til va adabiyot instituti tashabbusi bilan nashr 
qilingan «Navoiy va adabiy ta'sir masalalari» to'plami ana o'sha keng 
qamrovli mavzu ishlanishining kichik bir samarasidir. 
. O'zbekiston Respublikasi mustaqilligi e'lon qilingunga qadar 

V.Zohidovning «Ulug' shoir ijodining qalbi» (1970), A.Hayitmetovning 
«Tabarruk izlar izidan~, «Navoiy dahosi», «Meros va ixlos» kabi 
tadqiqotlari hamda «Hayrat ul-abror» dostonining nasriy tavsifi (1974), 
AAbdug'afurovning «Navoiy ijodida satira» (1972), Sodir Erkinovning 
«Navoiy «Farhod va Shirin~i va uning qiyosiy tahlili~ (1971), 
N.Mallayevning «Navoiy ijodining xalqchil negizi» (1973), hamda 
«Alisher Navoiy va xalq ijodiyoti~ (1974), ARustamovning «Navoiyning 
badiiy mahorati» (1979) singari yirik ilmiy tadqiqolari vujudga keldi. 
Akademik AP.Qayumov «Xam~ tarkibidagi har bir doston talqiniga 
bag'ishlangan bittadan ilmiy ommabop risola yozib, ularni ulug' shoir 
ijodi muxlislariga taqdim etdi. 1976 yilda «Navoiy va ijod saboqlari», 
1986 yilda esa «Navoiy «Xamsa»si» nomli yirik ilmiy to'plamlar nashr 
etildi. Aytish mumkinki, mazkur ilmiy tadqiqotlar navoiyshunoslik 
ilmi taraqqiyoti uchun muhim ahamiyat kasb etdi. Ayni ishlar sohaga 
kirib kelgan yosh olimlarning ulug' shoir ijodini teran anglashlari va 
chuqur tadqiq etishlari uchun o'ziga xos maktab vazifasini o'tadi. 

206 



Bir so'z bilan aytganda, xx asrning 6O-80-yillarida navoiyshunoslik 
o'z ravnaqining yanada yuqori pillapoyalari sari ilgariladi. Ulug' shoir 
«Majolis un-nafois., «Xamsa. tarkibidagi dostonlar, «Xazoyin ul­
maoniy. yig'ma devonlari i1miy-tanqidiy matnlarining yaratilishi; asarlari 
saylanmasi o'n jildligining rus tilida bosilib chiqishi; buyuk mutafakkir 
asarlari uchun bir jildlik hamda to'rt kitobdan iborat izohli lug'atlarning 
e'lon qilinishi navoiyshunoslik rivojini ta'min etgan jiddiy omillardir. 
Biroq shu o'rinda achchiq bir haqiqatni ta'kidlash ham o'rinli ko'rinadi. 
Davr adabiy .. ilmiy hayotida amalga oshirilgan ishlarda sho'ro maflrurasi 
«madaniy merosga lenincha munosabat tamoyillari»ning mudhish 
asoratlari o'z izini qoldirgan edi. Bu, ayniqsa, ulug' shoir asarlarining 
nashrida (ilohiy-irfoniy boblarning tushirilib qoldirilishida ), she'rlar-u 
dostonlarining g'oyaviy-badiiy tahlilida yorqin nazarga tashlanadiki, 
biz bugun ularni tanqidiy nazardan o'tkazmog'imiz lozimdir. 

Yurtimizda milliy istiqloldan darak beruvchi shabadalar esa boshlagan 
davrda ulug' shoir asarlarini ulaming tayanch g'oyaviy-ma'naviy 
sarchashmalari sanalgan Qur' oni karim, Hadisi sharif va tasavvuf 
ta'limoti bilan uzviy aloqadorlikda, yangicha yo'nalishda tadq~q qilish 
harakati boshlandi. Bu o'z navbatida Alisher Navoiy yigil1jlla tomlik 
mukammal asarlar to'plamini nashr etilishi harak~tlarining 
boshlanishiga sabab bo'ldi. 1987 yilda uning dastlabki, birinchi jildi 
nashr etildi. Taniqli adabiyotshunos I.Haqqulovning «Zanjirband sher 
qoshida. (1989), «She'riyat ruhiy munosabab (1989), «Abadiyat 
farzandlari.(1990), «Tasavvuf va she'riyab (1991), S.Hasanovning 
«Navoiyning y yetti tuhfasi»(1991) singari asarlaming vujudga kelishi 
Alisher N avoiy va mumtoz adabiyotimiz boshqa namoyandalarining 
ijodiy merosi uchun milliy qadriyatlarimiz tayanch sarchashma 
bo'lganligini keng xalq ommasiga yetkazish borasidagi dastlabki jiddiy 
harakatlardan sanaladi. Shunday qilib, adabiyotshunoslikda Alisher 
Navoiy asarlarining tayanch g'oyaviy-ma'naviy manbalari Qur'oni 
karim, hadisi sharif va tasavvuf ta'limoti ekanligi e'tirof etila boshlandi. 
Shuningdek, shoirning adabiy asarlarida so'z qo'llashdagi san'atkorlik 
mahorati nuqtai nazaridan badiiy asar qimmatini belgilash asosiy 
tamoyilga aylana boshladi. UIug' shoiming 550 yillik to'yi munosabati 
bilan nashr etilgan «Alisher Navoiy. G'azallar, sharhlar» (1991) nomli 
kitobdan o'rin olgan Suyima G'anieva, Erkin Vohidov, Najmiddin 
Komilov, Muhammad Ali, Jamol Kamol, Abdurashid Abdug'afurov, 

207 



Ibrohim Haqqulov, Nusratulla Jumayev, Matnazar Abdulhakim kabi 
olim va ijodkorlar qalamiga mansub maqolalar ana o'shanday xususiyatga 
molik1igi bilan diqqatni tortadi. Vatanda keng quloch yoyib borayotgan 
milliy istiqlol qayd etilgan sa'y-harakatlaming keng quloch yoyishi 
uchun katta imkoniyatlar yaratib berdi. 1993 yilda «Alisher Navoiy 
adabiy mahorati masalalari» nomli maqolalar to'plami nashr etildi. 
Yana AHayitmetovning «Navoiyxonlik suhbatlar. (1993), «Temuriylar 
davri o'zbek adabiyoti» (1996), H.Karomatovning «Qur'on va o'zbek 
adabiyoti» (1993), R Vohidovning «Alisher Navoiyning ijod maktabi» 
( 1994), «Alisher N avoiy va ilohiyOb (1994), shu olimning 
M.Mahmudov bilan hamkorlikda yozilgan «Ma'naviyat-komillik 
saodati» (1997), «Iymon-qalb gavhari» (1999), S.Olimning «Ishq, 
oshiq va ma'shuq» (1992), «Naqshband va Navoiy» (1996), 
N.Jumayevning «Satrlar silsilasidagi sehr. (1996) singari chop etilgan 
tadqiqotlari navoiyshunoslik ravnaqi uchun muhim hissa bo'lib qo'shildi. 
Q'zbekiston mustaqillikka erishgandan so'ng Alisher Navoiy ijodining 
dolzarb muammolariga bag'ishlanganjuda ko'p doktorlik va nomzodlik 
dissertatsiyalari himoya qilindi. Navoiyshunoslik fani oltinchi yuz yil1ikka 
qadam qo'yishi munosabati bilan taniqli olim AHayitmetov uning 
taraqqiyot yo'nalishini belgilab beruvchi «A1isher Navoiy ijodini 
o'rganishning metodologik asoslari haqida» (<<O'zbek till va adabiyoti» 
2001, 2-son, 3-10- betlar) nomli yirik maqolasini e'lon qildi. Otaxon 
navoiyshunos olim mazkur maqolasida navoiyshunoslik i1mi erishgan 
yutuqlarni umumlashtirib, uning taraqqiyot omillariga munosib baho 
beradi, ma'lum ma'noda yakun yasaydi. Shuningdek, sohada 
kuzatiladigan kamchiliklar va hal etilishi zarur bo'lgan dolzarb 
muammolar sanab o'tiladi. Zikri o'tgan ayrim jihatlari bilan prof. 
AHayitmetovning mazkur maqolasi dasturiy ahamiyat kasb etadi. 

7.2. Ulug' shoirning bolalik va yoshlik yillari 

Alisher Navoiy hijriy 844 sanada, tovuq yili ramazon oyining 17-
kuni (1441-yi19 -fevral) XV asrning yirik madaniy markazlaridan biri 
bo'lgan Hirot shahri hududidagi Bog'i Davlatxona nomi bilan ataluvchi 
maskanda dunyoga keldi. Bu davrda Hirot poytaxt Xuroson mamlakati 
sohibqiron Arnir Temurning kenja o'g'li Shohruh Mirzo tomonidan 
idora etilardi. Alisher tug'ilgan xonadon ahli esa har ikki tarafdan ham 

208 



temuriylarning eng yaqin kishilaridan hamda «chig'atoy ulusi»ning 
nufuzli amaldorlaridan sanalardi. Bu yaqinlik XV asr tarixchisi 
Mirxondning «Ravzat us-safo» nomli asarida quyidagicha ifoda etiladi: 
«Arnir Alisheming bobosi Amir Temurning o'g'li Umar Shayx bilan 
ko'kaldosh (emikdosh, bir onani emgan bolalar - R.V., H.E) edi». 
Ulug' shoir bu ko'kaldoshlik haqida o'z asarlarida ma'lumot bermagan 
bo'lsa-da, har ikkala xonadon o'rtasidagi yaqinlik u yashagan davrda 
ham ota-onasi tomonidan davom etganligini «Badoyi' ul-bidoya» devoni 
debochasida faxr bilan e'tirof etadi: « ... agarchi ota-onadin yetti pushtg'a 
dekincha bu rafe' (yuksak) dudmonning (xonadonning -RV., H.E.) 
botiniy bandasi va vase' ostonning mavrusiy (meros bo'lib qolgan­
RV., H.E.) tug'masi ... erdi: 

Otam bu ostonning xokbezi, 
Onam bam bu saro bo'ston kanizi, 
Manga gar xud bo'lay bulbul va gar zog' 
Ki usbbu dargah o'lg'ay gulsbanu bog'. (MAT. I. 17-b.). 

Bo'lg'usi ulug' shoirning otasi G'iyosiddin Muhammad ham 
temuriylar saroyida xizmat qilgan. Uning «Kichkina Baxshi., «Kichkina 
Bahodir» unvonlari bilan atalganligi ham manbalarda qayd etiladi. 
«Baxshi» so'zining «yozuvchi, kotib, mirzo, xalq og'zaki ijodi 
donishmandi, ijodkori» kabi ma'nolarni anglatgani inobatga olinsa, 
uning (G'iyosiddin Baxshining) o'z zamondoshlari o'rtasida insho 
ilmining mohiri, adabiyot va san'atning e'timodli arbobi maqomida 
obro'-e'tiborga molik bo'lganligiga qanoat hosil qilish mumkin. 
G'iyosiddin Muhammad ilm-u irfon, adabiyot va san'atga yaqin 
bo'lganligi bois o'g'li Alisheming axloqiy-ma'naviy tarbiyasigajudajiddiy 
e'tibor beradi. Manbalaming shahodatiga ko'ra, Alisheming onasi 
Kobulning amirzodalaridan Shayx Abu Said Changning qizi bo'lgan. 
(Ulug' shoiming ona tarafidan bobosi nomidagi rutba-unvonlarga e'tibor 
qiling: Shayx-ilohiyot va irfonda muayyan maqomlarga yetgan 
donishmand; chang-kuy, musiqa asbobi nazariyasi va amaliyoti bobida 
zamondoshlari tarafidan tan olingani tufayli ham uning nomiga shunday 
unvon ilova qilib aytilgan) Masala ravshan, Alisher har ikki tarafdan 
ham nufuzli va ma'rifatli xonadonda dunyoga kelgan. Uning adabiy­
ma'rifiy tarbiyasi bilan esa Shayx Abu Said Changning o'g'ilIari, 
Alisheming tog'alari, iste'dodli shoirlar: Mir Sayyid Kobuliy va 
Muhammad Ali G'aribiylar shug'ullanishgan. Alisher Navoiy «Majolis 

209 



un-nafois.da tog'alari haqida quyidagi ma'lumotlarni keltiradi: «Mir 
Sayyid - el orasida «Kobuliy. laqabi bila mashhurdir, faqirg'a tag'oyi 
bo'lur. Yaxshi tab'i bor erdi, turkchaga mayli ko'proq erdi. Bu tUyuq 
aningdurkim: 

Ey muhiblar, yetsaogiz gar yoza siz, 
Gul adoqioda xumori yozasiz. 
Gar men o'isam, turbatimniog toshig'a, 
«Kushtai bir sho'h erur., deb yozasiz. (MAT.l3. 66-b.). 

Yana: «Muhammad Ali - «G'aribiy. taxallus qilur erdi. Ul ham 
faqirg'a tag'oyi bo'lur erdi. Mir Sayyid Kobuliyning inisidur. Xush 
mahovara va xushxulq va xushta'b va dardmand yigit erdi. Uni va usull 
xo'b erdi. Musiqiy ilmidin ham xabardor erdi. Xututni xub bitir erdi... 
Bu turkcha matla' aningdurkim: 

Dardi hoHmdin agar g'oID, agar ogoh esang, 
Hech g'amim yo'q sen manga gar diIbar-u dilxoh esang. (66-b.). 

Yosh Alisherning kamolga yetishi, adabiyot va san'atga mehr 
qo'yishida ma'rifatparvar inson, san'at va adabiyot muhiblaridan bo'lgan 
otasi G'iyosiddin Muhammad, shoir Mir Sayyid Kobuliy, shoir, 
xattot, musiqachi Muhammad Ali G'aribiylaming ta'sirijuda katta edi. 
Shuningdek, davrining ulug' ijodkori, faylasufi va shuhratmand Shayxi 
Amir Qosim Anvorning quyidagi matlasini yod aytib, ko'pchilikni 
hayratlantirishida, shubhasiz, oila muhiti muhim ahamiyat kasb etgan. 

Rindemu oshiqemu jahooso'z-u joma chok, 
Do davlati g'ami to zi likri jahoo chi bok? 

Mazmuni: Rindlarmiz, oshiqlarmiz, jahonni kuydiruvchi va yoqa 
vayroniarmiz, Sening g'aming davlati bilan ekanmiz, jahon fikrining 
nirna hojati bor? (MAT. 13-jild. ll-bet). 

1445 yilda to'rt yashar Alisherni maktabga beradilar. Bo'ig'usi shoir 
3-4 yoshlar orasida zamonasining bo'lajak hukmdori Husayn Boyqaro 
bilan birga ta'lim va tarbiya ko'radi. Tarixchi Xondamirning yozishicha, 
Alisher oz vaqt ichida ta'lim-u tahsilda tengdosh va sheriklaridan ancha 
ilgarilab ketadi. Biroq Alisherning Hirotdagi maroqli tahsili uzoqqa 
cho'zilmaydi. Mamlakat hukmdori Shohruh Mirzo 1447 yilning 12 
martida vafot etdi. O'sha davr an'analariga ko'ra, podshohlik taxti 
Shohruh Mirzoning katta o'g'li Ulug'bek Mirzoga yoki nabirasi 
Abdullatifga meros qolishi kerak edi. Shohruh Mirzo o'limidan oldin 
o'z tilagini rasmiy ravishda e'lon qilmagan bo'lsa-da, o'g'li Muhammad 

210 



Jo'gini taxt vorisi qilmoqchi ekanligi uning saroy a'yonlariga ma'lum 
bo'lgan. Shundan bo'lsa kerak, mamlakat hukmdori Shohruh Mirzo 
hall hayot bo'lishiga qaramay, 1444 yildanoq toj-taxt kurashlari zimdan 
boshlanib ketadi. Davlatning rasman idora jilovini o'z qo'liga o1gan 
Shohruh Mirzoning xotini Gavharshodbegim vujudga kelgan siyosiy 
o'yinlarga faol aralashib, masa1ani o'zicha hal qilmoqchi bo'ladi. Balxdan 
katta umidlar bilan Hirotga kelgan Muhammad Jo'gi 
Gavharshodbegimning o'z sevikli nabirasi Alouddavlani taxt vorisi deb 
e'lon qilib, saroy mulozimlaridan ba'zilarining roziligini olib 
qo'yganidan xabar topadi. (Sulton I. Navoiyning qalb daftari. Toshkent, 
1969, 59-bet.) Shunday qilib, Shohruh Mirzo vafot etishi bilan 
mamlakatda o'zboshimchalik, boshboshdoqchilik hukmronlik qila 
boshlaydi. Gavharshodbegim homiyligi ostida Alouddavla, Ulug'bek 
Mirzo, Abulqosim Bobur Mirzo, Abdullatif Mirzo va Abusaid Mirzolar 
Hirot taxti uchun kurashga kirishib ketadilar. Xurosonda notinch vaziyat 
vujudga keladi. Mamlakat aholisi osoyishta boshpana izlash ilinjida qo'shni . 
o'lkalarga chiqib keta boshlaydi. lroq safarini ixtiyor etgan karvon orasida 
G'iyosiddin Kichkina oilasi ham bor edi. Alisher Navoiy «Majolis un­
nafo~ tazkirasida Iroqqa borayotganlarida, yarim tunda, Taftda tasodifan 
mashhur tarixchi olim , «Zafamoma. asarining muallifi Sharofiddin 
Ali Yazdiy xonaqosi eshigi oldida maskan tutganliklari va tongda bu 
ulug' zot bilan suhbatlashish hamda u kishining duolariga musharraf 
bo'lganligini eslaydi. Sharofiddin Ali Yazdiy yosh Alisherdan maktab 
borishini so'raydi va cNe yergacha o'qibsen?- deya savol bilan murojaat 
qiladi. Yosh Alisher ul zoti mukarrarnga cTaborak. surasig'acha.,-deya 
javob beradi. (MAT.13-jild, 31-bet). Bundan ma'lum bo'ladiki, bo'1g'usi 
shoir juda yoshlik yiUaridan Qur' oni karim mutolaasiga beriladi. Masalaga 
yana.da aniqlik kiritadigan bo'lsak, islom e'tiqodi tasarrufiga o'tgan 
yurtlarda savodxonlik qur'onxonlikdan (haftiyakdan) ibtido topgan. 
Shundan bo'lsa kerak, Sharofiddin Ali Yazdiy hazratlari ham savolni 
muallaq tarzda (nechanchi sinfga emas, ne yergacha o'qibsan?) beradilar. 
Mohiyatni ziyraklik bilan i1g'agan yosh Alisher nazokat bilan «Taborak. 
swasig'ac~, -deyajavob qaytaradi. Tabiiyki, ayni nuqtalar shaxs sifatida 
shakllanayotgan bolaning axloqiy-ma'naviy olamiga, tabiatiga, 
dunyoqarashiga jiddiy ta'sir ko'rsatmay qolmaydi. Bas shunday ekan, 
mumtoz shoir-u adiblarimiz, olim-u ulamolarimiz qoldirgan ma'naviy 
merosni ilohiyotdan ajratib o'rganishni sira-sira aqlga sig'dirib bo'lmaydi. 

211 



1452 yilda Xurosondagi siyosiy notinchliklar tugab, Hirot taxti 
Abulqosim Bobur Mirzo ixtiyoriga o'tgandan so'ng, boshqa muhojirlar 
qatori G'iyosiddin Muhammadning oilasi ham ona yurti Hirotga qaytadi. 
Alisherning otasi temuriylar xonadoni oldidagi oldingi e'tiborini tiklaydi 
va Abulqosim Bobur Mirzo saroyiga xizmatga kiradi. Oradan bir muncha 
vaqt o'tgandan so'ng, u Xurosonning Sabzavor viloyatiga hokim qilib 
tayinlanadi. Sabzavor hokimi lavozimida ishlayotgan G'iyosiddin 
Kichkina 1453 yilda o'g'li Alisherni o'zi bilan qisqa muddatda Hirotdan 
olib ketgan bo'lishi mumkin, degan taxmin ayrim tadqiqotlarda qayd 
etilgan. (Qarang: O'zbek adabiyoti tarixi. 5 tomlik, 2-tom, Toshkent, 
1977, 43-bet.) Adabiyotshunos I.Sulton bu masalaga aniqlik kiritish 
maqsadida «Majolis un-nafois.dagi ma'lumotlarga e'tiborni qaratadi. 
Unda qayd etilishicha, Abulqosim Bobur Mirzo tomonidan Astrobodga 
hokim qilib yuborilgan sabzavorlik shoir Mir Shohiy manzilga yetib 
vafot etadi va uningjasadi ona yurti Sabzavorga ohb kelinadi. G'iyosiddin 
Kichkina oilasi bilan Sabzavorga borganda, mashhur shoir Mir 
Shohiyning dafn marosimi o'tkazilayotgan edi. Shu bois Alisher Navoiy 
«Majolis un-nafois.da: «Faqir agarchi ani ko'rmadim, ammo aning 
birlan faqir orasida e'lom va irsol (xat) voqe' bo'ldi. (Izzat Sulton. 
Navoiyning qalb daftari. Toshkent, 1969, 78-79- betlar),-deb yozadi. 
Shuningdek, shoir «Majolis un-nafois.da Sabzavorda yashagan ijodkor 
Xoja Avhad Mustavfiy haqida: «Bu faqir ul buzrukvor suhbatig'a yetar 
erdi, ko'p iltifotlari bor erdi.,-deya qayd etadi. (MAT.13-jild, 32-bet). 
Bulardan tashqari, Alisher Navoiy sabzavorlik olim va shoir haqida 
mulohaza yuritib, yozadi: « ... aruz va san'atda Mavlono Yah'yo Sebak 
shogirdi erdi. Ikki aruz tasnif qildi...Faqir aruzni Darvesh qoshida 
o'qubmen. (MAT.13-jild, 41-bet). Darhaqiqat navoiyshunoslikda 
Alisher Navoiyning Sabzavorda bo'lish-bo'lmasligi masalasida ikki xi1 
qarash hukmronlik qiladi. Bir guruh olimlar Abulqosim Bobur Mirzo 
saroyida tahsil bilan mashg'ul bo'lgan Alisher hech bo'lmaganda ta'tH 
paytlarida Sabzavorga, ota-onasi huzuriga borib tUlgan bo'lishi mumkin, 
degan mulohazani o'rtaga tasblaydilar. Ikkinchi guruhga mansub 
tadqiqotchilar esa mazkur fikrni inkor etadilar. Fikrimizcha, Alisher 
Sabzavorda bo'lmagan. Mavjud mumtoz adabiy-tarixiy manbalarda bu 
masalada aniq ma'lumotlar ko'zga tasblanmaydi. Uning sabzavorlik 
ijodkorlar bilan muloqoti esa Hirotda sodir bo'lgan ko'rinadi. Ayniqsa, 
bu ta'kid Darvesh Mansurga doir qaydlarga tegishlidir. To'g'ri, Alisher 

212 



Navoiyning sarbado'tlar harakatining poytaxti bo'lgan Sabzavor, uning 
shirinkalom shoiri Amir Shohiyga nisbatan muhabbati had-hudud 
bilmaydi. Ulug' shoir garchi qalban va ruhan o'sha muqaddas zamin 
go'shasini tavof etgan bo'lsa-da, jisman u yerlarni kezish, sarbadorlar 
qadami tekkan yer parchasi tuprog'ini ko'ziga surtish baxti unga nasib 
etmagan ko'rinadi. Buning aksi bo'lganida edi, shoir u haqda katta ixlos 
bilan yozib qoldirgan bo'lardi. Ayni bahsning ko'plab sabab, izohlari 
haqida gapirish mumkin. o'shalardan eng asosiysi haqida akademik Izzat 
Sulton quyidagilarni qayd qilgan ediki, otaxon adabiyotshunosning 
mulohazalari ilmiy-ijtimoiy haqiqatga yaqindir: «Feodalizm davrida 
shahzodalarning va katta amaldorlarning bolalari mamlakat podshohi 
saroyida, poytaxtda tarbiya olar edilar. Bu, bir jihatdan u bolalarning 
otalariga hurmat bo'lsa, ikkinchijihatdan shahzodani hamda amaldomi 
podshohga xiyonat qilishdan asraydigan garov hisoblanar edi .• (O'sha 
kitob, 85-bet) Alisher Navoiyning zamon hukmdori Abulqosim Bobur 
Mirzo bilan munosabati haqidagi qaydlar ham bo'lajak shoiming Hirotda 
(Sabzavorda emas!) shoh saroyida maskan tutganligidan dalolat beradi. 
Bu haqda Davlatshoh Samarqandiyning «Tazkira ush-shuaro*sida 
quyidagicha ma'lumot beriladi: «Sulton Abulqosim Bobur so'zamol va 
hunarparvar podshoh edi. Hamma vaqt ulug' amirga (Alisher Navoiyga) 
tab'ining muloyimligi, ziyrakligi uchun ofarinlar o'qir edi, ba'zi 
paytlarda ulug' amir bitgan turkiycha va forsiycha she'rlarni mutolaa 
qilar, tab'ining qudrati va sharofatli so'zlarining shirinligidan 
taajjublanardi, bedarig' marhamatidan bahramand qilar va xayrli duolari 
bilan qo'llab-quvvatlardi .• (Navoiy zamondoshlari xotirasida. Toshkent, 
1985, 15-bet). Ko'rinadiki, mamlakat hukmdori Abulqosim Bobur 
Mirza bo'lg'usi shoirga homiyllk qildi, uning favqulotda iste'dodining 
shakllanishida imkoniyat yaratdi. 

Alisher Navoiy maktabda o'qib yurgan kezlarida Qur'oni karim 
mutolaasidan soOng, Shayx Muslihiddin Sa'diy Sheroziyning 
«Guliston., «Bo'ston.asarlarini ham o'qigan.Fariduddin Attoming 
«Mantiq ut-tayr. dostonini yod olgan. Bu haqda u «Lison ut-tayr. 
dostonida katta ishtiyoq bilan yozgan edi. 7-8 yoshlaridan badiiy ijod 
bilan shug'ullana boshlagan Alisher 10-12 yoshligidanoq badiiy 
tafakkurining kengligi, go'zallik, nafosatni teran ilg'ashi va ularni rangin 
baytlarda nazokatli badiiylashtira olishidan darak beruvchi noyob she'dari 
bilan Hirotdagi yirik shoirlar diqqatini o'ziga jalb etdi. Davlatshoh 

213 



Samarqandiyning ma'lumotiga ko'ra, yosh Alisher Abulqosim Bobur 
Mirzo davrida ilm olish uchun juda ko'p sa'y-harakatlar qiladi. 
Zamonasining taraqqiyparvar ziyoliylari bilan tanishadi va ularning 
suhbatlarida bo'ladi. Yoshlik chog'idanoq zullisonayn shoir sifatida elga 
taniladi. Buyuk mutafakkir «Muhokamat ul-Iug'atayn. asarida umrining 
yoshlik va yigitlik fasllarini xotirlab: «ko'prak she'rda sehrsoz va nazmda 
fusunpardoz shuaroning shirin ash'ori va rangin abyotidin ellik mingdan 
ortuq yod tutupmen.,-deya iftixor bilan ta'kidlaydi. Alisher Navoiy 
haqida ilk yaxlit asar-«Makorim ul-axloq. (<< Y axshi xulqtar.)ni yaratgan 
G'iyosiddin Xondamir uning «yagonai davron. Mavlono Lutfiy bilan 
muloqotlaridan biri haqida zo'r qoniqish bilan hikoya qiladi. Unda naql 
qilinishicha, «malik ul-kalom. (<<so'z mulkining podshohi.-Alisher 
Navoiy bahosi) Mavlono Lutfiy yosh Alisherdan yangi yozilgan 
she'rlaridan birini o'qib berishini so'raydi. Voqea1arning keyingi tafsiloti 
haqida «Makorim ul-axloq.oo o'qiymiz: 

«Mavlono Lutfiy - so'z lutfida yagonai davron edi. Undan iIgari 
hech kim turkiy tilda she'rni undan yaxshiroq ayta olmagan. Olly hazrat 
yoshlari endigina to'lib, yigitlik davri boshlangan paytlarda, bir kuni 
Lutfiy xizmatig'a bordi. Lutfiy: «O'z nozik fikrlaringiznin natijalaridan 
yuzaga chiqqan bir g'azalni o'qish bilan bizni bahramand q~, 
-deb iltimos qildi, ul hazrat bir g'azal o'qidi, uning matlai mana shu: 

Orazin yopqocb, ko'zumdin socbllur bar Iabza yosb, 
Bo'ylakim, paydo bo'lur yulduz, nihOD bo'lg'och quyosli. 

Mavlaviy janoblari-bu alangali g'azalni eshitish bilan hayrat dengiziga 
cho'mib, shunday deydi: «Volloh, agar muyassar bo'lsa edi, o'zimning 
o'n-o'n ikki ming forsiy va turkiy baytimni shu g'azalga almashtirardim 
va ishning yuzaga chiqishini zo'r muvaiIaqiyat hisob~. (Xondamir. 
Makorim ul-axloq. Toshkent, 1967, 44-45-betlar. Mazkur g'azal haqida 
mufassil ma'lumot uchun murojaat qilinsin: R Vohidov. Navoiy dahosiga 
Lutfiy bahosi. cNavoiyga armug'on •. 4-kitob. «Fan., Toshkent-2004). 
Shunday qilib, turkiy ijodida «Navoiy., forsiy asarIarida cFoniy. 
taxallusini qo'llagan Alisher XV asrning 40-50 yillarida o'qish, 
o'rganish, badiiy ijod bilan juda jiddiy shug'ullandi. Manbalarda qayd 
etilishicha, zamonasining mashhur musiqashunosi Xoja Yusuf 
Burhondan musiqa, shoir va olim Darvesh Mansurdan aruz ilmini 
o'rgandi, tarix, adabiyot, husnixat va san'atning yana bir qator turlarini 
teran o'Igandi. 

214 



Alisher Navoiy otasidan ancha erta (1456 yilda) ajraldi. Hayotidagi 
bu ko'ngilsiz voqealar uni tobora ma'rifatparvar hukmdor Abulqosim 
Bobur Mirzo saroyi bilan yanada yaqinlashishiga sabab bo'ldi. 12 yoshida 
Husayn Boyqaro bilan birgalikda bu ulug' hukmdor saroyida xizmat 
qila boshladi.1456 yil oktabr oyining boshlarida Abulqosim Bobur Mirzo 
saltanati poytaxtini Hirotdan Mashhadga ko'chiradi. Ana o'sha yillardan 
boshlab, Alisher Navoiy hayotining Mashhad davri boshlanadi. Ayni 
yillar ulug' mutafakkir ijtimoiy-adabiy hayoti uchun ayricha mavqega 
ega. Yosh shoir o'zi uchun «ota masobasida» bo'lgan, «turk va sart 
orasida andin tamomroq kishi ko'rmagan» Darvesh Sayyid Hasan 
Ardasher bilan uchrashadi. «Majolis un-nafois»dagi ma'lumotlarga ko'ra, 
hayotining Mashhad davrida Alisher Navoiy iste'dodli shoir sifatida 
elga tanilgan, uning dilbar nazmi Xuroson mulkida ancha keng shuhrat 
topgan edi. Ayniqsa, Shayx Sayyid Hasan Ardasher yig'inlarda yosh 
shoiming quyidagi baytlarini ko'p o'qir va xushvaqt bo'lardi: 

Furqatingdin za'faron uzra to'karmen lolalar, 
Lolalar ermaski, bag'rimdin erur pargolalar 

(MAT.!. 134-bet) 
Yana biri: 

Ul parivasbki, bo'lubmen zor-u sargardon anga, 
Isbqdin olam manga hayron-u men bayron anga 

(MAT. I. 47-bet) 
Alisher Navoiy Sayyid Hasan Ardasherning bu xizmatlarini xotirda 

tutib, keyinchalik o'zining «Holoti Sayyid Hasan Ardasher» nomli 
tarixiy-manoqib asarini yozdi. 

1457 yilning bahorida Abulqosim Bobur Mino Mashhad shahrida 
tasodifan vafot etadi. Kutilmagan bu shum hodisa yana toj-u taxtjanglarini 
olovlatib qo'ydi. Ko'pdan beri Hirot taxti orzusida yurgan Movarounnahr 
hukmdori Abusaid Mirzo Xuroson taxtining ashaddiy da'vogari sifatida 
maydonga chiqdi. Azaldan toj-u taxt ishtiyoqida bo'lgan Husayn Boyqaro 
MinD vujudga kelgan ijtimoiy-siyosiy vaziyatdan chetda qolishni istamadi 
va kuch to'plab, Xurosonning turli viloyatlariga tahlika sola boshladi. 
Alisher Navoiy esa Mashhadi muqaddasda qolib o'qishni davom ettiradi. 
Mashhadda mafosil (bo'g'imlarda og'riqning paydo bo'lishi) kasaliga 
duchor bo'ladi. Unga o'sha kunlarda Mashhadda bo'lgan qadrdon ustozi 
Pahlavon Muhammad mehribonlik ko'rsatadi. Ulug' shoir Kamol 
Turbatiy bilan uchrashadi. U kishi ham xasta yotgan iste'dodli yosh 

215 



shoir oldiga tez-tez kelib turadi. Suhbatlar, mushoiralar uyushtiriladi. 
Alisher Navoiy iste'dodining ravnaq topishiga yana imkoniyat yaratiladi. 
Salkam ikki yilga cho'zilgan qonlijanglar Xuroson davlatining Abusaid 
Mirzo tasarrufJga o'tishi bilan yakunlanadi. 1459 yilda uning nomi xutbaga 
(namozning duo baxshiga) qo'shib o'qiladi va u Xuroson davlatining 
rasmiy hukmdori sifatida tan olinadi. Shunday qilib, 1459 yilga kelib 
Xuroson-u Movarounnahrning ijtimoiy-siyosiy hayotida 1409 yildagi 
manzara vujudga keldi. Ya'ni o'sha yildan boshlab Hirot poytaxt Xuroson 
davlatini ota-Shohruh Mirzo va Samarqand markaz Movarounnahr 
saltanatini o'g'il-Ulug'bek Mirzo boshqara boshladi. Rasman garchi 
bu ikki davlat mustaqil ko'ringan bo'lsa-da, aslida Movarounnahr 
Xuroson hukmdoriga tobe' edi. Abusaid Mirzo saltanati davrida ham 
shu holat kuzatiladi. Uning o'g'illari Sulton Ahmad va Sulton Mahmud 
Mirzolar otaga bo'yin sunganlar. Abusaid Mirzo hukmdorligining 
dastlabki yillari Alisher Navoiy hayotining ayanchli va iztiroblarga to'la 
davrini tashkil etadi. Maktabdosh do'sti Husayn Boyqaro taxt ilinjida 
Mashhadni tark etgandan so'ng, ular bir-birlaridan ajralib qolishadi. 
Ustiga ustak tog'alari Mirsaid Kobuliy, Muhammad Ali G'aribiylar 
Sulton Husayn Boyqaro qo'shini safida shahid bo'ladilar. Xuroson taxtini 
qo'lga olgan Abusaid Mirzo esa Alisherning otasidan qolgan mol-mulk, 
hovli-haramni o'z foydasiga musodara qiladi. 1459-1460 yillarda fors­
tojik adabiyotining atoqli vakili, naqshbandiya sulukining piri murshidi, 
«Maxdumi Nuran. Nuriddin Abdurahmon Jomiy Xiyobonda dafn 
etilgan ustozi Sa'diddin Koshg'ariy mazori yonida istiqomat qilishni 
ixtiyor etadi va o'sha yerda kichik bir hovlicha qurdirib, ko'chib o'tadi. 
Bu ulug' Shayxni zamon hukmdoridan tortib, oddiy xalq vakiligacha 
ziyorat qilib turar edi. 18-19 yoshli Alisher ham o'zining buyuk ustozi 
bilan ana shu yerda ilk bor uchrashadi va ulug' Shayxdan ilohiyot hamda 
tariqat ilmlaridan saboq ola boshlaydi. Navoiyshunoslikdagi munozarali 
masalalardan yana biri Alisher Navoiyning Nuriddin Abdurahmon 
Jomiy bilan ilk uchrashuvidir. Ayni mavzu yechimida ham olimlar ikki 
guruhga ajraladilar: Birinchi doiraga mansub tadqiqotchilar Alisher 
Navoiyning Mashhaddan Hirotga qaytishini 1459-1460 yiUarga nisbat 
bersalar; ikkinchi guruhga daxldor olimlar bu raqamni 1464-1466 yillar 
tarzida talqin etadilar. Shuningdek, Alisher Navoiy Hirotdan Mashhadga 
va Mashhaddan Hirotga borib kelib turgan deyuvchilar ham yo'q emas. 
Masalaga birinchi hamda ikkinchi manbalar nuqtai nazaridan baho 

216 



beradigan va zamon hukmdorining fe'l-u atvori hamda Alisher Navoiyga 
munosabatidan kelib chiqib xulosa chiqaradigan bo'isak, biz ham 
birinchi doira olimlari qarashlariga moyillik ko'rsatamiz, (Bu haqda qarang 
: Vohidov R. Navoiyning ikki durdonasi. Toshkent: «Fan., 1992, 13-
52-betlar). Bizning shunday qo'nimga kelishimizda «Xamsat ul­
mutahayyirin»dagi ishoralar yetarli asos beradi. Ilmiy manbalarning 
guvohlik berishicha, 1464 yilda Alisher Navoiy ona shahrini tark etishga 
majbur bo'ladi. Uning kichik zamondoshi Zahiriddin Muhammad 
Boburning (1483-1530) ma'iumotiga ko'ra, 1464-1465 yillarda shoir 
Hirotdan «ixroj» (surgun) qilinadi. Ulug' shoir mazkur safarining 
g'ayri ixtiyoriy bo'iganligi muallifning Darvesh Sayyid Hasan Ardasherga 
Samarqanddan yo'llangan she'riy maktubidagi ishoralardan yorqin 
namoyon bo'ladi. Bobur Mirzo ta'kid etgan «ixroj»ning esa Hirotdan 
Samarqandga bo'lganligini payqash qiyin emas. Abusaid Mirzo Alisher 
Navoiyni o'z o'g'illari nazorati ostiga yuborgan ko'rinadi. 

7.3. Alisher Navoiy hayotining Samarqand davri 

Ulug' shoir umri «shabob» (yigitlik) faslining besh yili «sayqali 
ro'yi zamin» Samarqandga to'g'ri keldi. Biroq u jannatmakon 
Samarqandga siyosiy mahbus maqomida yuborilgani uchun ham ixrojning 
dastlabki yillaridajuda ko'p achchiq-chuchuklarga chidashiga to'g'ri keldi. 
Bu haqda «G'aroyib us-sig'ar» devoniga kiritilgan va Alisher Navoiyning 
ustozi Sayyid Hasan Ardasherga yuborilgan she'riy maktubida 
«<Masnaviy»da) talay ishoralar mavjud. Ayrim tadqiqotchilar mazkur 
asarni shoir Hirotdan Samarqandga jo'nash oldidan otasidek yaqin 
bo'lib qolgan Darvesh Sayyid Hasan Ardasherbilan ko'risha olmaganligi 
bois yozgan, deya e'tirof etadilar. Ammo bunday fikrni ma'qullash 
qiyin. Chunki «ixroj» haqidagi farmonni olgan Alisher Navoiy qisqa 
muddatda , shoshilinch ravishda «Masnaviy»ni yoza olmas edi. Ulug' 
shoir Samarqandga yetib borgach, ham moddiy va ham ma'naviy 
jihatdan juda qiynalib yashaydi. Nazorat ostidagi shoirni erksizlik 
hammadan ham ko'proq yoza boshlaydi. Mana shunday bir vaziyatda u 
tanglikdan chiqishning yo'llarini izlaydi, ustozi, otaxoni Darvesh Sayyid 
Hasan Ardasherdan najot kutib, unga maktub bilan murojaat etishni 
lozim topadi. Shunday qilib, «Masnaviy. Samarqandda ro'shnolik ko'radi. 
«Hasbi hoh>-«Masnaviy»ni olgach, Sayyid Hasan Ardasher Fazlulloh 

217 



Abullaysiy hamda Xoja Ahror Valiylarga maktub yo'llab, Alisherga ko'mak 
berishlarini so'ragan ko'rinadi. Ana shundan keyingina buyuk faqih 
Fazlulloh Abullaysiy Alisher Navoiyga o'z madrasasidan joy berib, 
panohiga oladi. «Majolis un-nafois.dagi: «Faqir ikki yil alarning qoshida 
sabaq o'qub erdim, ancha iltifotlari bor erdikim, «farzand» der erdilar» 
(MAT. 13. 33-b.) kabi ishoralar ham yuqorida bayon qilingan 
mulohazalar foydasiga xizmat qiladi. Alisher Navoiyning Samarqand 
davri hayoti haqida qissa yozgan yozuvchi Muzaffar Mirzo o'z asarini 
«Panoh» atab, masalaning biz eslatgan jihatlariga urg'u berib tarixiy 
jihatdan to'g'ri yo'l tutgan. 

«Masnaviy» Alloh hamdi bilan boshlangan bo'lib, unda Sayyid 
Hasan Ardasher ulug'lanadi hamda shoirning Hirotni tark etishi sabablari 
bayon etiladi. Maktub muallifi so'zni inson ko'nglining burchagiga 
yashiringan durga qiyos qilar ekan, uni insoniyat bog'ining gulshanidagi 
eng yaxshi mevadir, deya vasf etadi. Shuningdek, shoir o'zining betakror 
badiiy salohiyatining juda tez ravnaq topganligidan faxrlanib, fors-tojik 
adabiyotining buyuk namoyandasi Firdavsiy 30 yilda «Shohnoma»ni 
yozgan bo'lsa, u shunday asarni 30 oyda ijod qilishini, bir kunda xosa 
ma'ni yoki iyhom kabi badiiy san'atlar bilan ziynatlangan yuz bayt 
bitish unga holva yoyish bilan barobar ekanligini, Nizomiy Ganjaviy 
30 yilda yozgan «Xamsa»ni Navoiy uchun ijod etish ikki-uch yillik ish 
ekanligini «Masnaviy»da quyidagicha bayon etadi: 

Men ul menki to turk bedodidur, 
Bu til birla to nazm bunyodidur. 
Falak ko'rmadi men kibi nodire, 
Nizomiy kibi nazm aro qodire. 
Ne nazme der ersam meni dardnok 
Ki, bar barfi OO'lg'ay aning durri pok. 

Yetar tengridin oncba quvvat manga, 
Ki, bo'lmas bitirig'a fursat manga. 
Bu maydonda Firdavsiy ul gurd erur, 
Ki, gar kelsa Rustam javobin berur. 
Raqam qildi farxunda .Sbohnoma»e, 
Ki, sindi javobida bar xomae. 
Musallamdurur zohiran bu ishi 
Ki, ma'razga kelmaydurur bar kishi. 
Dedi o'z till birla uI koni ganj, 

218 



Ki: «Si sol bunlam ba «Shohnoma. ranj •• 
Ani derg'a bo'isa qachon rag'batim, 
Erur oncha haq lutfidin quvvatim,-
Ki, bar necha nutq o'isa kohilsaroy, 
Bitig'aymen o'ttiz yiIin o'ttiz oy. 
Agar xossa ma'no gar iyhom enD", 
Aniog kunda yuz bayti halvom enD" 

(MAT. 3. 529-530-b.) 
Takrorlanmas iste'dod sohibi bo'lgan Alisher Navoiy cMasnaviy.da 

o'zi istiqomat qilayotgan mamlakatda ijod qilish uchun imkoniyat 
yo'qligini, ijodidan bahra olish o'rniga umri ranj-u dard bilan 
o'tayotganligini achinish bilan yozadi. Mamlakatda zulm hukmronlik 
qiladi. Vafo o'mini nifoq, saxovat o'mini baxillik egaIJagan. Yurt evahshat 
obod zisht.- dahshatli vahshiy yurtga aylanib, jannat o'mini do'zax 
egaJJagan. Abusaid Mirzo bilan Samarqanddan Hirotga kelgan beklar 
va amirlar xalqqa zulm ustiga zulm qiladilar. Alisher Navoiyga rahnamolik 
qiladigan biror kishi yo'q. Unga biror yerdan maosh tayinlanmagan, 
ko'ngli orom olguvchi biror hujrasi ham, ketishga azm etsa, yo'ldoshi 
ham yo'q. U qanchalik moddiy qiyinchiliklar bilan yuzma-yuz kelmasin, 
himmati baland ulug' zot edi. Xondamiming cMakorim ul-axloq. 
asaridan o'rin olgan quyidagi hikoyat Alisher Navoiyning ana shunday 
yuksak insoniy fazilati haqida ma'lumot berishi bilan ahamiyatlidir: 

c ... Abusaid zamonida juma kuni, Hirot shahri ichidagi masjidijome'da 
juma namozini ado qilgandan keyin, xiyobonda sayr qilish uchun o'sha 
tomongajo'nadim. «Mufarrih. ko'chasiga yaqinlashganimda, bosh yalang 
va oyoq yalang holda o'tirgan bir gadoyni ko'rdim. 

U aytur edi: 
-Ayolmand bir kishiman, bir necha och-yalong'och bolalarim bor, 

ertadan buyon o'tirib tilanaman, hozirgacha hech kim bir pul bergani 
yo'q. 

UI hazrat (Navoiy) aytdilarki, o'sha vaqtda yonimda bir tanga bor 
edi, undan boshqa dunyo molidan hech narsam yo'q edi. O'z-o'zimga 
shunday dedim: Mayda va yirik narsalarimni Yaratuvchiga tavakkal qilib, 
bu tangani shu darveshga bersang, toki, bola-chaqalarining, bugungi 
ovqatini to'g'rilasa, serring esa ertalik rizqingni xudoning o'zi yetkazar. 
o'sha zahotiyoq tangani unga berib, o'tib ketdim. Namozshomgacha 
xiyobonda sayr qilib yurib qaytgach, ko'rdimki, haligi darvesh o'sha 

219 



joyda o'tirib, ilgarigi so'zlarini aytib tilanardi. Uning haddan tashqari 
yolg'onchiligi va tilanchilikdagi o'ta harisligidan taajjublandim. Ammo 
bu ishdan xabardor bo'lganligimni unga bildirmadim... (Xondamir., 
Makorim ul-axloq, 99-100-betlar). 

Zamon va uning johil hukmdorlaridan norozilik kayfiyatini aks 
ettiruvchi bunday voqealar cMakorim ul-axloq. asarida yana uchraydi. 
Ulardan birida hikoya qiIinishicha, Pahlavon Muhammadning 
tanishlaridan Yusuf nomli bir shaxs Abusaid Mirzo mulozimlaridan 
shikoyat qilib, uning huzuriga kirmoqchi ekanligini aytadi. Shunda 
Alisher Navoiy unga quyidagi baytni o'qiydi: 

Gadoy ki non az dari shob just, 
Biboyad zi obi xudash dast shust. 

Mazmuni: Podsho eshigidan non izlagan tilanchi, o'z suvi bilan 
qo'lini yuvib qo'ltig'iga urmog'i kerak (Xondamir. Makorim ul-axloq. 
108-109-betlar). 

Ulug' shoiming nafrat ruhi aksini topgan ayni yo'nalishdagi baytlari 
Abusaid Mirzo qulog'iga yetib turgan. Boz ustiga, Xuroson davlatining 
ashaddiy da'vogari sifatida uning turti viloyatlariga hujumlar uyushtirib 
turgan Sulton Husayn Boyqaro Mirzo Alisher Navoiyning ko'kaldosh 
hamda maktabdosh do'sti edi. Zikri o'tgan ayrim lavhalar shoh va shoir 
o'rtasidagi munosabatni (ulug' shoiming cixroj.i sabablari haqida 
murojaat qilinsin: Abdullayev V. Navoiy Samarqandda. Tanlangan 
asarlar. Ikkijildlik, I-jild, Tashkent: cFan., 2002, 3-108-betlar) yanada 
keskinlashtirgan va Alisher Navoiyni Hirotdan uzoqroqda, nazorat 
ostida saqIash lozim ko'rilgan. 

A1isher Navoiy ana shunday ahvolda, hayotdan juda ko'p ranj-u 
dard chekib Samarqandga keladi. Ijodkor va Darvesh Sayyid Hasan 
Ardasherga yozgan she'riy maktubida ulug' shoir insonga ta'rifberarkan: 
cKi haq sirrining bo'lg'ay ul mahrami.,-deya e'tirof etgandi. Asar 
muallifming ongiga kishi haqiqat sirlari bilan oshno bo'lishi kerak, 
insonning maqsadi dunyoni irfon-tafakkur bilan tanishdir,- degan 
ezgu g'oyalar allaqachon singgib ulgurgan edi. Alisher Navoiy tanlagan 
bu yo'ldan uni hech qanday qiyinchilig-u to'siqIar qaytara olmas edi. 

Samarqand XV asrning ikkinchi yarmida Movarounnahrning eng 
yirik madaniy markazlaridan biri bo'lib, bu maskanda, ayniqsa, 
Ulug'bek Mirzo hukmronligi (1409-1449) davrida ilm-fan, san'at, 
adabiyot ravnaq topdi. Ma'rifatparvar bu hukmdoming tashabbusi bilan 

220 



1424 yilda shahar chekasida yulduzlar harakatini tadqiq qilishga 
mo'ljallangan uch qavatli rasadxona barpo etiladi. Rasadxonada Qozizoda 
Rumiy, G'iyosiddin Jamshid, Ali Qushchi kabi olimlar nujum ilmi 
bilan shug'ullanib 1018 ta yulduzning samodagi joylashish o'mini 
aniqlashga muvafIaq bo'ldilar. Fanning shu sohasiga bag'ishlangan 
Ulug'bek Mirzoning .Ziji jadidi Ko'ragoniy. (<<Ko'ragoniyning yangi 
yulduzlar jadvali.) nomli kitobi dunyo yuzini ko'rdi. Samarqand 
madrasalarida yetuk olim1ar tolibi ilmlarga saboq berardi. Bu ezgu 
ishlarning barchasiga Sulton Ulug'bek Mirzo rahnamolik qilardi. Ilm­
fan, adabiyot va san'at homiysi bo'lgan Movarounnahr hukmdorining 
fojiali o'ldirilishi (1449) Samarqanddagi ilmi nujum maktabining 
tarqalib ketishiga sabab bo'ldi. Shunday bo'lishiga qaramay, Samarqandda 
juda uzoq yillar davomida shakllangan yuksak ilmiy-madaniy muhit 
XV asrning 70-yillariga qadar o'zining baland mavqeini saqlab qoldi. 
Shubhasizki, Samarqandda yashayotgan Alisher Navoiy ham 
ajdodlarning jahoniy mohiyat kasb etgan ulug' ishlaridan bahramand 
bo'ldi. 

Alisher Navoiy qalban talpinib orzu qilgan muhitni Samarqandda 
topdi. .Vafoiy. taxallusi bilan she'dar yozgan, sohib devon shoir, 
Samarqand hukmdori Ahmad Hojibek asli Xurosonda tarbiyat topgan 
bo'lib, Ulug'bek Mirzoning madaniyat sohasidagi qutlug' an'analarining 
davomchisi sanalardi. Olim va fozillarni qadrlab, ilm-fan ravnaqiga 
homiylik qilgan Ahmad Hojibek Xurosonda shoir sifatida tanilib, 
ko'pchilikning e'tiboriga tushgan Alisher Navoiyni o'z himoyasiga oldi. 
Bu davrda fiqh (islom huquqshunosligi)da dong taratgan, arabshunos 
olim Xoja Fazlulloh Abullaysiy madrasada mudarrislik qilardi. Alisher 
Navoiy Abullaysiy madrasasida tahsilni davom ettirdi. Bu ulug' faqihdan 
fiqh ilmini o'rganib, uning xonaqohidagi hujralaridan birida yashadi. 

Alisher Navoiy hayotining Samarqand davri shoir umr daftarining 
g'oyatda mazmundor sahifalarini tashkil qiladi. U «Majolis un-nafoffi,.da 
nomlarini ehtirom bilan tilga olgan «muammoda Samarqand ahli ani 
Mavlono Sharofiddin Yazdiy muqobalasiga ~ qiladigan Mavlono 
Uloyi Shoshiy, Ulug'bek Mirzo madrasasining mudarrisi Xoja Xurd, 
Ulug'bek Mirzo bilan xamsabaq va musohib bo'lgan Mavlono 
Muhammad Olim, har kuni besh yuz baytni osonlik bilan bituvchi 
«sari' ul-qalam kotib. Mavlono Soyimiy, musiqa ustasi Darvesh Ahmad 
Samarqandiy, talantli shoirlar Mirzabek, Mirzo Hoji So'g'diy, Sayid 

221 



Qutb Samarqandiy, Yusuf Safoiy, Shayxim Suhayliy kabilar bilan 
yaqin muoma1a-munosabatda bo'ldi. Mahobatli Samarqand shoir qalbida 
o'zining ulug'vor tarixi, qizg'in ijtimoiy-siyosiy, madaniy-ma'rifiy 
hayoti bilan o'chmas iz qoIdirdi. Keyinchalik Alisher Navoiy o'sha 
yillarni xotirlab .Farhod va Shirin. dostonida UIug'bek Mirzoni vasf 
etuvchi baytlariga keng o'rin berdi, shuningdek, Samarqandning go'zal 
tasvirini .Saddi Iskandariy.da rangin baytlarda badiiyIashtirdi. Shoir 
Samarqandda tolibi ilm sifatida Sharq mumtoz adabiyotini sinchiklab 
o'rganishni davom ettirdi, yaxshi adabiy an'analami o'zlashtirdi va 
badiiy mahorat sirlarini egallashga harakat qildi. U Mavlono Yah'yo 
Sebakning aruz i1miga bag'ishlangan .Shabistoni xayol. kitobi, Nizomiy 
Aruziy Samarqandiyning adabiyotshunoslikka oid .Chahor maqota.si 
va qofiya ilmiga doir boshqa asarlar ·bilan tanishdi. Alisher Navoiy 
Samarqand hokimi Ahmad Hojibekdan tortib, ilm, ijodga mayli bo'lgan 
oddiy xalq vakillarigacha bo'lgan ijod ahli bilan tanishishga ulgurdi. 
UIug' shoirning bunday qizg'in muloqotlari uning xotirasida mustabkam 
o'mashdi, asarlarida o'chmas iz qoldirdi. Jumladan, cMajolis un­
nafois.da bozorda sahhoflik (muqovasozlik) bilan shug'ullangan, 
cXatoiy. taxallusi bilan ijod qilgan Mavlono Mir Qarshiy, sobunxona 
mushrifi (boshlig'i) Mavlono Javhariy, darzgarlikka (tikuvchi) mansub 
Mavlono Xovariy kabi ko'plab hunarmand shoirlar haqida ma'lumot 
beriladi. Bular ana o'sha musofirat davri suhbatlarining yorqin 
taassurotlaridir. 

Ulug' shoir Samarqand va uning atrofidagi tumanlarda bo'lib, 
mamlakatdagi ijtimoiy-siyosiy ishlarga ham faol qatnashganligiga doir 
hikoyatlar XV asrning yirik tarixnavisi Xondamirning cMakorim ul­
axloq. asarida keltiriladi. Unda hikoya qilinishicha, Alisher Navoiy toj­
u taxt umidida yurgan Sulton Husaynning Samanqand atrofida asir 
olingan askarlarini bir necha bor turli yo'llar bilan o'limdan qutqarib 
qoladi va shu bilan o'zining Husayn Boyqaro tomonida ekanligini, 
uning xatti-harakatlariga xayrixohligini namoyon qiladi. Bu, albatta, 
Alisher Navoiyning Samarqand hokimi Ahmad Hojibekka tayanib, 
keyinchalik Samarqandda o'zining siyosiy faoliyatini boshlaganligidan 
dalolat beradi. Shuningdek, shoirning bunday ishlarni amalga oshirishi 
uchun mahalliy hokimiyat oldida biror bir rasmiy Iavozimga munosib 
ko'rilgan bo'lishi kerak edi. Ayrim ilmiy asarlarda ma'lumot berilishicha, 
Alisher Navoiy Samarqandda bir qancha vaqt Sulton Ahmad Mirzoning 

222 



mulozimi bo'lib, chig'atoy amiri sifatida faoliyat ko'rsatgan. (Qarang: 
O'zbek adabiyoti tarixi. 5 tomlik, II tom, Toshkent: «Fan., 1977, 53-
53-betlar). Xondamirning «Habib us-siyar. asarida qayd etilgan quyidagi 
flkrlar ham ushbu mulohazaning haqiqatga yaqinligini dalillaydi: «Mirzo 
Sulton Ahmad xoqoni mansurning (Husayn Bayqaroning) Xurosonga 
yurish qilganini eshitib, Amuya daryosidan kechib o'tganida Amir 
Alisher qarorgohda u bilan birga edi. (Navoiy zamondoshlari xotirasida. 
Toshkent: G'.G'ulom nomidagi adabiyot va san'at nashriyoti, 1986, 
116-bet). Ko'chirganimiz ma'lumot feodal tuzum qonun-qoidalariga 
to'g'ri keladi. Otalari (Abusaid Mirzo) tomonidan o'z nazoratlariga 
yuborilgan Alisher Navoiyni Sulton Ahmad va Sulton Mahmud 
Mirzolar Samarqandda qoldirib, zafar bilan qaytishi kutilayotgan padari 
buzrukvorlari istiqboliga chiqolmas edi, albatta. Rasmiy mansabi bor­
yo'qligidan qat'iy nazar ulug' shoir shahzodalar ko'zi oldida turishi 
lozimligi xavfsizlikni ta'min etuvchi oddiy talablardan hisoblangan. 

Samarqanddagi ijtimoiy-siyosiy, madaniy-ma'rifiy muhit bu 
maskanga ilm izlab kelgan Alisher Navoiyning ma'naviy kamolotida 
muhim ahamiyat kasb etdi. Xoja Fazlulloh Abullaysiydan arab 
tilshunosligi, fiqh, falsafa, ilmi bade'dan ta'lim oldi, arab 
grammatikasini puxta o'zlashtirdi. Alisher Navoiyga nisbat berilgan 
«Sab'at ul-abhuD> nomli uch tilli lug'at shoirning shu davrda o'rgangan 
saboqlari natijasi bo'lishi mumkin, degan qarashlar ham mavjud 
(Valixo'jayev B. Xoja Ahror tarixi. Toshkent: «Yozuvchi., 1984, 30-
bet). Samarqand adabiy muhiti Alisher Navoiyni yosh shoirlik 
maqomidan ustozlikning yuksak darajasiga ko'tarilishiga imkon yaratdi. 
TaniqIi adabiyotshunos, akademik V.Abdullayev «Navoiy 
Samarqandcta. nomli tadqiqotida Samarqandning XV asr ikkinchi yarmi 
adabiyot va madaniyati rivojida Alisher Navoiyning beqiyos hissasi 
borligini ta'kidlagan edi. Olimning: «Bu clavr Samarqand adabiy mubitini 
Alisher Navoiysiz, u tayorlagao yosh qalamkasblarsiz tasavvur qilish 
mumkin emas.,-degan fikrlari mutlaqo haqiqatdir. Bu shahri azimdagi 
qaynoq adabiy muhit, shubhasizki, ulug' shoir xotirasida bir umrga 
muhrlanib qoldi. Keyinchalik Samarqandda siyosiy beqarorlik vujudga 
kelgach, ko'pgina ijodkorlar Alisher Navoiydan panoh izlah Hirotga 
yo'l oladi. Ular orasida Xoja Abdulloh Abullaysiyning o'g'li, Alisher 
Navoiyga bag'ishlab «Hoshiyai miftoh. va «Hoshiyai Talveh. nomli 
asarlarni yozgan Xoja Xovand, Abullaysiylar xonadoniga mansub 

223 



bo'lgan, «Hoshiyai mutavvah> asari muallifi Abulqosim bin Abubakr 
al-Laysiy (Bu haqda batafsil ma'lumot uchun qarang: Valixo'jayev B. 
Xoja Ahror tarixi. Toshkent: «Yozuvchi., 1994, 20-35-betlar) hamda 
tarixchi Abdurazzoq Samarqandiy, Ulug'bek Mirzo bilan tahsil olgan 
keksa olim Muhammad Olim Samarqandiy, musiqachi Darvesh Ahmad 
Samarqandiylar bor edi. Bu kabi bir qancha ziyolilar keyinchalik Hirotda 
Alisher Navoiy homiyligidan bahramand bo'Jib ilm va ijod bilan 
shug'ulIandilar. 

Alisher N avoiy 1469 yilga qadar Samarqandda yashadi. 1468 yilning 
oxirlarida Abusaid Mirzo G'arbiy Eronni qo'lga kiritish uchun jang 
olib boradi. Biroq u kurashlarda muvaffaqiyatsizlikka uchrab o'ldiriladi. 
Ayni siyosiy voqealar Xurosonni o'z idorasi ostida ko'rishni orzu qilib 
yurgan Husayn Boyqaro Mirzo uchun qo'l keladi. U 1469 yilning 
boshlarida Hirot taxtini egallaydi va maktabdosh do'stini eslaydi. 
«Vaqfiya.da xabar berilishicha, «davlat manshuri» bilan Movarounnahr 
hukmronlariga murojaat qilib, Alisher Navoiyni Hirotga yuborishlarini 
so'raydi. Ana o'sha rasmiy takliflarga ko'ra, shoir 1469 yilning aprelida 
Hirotga qaytadi. 

Alisher Navoiyning Hirotdan Samarqandga «ixroj»i nechog'lik bahs­
u munozaiarga sabab bo'lsa, Samarqanddan Hirotga qaytishi ham qarama­
qarshi fikrlardan xoli emas. Hatto bunday gapni ayrim mumtoz manbalar 
ma'lumoti haqida ham aytish joiz ko'rinadi. Ayni mavzuga doir fikr-u 
qarashlarni ikki katta guruhga ajratish mumkin. Birinchi guruhga mansub 
muhaqqiqlar Hirot poytaxt Xuroson davlatining Sulton Husayn Boyqaro 
Mirzo qo'liga o'tganligini eshitgan Alisher Navoiy turkiydagi «HiloliYID> 
qasidasini yaratib Hirotgajo'nadi, degan mulohazaga moyillik ko'rsatadilar. 
Ikkinchi yo'nalishga daxldor olimlar bunday fikrga shubha bilan qaraydilar. 
Bas shunday ekan, qaysi qarash haqiqatga yaqin va unga xayrixohlik qilish 
mumkin? Alisher Navoiyning zamon hukmdori Abusaid Mirzo hukmi 
bilan g'ayri ixtiyoriy ravishda Hirotdan chiqqanligi, Zahiriddin Bobur 
Mirzo iborasi bilan aytganda, bu «safar»ning «ixroj. ekanligi inobatga 
olinsa, ulug' shoir qanchalik Hirotga jo'nashni istamasin, u o'z xoxishi 
bilan Samarqanddan keta oImas edi. Chunki Abusaid Mirzo o'ldirilgan 
bo'lsa-da, Movarounnahr taxti hali uning o'g'illarl Sulton Ahmad va 
Sulton Mahmud Mirzolar ixtiyorida edi. Bu masalada haq ulug' shoirning 
o'z hukmida: Sulton Husayn Boyqaro Mirzo «davlat manshuri» (davlat 
maqornidagi rasrniy xat) bilan Movarounnahr hukmdorlarlga murojaat 

224 



qilishdan tashqari, yo'l xaIji, ot-ulov va mulozimlar ham yuboradi. 
Hirot-Samarqand karvon yo'li (eng yaqini !) bir haftalik harakatni 
taIab qilishi e'tiborga olinsa, o'sha tadbirlarsiz Alisher Navoiy Hirotga 
bora oImas edi. Masalaning ham rasmiy-ma'naviy va ham moddiy 
jihatlaridan kelib chiqqan ulug' shoirning kichik zamondoshi va taIjimoni 
Faxriy Hirotiy uning «Vaqfiya»dagi qaydlarini ta'kidlashga to'la haqli edi 
(Qarang: Vohidov R. «Latoifnoma» latofati. «O'zbekiston adabiyoti va 
san' ati», 1995 yil,3-fevral). 

7.4. A1isher Navoiy c1avlat va jamoat arbobi 

Hirot taxti Husayn Boyqaro tasarrufiga o'tgan dastlabki yillardan 
boshlab Xuroson davlatining muhrdori sifatida (1469-1470) shoh 
saroyida faoliyat ko'rsata boshladi. Muhrdorlik nihoyatda mas'uliyatli 
ish bo'lib, bu lavozimga munosib ko'rilgan kishidan davlatning barcha 
huiiatlar-u moliyaviy sarf-u harajatlarini teran anglash, ularni diqqat 
bilan ko'zdan kechirib muhr bosish va rasmiylashtirish talab etilardi. 
Alisher Navoiy bu lavozimga har jihatdan munosib mas'ul shaxs 
hisoblanardi. U Husayn Boyqaro saltanatini mustahkamlash ilinjida 
necbog'lik katta kuch sarflasa, uning badiiy ijod bobidagi sa'y-harakatlari 
ham. kam emas edi. Shoir she'riyati ixlosmandlari tomonidan 1465-
1466 yillarda fanda «Ilk devon» nomi bilan ataluvchi she'rIar to'plamining 
Mashhadda tartib berilishi va Sulton Ali Mashhadiy tomonidan kitobat 
qilinishi Alisher Navoiyning el orasida ijodi hamda yuksak insoniy 
fazilatlari bilan allaqachon tanilganidan dalolat berardi. Bulardan 
tashqari, ulug' shoir Sulton Husayn Boyqaroning Xuroson mamlakatini 
idora etishida eng yaqin ko'makdosh va fidoyi xayrixohi sifatida 
jonbozliklar ko'rsatardi. O'z navbatida Sulton Husayn Boyqaro ham 
mamlakatda osoyishtalik o'rnatishda Alisher Navoiyning ijtimoiy-siyosiy, 
ma'naviy-axloqiy imkoniyatlaridan g'oyat unumli istifoda etardi. 

Xuroson davlatida siyosiy barqarorlikni ta'minlash mamlakat 
hukmdori va uning tarafdorlari uchun nihoyatda og'ir kechdi. Ayniqsa, 
Husayn Boyqaro hukmronligining dastlabki yillarida Hirot taxti doimo 
tahlikalar qurshovida edi. Alisher Navoiy zamondoshlarining adabiy­
tarhdy asarlarida bayon qilinishicha, Mirzo lahonshoh Turkman 
Xuroson hukmdori Abusaid Mirzo bilan sulh tuzib Ozarboyjonga qaytadi. 
Shu paytlarda Abusaid Mirzoning o'g'li Muhammad Yodgor Mirzo 

225 



ammasi Poyanda Sulton begimning taklifi bilan Mirzo Jahonsholl 
mulozamatini ixtiyor etadi. Jahonshoh Turkman vafotidan soOng, 
Abunasr Hasanbek Yodgor Muhammad Mirzoni qo'llab-quvvatla.b 
turadi. Xurosonning ba'zi amirlari ham ko'p lashkar bilan shahzodaga 
qo'shilib, uni otasining taxtini egallashga da'vat etadilar. Shunday qilib, 
Yodgor Muhammad Mirzo Husayn Boyqaroning ashaddiy tahlika.li 
dushmaniga aylanadi. 

1469 yilning ll-sentyabrida Yodgor Muhammadning ayovsiz 
qarshiliklarini bartarafetish uchun Husayn Boyqaro yanajangga otlanadi. 
U Hirotdan katta qo'shin bi1an chiqib muqaddas Mashhad tornon y~ '1 
oladi. Bu yerda Imom Muso ar-Rizo qabrini ziyorat qilib, Mashhadni 
asosiy qarorgohiga aylantiradi. Yodgor Muhammadning bu paytda 
Isfaroin viloyatida ekanligi haqida ma'lumotlar mavjud edi. Husayn 
Boyqaroning ko'pgina amirlari podshoh o'rdusiga kelib unga qo'shiladilar. 
Anashunday siyosiy bir vaziyatda shahzoda Yodgor Mirzo si pohlarining 
Ozarboyjon tomonga ketganligi haqida xabar keladi. U Hasanbek 
turkmandan katta yordam olib, Xurosonni qo'lga kiritish payiga tushadi. 
Husayn Boyqaro Mirzo ham fursatni boy bermay, mudofaa choralarini 
ko'rib Mashhaddan Hirotga yo'l olganda, dushman qo'shinlarining 
yaqinlashib qolgani ma'lum qilinadi. Shunda Xuroson hukmdori vujudga 
kelgan siyosiy vaziyatni to'g'ri baholab, butun qo'shinini dushmanga 
qarshi jangga yo'naltiradi. Biroq Husayn Boyqaro ikkilana boshlaydi. 
Munaiiimlarni chaqirib hujumni qachon boshlash ma'qul ekanligini 
aniqlamoqchi bo'ladi. Qo'shin safida bo'lgan Alisher Navoiy esa paytning 
muvofiq bo'lish-bo'lmasligidan qat'iy nazar hujumni kechiktirish 
mumkin emasligini shohga maslahat beradi. Shunday qilib, Chinoron 
mavzeida ikki tomon qo'shinlari to'qnashadilar. Husayn Boyqaro Yodgor 
Muhammad va unga ko'makdosh bo'lgan turkman qo'shinlarini mag'lub 
etadi. Ushbu u1ug' g'alaba uchun Tangri taologa shukrona aytgan Husayn 
Boyqaro qo'lga kirgan Astrobodga amir Shayx Hasan Temurni hokim 
qilib tayinlaydi. 

Husayn Boyqaro Jojirrnni egallagandan so'ng, Hasanbek 
turkmandan katta rnadad olgan Yodgor Mirzo Astrobodni yana ishg' ()1 
qilganligi xabar qilinadi. Viloyat hokimligi vazifasini bajarayotgan ShaY" 
Hasan Ternur shahzoda Yodgor Mirzoning etagini tutganligi rna'lum 
bo'ladi. Husayn Boyqaro Jojirmdan kO'chib, bir necha rnasofani bosib 
o'tib, Mashhadga keladi. Shohga sadoqati yolg'on tarafdorlari birin-

226 



ketin dushman tomonga o'ta boshlaydi. Bunday nochor vaziyatda Sulton 
Husayn amirlariga ishonmay qoIadi. Pull xotin degan manzilga yetganda, 
Hirotda ham shahar amaldorlarining adolatsizligiga qarshi xalqning isyon 
ko'targanligi ma'ium bo'lib qoIadi. Xoja Abdulla Ahzab Xoja Qutbiddin 
Tovus Simnoniy xususidagi ba'zi maxfiy ma'iumotlarni podshohga 
yetkazadi. Xoja Tovus taftish qilinib, hibsga olinadi va Xoja Abdulla devoni 
oliyga boshliq etib tayinlanadi. Husayn Boyqaro Hirotdan uzoqIashishi 
bilan Xoja Abdulla bilan Xoja Nizomiddin Baxtiyor Simnoniy til biriktirib 
xalqqa zulm o'tkaza boshlaydilar. Natijada Hirotda xaIq isyon ko'tardi. 
Isyonchilar Xoja Abdullani Shohruh Mirzoning dorul-adolat atalgan 
xonasida o'tirgan vaqtida hujum qilib, uni toshbo'ron qiladilar. Xoja 
Abdulla ming hiyIa bilan xaIq g'azabidan zo'rg'a qutiladi. Bu xabar Pull 
xotinga, podshohga yetkaziladi. Mulozimlardan biri Hirotga borib Xoja 
Abdullani sulton o'rdusiga olib keladi. Shundan soOng Husayn Boyqaro 
Alisher N avoiyga katta vakolatlar berib, uni Hirotga yuboradi. UIug' 
shoir poytaxtga kelib, podshoh farmonini xaIqqa yetkazadi, imkoni 
borieha maziumlar va sitam ko'rganlami o'z tarafiga og'dirish hamda 
adolatni tiklash niyatida zulm-u adovat ko'rsatganlarni jazolaydi. Xoja 
Nizomiddin Baxtiyor ishdan bo'shatiladi va hibsga olinadi. Xoja Qutbiddin 
Tovus esa qaytadan devoni oliyga boshliq qilib tayinlanadi. 

1470 yilda Husayn Boyqaro Abusaid Mirzoning qarindoshlarini 
tinchiantirish uchun bo'isa kerak, uning qizi Shahribonubegimga, 
keyinchalik Poyanda Sultonbegimga uyianadi. Sulton Husayn Boyqaro 
Narra tog' qaI'asi sari ketgan ehog'ida, Yodgor Muhammad Mirzo 
Tus viloyatida edi. Uning ammasi Poyanda Sultonbegim esa paytdan 
foydalanib, Hirot qaI'asi atrofidagi manzilidan shaharga kiradi va 
shaharni o'zining qarindoshi Yodgor Muhammad Mirzo uchun zabt 
etadi. Shu yilning mart oyida avval amir Hasanbekning nomi, keyin 
Yodgor Muhammadning nomi xutbaga qo'shib o'qiladi. Shu tariqa 
poytaxt yana Husayn Boyqarodan tortib olinadi. 

Hirot taxtini qayta egallash orzusi Husayn Boyqaroga tinchlik bennas 
edi. Hukrndoming bu tilagini amalga oshirish uchun yaqin do'sti va 
maslakdoshi Alisher Navoiy bilan juda teran o'yiangan bir tadbir 
tuzganliklari xususida G'iyosiddin Xondamirning «Makorim ul-axloq» 
asarida quyidagicha hikoya qilinadi: «Mirzo Yodgor Muhammad Hirot 
taxtini bosib olgan paytda Sultoni Sohibqiron zamon taqozosiga ko'ra 
Maymana va Faryob tomoniga yo'l oladi. U bir kuni shu viloyatda tadbirli 

227 



va yo'l ko'rsatuvchi amir (Navoiy)ni yashirin bir joyga chaqirib, 
maslahat yo'li bilan unga shunday deydi: 

-Eshitilishiga ko'ra, turkmanlar Hirot poytaxtida zulm va taaddi 
bayrog'ini tikkanlar. Mirzo Yodgor Muhammad esa farog'at va g'aflatda 
kayf-u safo chirog'ini yoqmoqda ekan. Shuning uchun o'ylaymanki, 
agar siz muvofiq ko'rsangiz, u tomonga qo'shin yuborsak, shoyad ish 
ilgari bosib, yaratuvchi tangrining omonati bo'lgan fuqarolar rulm va 
alam changalidan qutilsalar. 

Oliy hazrat (Navoiy) bu fikrni rna'qul topib, uni mumkin qadar 
yashirin tutishni o'tindi va ilhom beruvchi til bilan: «Agar bu so'z 
menga ham aytilmasa, yaxshiroq bo'lur edi.,-dedi. 

Sulton Sohibqiron so'radi: 
- Bu haqda shu qadar mubolag'a va ta'kid qilishning sababi nima? 
Oliyjanob amir shunday javob berdi: 
- Bu so'zlarni yashirin tutish g'oyatda zamrdir. Chunki har kuni 

bizning bir to'da kishilarimiz Yodgor Muhammad Mirzo tomonga 
qochib o'tmoqdalar, ular bu xabarni yetkazishdan ko'ra qimmatroq 
sovg'a topolmaydurlar. Aqldan uzoq emaski, bizning fikrimizni sezib 
qolsa, Yodgor bundan ehtiyot bilan ish ko'rar, balki bu tomonga 
qo'shin yuborib qolar. (Xondamir. O'sha asar. 35-36- betlar). 

1470 yilning 23 iyulida tunda Alisher Navoiyning taklifi bilan Husayn 
Boyqaro qo'shini Yodgor Mirzo ustiga yurish boshlaydi va g'alaba 
qozonadi. Shahzoda qatl etilib, ulug' shoirning do'sti yana taxtga o'tiradi. 
Shu bilan Xurosonda siyosiy jihatdan ancha barqarodashgan vaziyat 
vujudga keladi. Shuni qayd etish lozirriki, Husayn Boyqaro tasarrufidagi 
mamlakatda ichki nizolar hukmron saltanatning keyingi davrlariga qadar 
davom etib turgan bo'lsa-da, ularning Xuroson davlati uchun xatari va 
zarari u qadar katta bo'lgan emas. Biroq Xuroson hukmdorining o'z 
o'g'illari: Badiuzzamon Mirzo, Abulmuhsin Mirzo, Kepak Mirzolar 
bilan taxt talashib bir necha bor jang-u jadallar olib borganligi yurt 
osoyishtaJigiga vaqti-vaqti bilan rahna solganligidan dalolat beradi. Husayn 
Bayqaro ana shunday ixtiloflarni bartaraf etishda Alisher Navoiyga 
tayanar edi. Ulug' shoir esa xalq tinchligi, mamlakat osoyishtaligi uchun 
kurashish o'zining asosiy insoniy burchi ekanligini nechog'lik his 
etmasin, adib sifatida ilm va ijod bilan ko'proq mashg'ul bo'lishni istardi. 
Shu bois u muhrdorlik lavozimidan iste'fo berib, bu ishni Amir Shayxim 
Suhayliyga topshiradi. Biroq oradan ko'p vaqt o'trnay, hijriy 876 yil 

228 



sha'bon oyida (1472-yil, fevral) Alisher Navoiyning e'tirozlariga 
qaramay, podshoh uni amir (vazir) qilib tayinlaydi va unga amiri 
kabir (ulUS' amir) unvonini beradi. Shuningdek, shoir amir ul­
muqarrab (podshohga eng yaqin amir) unvoniga ham loyiq topilgan. 
Mamlakat hukmdori rasmiy jihatdan ham Alisher Navoiyning siyosiy 
nufuzi yuksak ekanligiga ishom qiluvchi farmon qabul qiladi. Unga ko'm, 
beklar ichida amir Muzaffar Barlosgina Navoiydan yuqoriga muhr 
bosishi mumkin edi. Bu, albatta, Nizomulmulk va Majididdin parvonachi 
singari amaldorlar qalbida Alisher Navoiyga nisbatan hasad o'tining 
alangalanishiga sabab bo'ladi. Buni teran anglagan ulug' shoir o'z 
shaxsining ulug'ligini sharqona tavoze' bilan namoyon qiladi. G'iyosiddin 
Xondamirning «Makorim ul-axloq. asarida ma'lumot berilishicha, 
Alisher Navoiy birinchi keltirilgan farmonga kamtarlik yuzasidan 
shunday joyga muhr bosadiki, boshqalaming undan quyiga muhr 
bosishining imkoni bo'lmaydi. Navoiyning vazirlik lavozimini qabul 
qilishini, ayniqsa, iIm va ijod ahli zo'r mamnuniyat bilan kutib oladi 
hamda shoirni ulug'lovchi she'rlar, u muhr bosgan kunga atab ta'rixlar 
bitishgan. 

Alisher Navoiyning vazir (1472-1476) va yirikjamoat arbobi sifatida 
olib borgan faoliyatining asosiy jabhalarini uchga tasnif etish mumkin: 

1.ZuIm va taloncbilikka chek qo'yish. «Vaqfiya. asarida quyidagi 
ma'lumotlar keltiriladi: dligimdan kelgancha zulum tig'in ushotib, 
mazlumjarohatig'a intiqom marhamin qo'ydim. Va iligimdin kelmaganini 
ul hazmt (Husayn Bayqaro) arzig'a yetkurdim •. Bundan ayonlashadiki, 
Alisher Navoiy Xurosondagi turli ijtimoiy tabaqa vakillari orasidagi 
kelishmovchiliklarni bartaraf etish, yurt osoyishtaligiga mhna soluvchi 
ixtiloflarni yo'q qilish bilan juda jiddiy shug'ullanadi. 

2. Bunyodkorlik va obodollchDik ishlariga rahnamolik qilish. 
Zahiriddin Bobur Mirzo ulug' shoirning bu boradagi olib borgan 
faoliyatiga yuksak baho berib, quyidagilarni e'tirof etadi: eMuncha binoyi 
xayrkim, ul qildi, kam kishi mundoqqa muvaffaq bo'lmish bo'lg'ay. 
(Bobumoma. Tashkent: «Yulduzcha., 1990, 154-bet). 

Alisher Navoiy qurdirgan dxlosiya. madrasasi Hirot shuhmtining 
dunyoga yoyilishiga sabab bo'ldi. Shu madrasaningjanubida eXalosiya. 
nomli xonaqoh ham bunyod etildi. Madrasaning g'arbida tibbiy xizmat 
ko'rsatishga mo'ljallangan «Shifoiya. nomli bino qurilib, unga mashhur 
tabiblaming to'planishi uchun imkon yaratildi. Madrasaning g'arbida 

229 



katta Masjidi jome', uning yonida «Doml xuffoz. (<<Qoirlar uyi.) nomli 
gumbaz barpo qilindi. Ma'lumotlarga ko'ra, Navoiyning kutubxonasida 
70 dan ortiq xushxat kotib va naqqosh xat ko'chirish, kitoblarga ziynat 
berish bilan shug'ullangan. Shuningdek, Hirotda yana «Nizomiya., 
Marvda «Xusraviya» (881-hijriy, 1476 -1476 milodiy) nomli 
madrasalar ham Navoiy rahnamoligi asosida vujudga keltiriladi. Bulardan 
tashqari, Hirot va boshqa shaharlarda 10 dan ortiq xonaqoh, 20 dan 
ortiq masjid qurdirilganligi manbalarda qayd etiladi. Bularning batafsil 
ro'yxati (to'rt yuzga yaqin) Xondamirning «Makorim ul-axloq. asarida 
deyarli tugal keltirilgan (Xondamir. O'sha asar, 66-68-betlar). Muhimi 
shundaki, mazkur inshootlar Alisher Navoiy ixtiyoridagi mablag'lar 
hisobiga qurilgandir. Xondamiming «Makorim ul-axloq.ida shahodat 
berilishicha, Sulton Husayn Boyqaro Mirzo shunday farmon berganki, 
unga binoan, Alisher Navoiy bir masalani to'qqiz martagacha (O'sha 
asar, 77 -bet) shoh muhokamasiga qo'yish huquqiga ega edi. Ana shunday 
katta ma'naviy imtiyoz sohibi bo'lgan ulug' shoirning moddiy 
imkoniyatlari ham kam bo'lmagan. Dastlab muhrdor, keyinchalik vaziri 
a'zam, Astrobod vitoyatining hokimi , «Hazrati Sultonning muqarrabi» 
(<<Podshohning eng yaqin qarindoshi, odamh~-bu norasmiy unvon, 
ammo shunday unvon sohibi davlatning katta-yu kichik ishlariga 
aralashish huquqiga ega edi) unvonlar sohibi bo'lgan Alisher Navoiyga 
feodal davlati idora usullari talablariga ko'ra, yetarli miqdorda mulk 
ajratilgan. «Vaqfiya. va boshqa ishonchli manbalarning qaydiga binoan, 
o'sha mulklardan keladigan bir kunlik daromad yetmish besh ming 
dinor tilloni tashkil etgan. Qizig'i shundaki, Alisher Navoiy ko'pincha 
zakot to'lamagan. thUnki shunday katta daromad egasi bo'lgan ulug' 
shoirda zakot to'lash lozim bo'lgan miqdorda o'Uk jamg'arma 
to'planmagan. Ke1gan kunlik daromad ana o'sha inshootlar qurilishi, 
turli maqomdagi xayriyalar, mudarris-u talabalarga to'lanadigan 
maoshlarga sarfiangan. Shuningdek, Alisher Navoiy davlat xazinasidan 
maosh oImagan, aksincha, vaqti-vaqti bilan xazinaga katta miqdordagi 
mablag'ni xayriya sifatida berib turgan. Bularning barchasi yurt, el-ulus 
manfaatlarini ko'zda tutib amalga oshirilgan. Ko'hna tarix Alisher 
Navoiyday yana bir mug' xalqparvar va saxovatli insonni ko'rgan emas. 

3. Om va san'at ahliga homiylik. Alisher Navoiy Sulton Husayn 
Boyqaro saroyida faoliyatini boshlagach, Abusaid Mirzo tomonidan 
musodara qilingan ota merosi o'ziga qaytariladi. Boz ustiga, Alisher 

230 



N avoiy o'ziga suyurg'ol tartibida berilgan yerlardan olgan daromadining 
deyarli barchasini mamlakat obodonchiligi, fuqarolarga rizq-ro'z 
ulashish, ilm va san'at ravnaqi hamda davlat xazinasini yanada boyitishga 
sarflar edi. Zahiriddin Muhammad Bobur bu haqda quyidagi fIkrlarni 
qayd etadi: «Mirzodin (Husayn Boyqarodan) nima olmas, balki yilda 
Mirzog'a kuliiy mablag'lar peshkash qilur erdi. (O'sha asar, 1 54-bet). 
«Bobumoma» muallifi ayni choqda ulug' shoirning ilm va san'at ahlini 
doimo qo'llab-quvvatlab turganiga ham e'tiborni qaratadi: .Ahli fazl va 
ahli hunarg'a Alisherbekcha murabbiy va muqavviy ma'lum emaskim, 
hargiz paydo bo'lmish bo'lg'ay. Ustoz Qulmuhammad va Shayxi Noyi 
va Husayn Udiykim, sozda saromad erdilar, bekning tarbiyat va takviyati 
bila muncha taraqqiy va shuhrat qildilar. Ustoz Behzod va Shoh Muzaffar 
tasvirda bekning sa'y va ehtimomi bila mundoq mashhur va ma'ruf 
bo'ldilar». (O'sha kitob, 154-bet). Manbalarda e'tirofetilishicha, Alisher 
Navoiy «Xalosiya» xonaqosidan o'ziga maxsus ajratilgan hujra va undagi 
kitob-u anjomlami «Ravzat us-safo. asarini yozish uchun Mirxondga 
beradi. Shuningdek, Sharq she'riyatining nozik bilimdoni Atoulloh 
Husayniy, juda ko'p fanlami chuqur o'rganib, shuhrat qozongan 
qomusiy olim Husayn Voiz Koshifiy singari o'nlab iste'dod sohiblari 
ulug' shoir tarbiyati bilan kamolga yerishdilar. Bulardan tashqari, madrasa 
va xonaqohda istiqomat qiluvchi kishilarni oziq-ovqat, kiyim-kechaklar 
bilan ta'minlash; «Xalosiya» xonaqohida istiqomat qiluvchi talabalarga 
har yili 2000 ga yaqin po'stin, bosma chakmon, ko'ylak-ishton, taqiya 
va kavsh ulashish, talabalarga nafaqa tayinlash hamda madrasa, masjid­
u xonaqohlarda qat'iy vaqflar belgilash kabi savobli ishlar Alisher 
Navoiy rahnamoligiy-u homiyligi asosida tashkil etilgandir. Bularning 
barchasi Hirotning yirik madaniy-ma'rifiy markazga aylanishiga bois 
bo'ldi. 

Alisher Navoiyning Xurosonda olib borgan odilona siyosati, 
mamlakat obodonchiligi va ravnaqi uchun chekkan zahmatlari unga 
nisbatan muxolifdagi kuchlarga boshchilik qilayotgan Nizomulmulk va 
Majididdin kabi amaldorlar tomonidan ijobiy qabul qilinmadi, albatta. 
Shuningdek, mamlakat hukmdori Husayn Boyqaro surunkali aysh­
ishratga berila boshladi. «Bobumorrul»da bu haqda quyidagicha ma'lumotlar 
beriladi: «Avval taxt olg'on mahalda olti-y yetti yil toib erdi. Andin 
so'ngra ichkuga tushti, qirq yilg'a yovuqkim, Xurosonda podshoh erdi, 
hech kun yo'q edikim, namoz peshindan so'ng ichmag'ay, vale hargiz 

231 



sabuhiy qilmas edi, o'g'lonlari va jami' sipohig'a va shahrig'abu hoI 
edi. Ifrot bilan aysh va fisq qilurlar edi,.. (O'sha asar, 147-bet). Natijada 
mamlakatning moliya ishlarini boshqarishdek mas'ul vazifa Nizomulmulk 
va Majididdin ixtiyoriga o'tib qoladi. Alisher Navoiy esa yurt boyligining 
kayf-safoga sarflanishi, xalqning amir-amaldorlar tomonidan 
xonavayron etilishiga yo'l qo'ymas edi. Nizomulmulk va Majididdin kabi 
g'alamis amaldorlar Alisher Navoiy bilan hisoblashishga majbur edilar. 
Hatto, undan hayiqib ham turardilar. 

Alisher Navoiy saroyda vujudga kelgan nosog'lom muhit bilan 
chiqisha olmasligiga ishonch hosil qilib, 1476-yilda vazirlikdan iste'fo 
berilishini shohdan qat'iy talab qiladi. Xondaimir eMakorim ul-axloq»da 
voqeani quyidagicha bayon qiladi: Navoiy: «Bir necha yileXa1q o'rtasida 
hukmronlik qilsangiz, adolat bilan hukm yuriting»,-so'zlariga amal qilib; 
Bayt: 

Zi mansab ro'y dar bemansabi neb, 
Ki az bar mansab bemansabi beb. 
Mazmuni: Mansabdan mansabsizlikka yuz tut, 
Chunki har qanday mansabdan mansabsizlik yaxshi. 

degan naqIning mazmunini xotirdan o'tkazib, amirlik mansabidan ifte'fo 
berdi. Sulton Sohibqiron ham ul hazratning ko'ngil istagini muborak 
ko'ngli orzusidan yuqori qo'yganlikdan, bu xususda unga hamfikr bo'ldi». 
(Xondamir. Makorim ul-axloq, 64-65-betlar). 

Alisher Navoiy rasman vazirlikdan iste'fo bergan bo'lsa-da, 
Xurosonning eng nufuzli siyosiy arbobi sifatida faoliyatini davom ettirdi. 
Ulug' shoir podshohning «begi emas edi, balki musohibi» (Bobur 
Mirzo) sifatida mamlakatdagi ijtimoiy-siyosiy voqealarga faol ishtirok 
etib, o'z mavqeini yanada oshira bordi. Alisher Navoiyning hajga borish 
orzusi ayrim sabablarga ko'ra qoldirilganligi bois, u Husayn Boyqarodan 
Hirot chekkasidagi Gozurgoh va unda joylashgan Abdulla Ansoriy (1006-
1088) maqbarasi «jo'robkashligi» vazifasini o'z ixtiyoriga topshirishni 
so'raydi. Podshoh ulug' shoirning ushbu taklifini mamnuniyat bilan 
qabul qiladi va o'sha istakka muvofiq farmoni oliy ham beradi. Ulug' 
shoiming sa'y-harakatlari bilan «Piri Hirot» (Abdulla Ansoriyning 
laqabi) maqbarasi Xuroson poytaxtining eng so'lim go'shalaridan biriga 
aylanadi. 

Fors-tojik adabiyotining yirik namoyandasi Abdurahmon Jomiy 
bilan Alisher Navoiyning 0 'zaro munosabatlari yanada mustahkamlanadi. 

232 



Ulug' shoir naqshbandiya tariqatining Xurosondagi yirik arbobi Nuriddin 
Abdurahmon Jomiyni irshod yo'lini ko'rsatuvchi pir sifatida tanlaydi. 
Pir-u muridlik munosabatlari tufayli bu ikki buyuk iste'dod sohibi 
orasidagi hamkorlik rishtalari yanada mustahkamlanadi va o'zining 
sermahsul ijodiy samaralarini bera boshlaydi. (Bu haqda mufassal 
ma'lumot uchun murojaat qilinsin: Vohidov R. Sharqning buyuk 
allomasi. Toshkent: «Fan., 1989). Hirotda bu ikki iste'dod sohibi sa'y­
harakatlari bilan vujudga kelgan gavjum madaniy-adabiy muhit hamon 
ibrat maktabidir. XV asrning ikkinchi yarmida Hirot madaniy hayotida 
Shayxim Suhayliy, Atoulloh Mahmud Husayniy, Husayn Jaloyir 
(Tufayliy), Muhammad Solih, Ahliy, Ohiy, Osafiy, Hiloliy, Binoiy 
Hotifiy, Mir Husayn Muammoiy, Sayfi Buxoriy, Abdullohiy, Mulla 
Muhammad Badaxshiy, Yusuf Bediliy kabi ijod ahli muhim ahamiyat 
kasb etdi. Shuningdek, Mirxond va Xondamir kabi tarixchilar; Sulton 
Ali Mashhadiy, Mir Ali, Abdujamil kotib kabi usta xattotlar; Behzod, 
Shoh Muzaffar, Mahmud Muzahhib singari nomdor musavvirIar; 
Xoja YusufBurxon, Mavlono Alishoh, XojaAbdulloh Marvariy, Shayxi 
Noyi, Qulmuhammad Udiy, Shohquli G'ijjakiyday hofiz-u sozandalar 
ham davr ilmiy-ma'naviy saviyasini ko'tarishda munosib hissa qO'shdilar. 

Hirotda vujudga kelgan bunday yirik madaniy-adabiy muhit Xuroson 
hukmdori Sulton Husayn Boyqaroni ham befarq qodirgani yo'q. 
Shunday mavjli adabiy hayotning boshida turib, gurkirab o'sishi uchun 
mo"tadil vaziyat yaratib bergan podshohning o'zi ham badiiy ijod 
bilan shug'ullanar, ilm va san'at ahlini doimo qo'llab-quvvatlab turar 
edi. Alisher Navoiy bunday jarayondan ham chetda turgan emas. U 
1472-1476-yillarda Sulton Husayn Boyqaroning amr va istagi bilan 
birinchi rasmiy she'rIar to'plami «Badoyi' ul-bidoya. (<<Badiiylikning 
ibtidosi.) devonini tartib berdi. 1476-1483-yillarda ikkinchi devon 
«Navodir un-nihoya. (<<Nihoyasiz nodirliklar.) vujudga keldi. 

1481-1482-yillarda Alisher Navoiy «Vaqfiya» asarini yozdi. Vaqf­
biror xayrli ishning sarf-u xarajatini ta'min qilmoq uchun ajratilgan 
yer yoki mulk bo'lib, shoir mazkur asarida vaqf yerlardan tushadigan 
daromadlarini qat'iy tartib asosida sarfianishiga e'tibomi qaratadi. Adib 
yashagan davrda madrasa-yu xonaqohlarning ta'minoti vaqflar hisobiga 
to'g'ri kelgan. Asar muallifi mana shunday inshootlaming barpo etilishiga 
rahnamo bo'lgan bunyodkor sifatida ularning ravnaq topishiga doir 
qarashlarini <<YaqfiY8»da bayon etadi. 

233 



Alisher Navoiy XV asrning 70-yillarida yetuk shoir sifatida 
shaJdlangan, uning she'rlari Xuroson-u Movarounnahr sarhadlaridan 
o'tib, ko'plab muxlislar qalbiga yo'l topishga ulgurgan edi. Shoirning 
badiiy iqtidori yirik epik asarlar ijod etishga qodir ediki, turkiy xalqlar 
orasida ana shunday noyob asarlarga ehtiyoj nihoyatda baland edi. Sharq 
adabiyotida Nizomiy Ganjaviy «Panj ganj»>i bilan xamsachilik maktabiga 
asos soIdi. Undan keyin bu ijodiy yo'lni fors-tojik adabiyotining yirik 
vakili Amir Xusrav Dehlaviy muvaffaqiyatli davom ettirdi. XV asrning 
70-80-yillarida adabiy musobaqa maydoniga Nuriddin Abdurahmon 
Jomiy kirdi va y yetti dostondan iborat «Haft avrang. (<< Y yetti 
osmon.)ni bunyod qildi. XV asrda yashab ijod etgan shoirlar orasida 
Mavlono Ashraf, Ali Ohiy, Mavlono Kotibiy, Mavlono Faseh 
Rumiy, Xoja Hasan Xizrshoh, Mavlono Abdullo singari qalam ahIi 
Nizomiy «Panj ganj.i yoki uning ayrim dostonlaridan ta'sirlanib o'z 
asarlarini yaratgan bo'lsalar-da, ulardan aksariya,ti mukammal xamsa 
yaratish sharafiga muyassar bo'la olmadi yoki o'sha qalamkashlardan 
anchaginasi xamsa yaratishdek ulkan ijodiy maqsadni o'z oldida vazifa 
qilib qo'ygan emasdi. AIisher Navoiy esa xamsa yozishdek mas'uliyatli 
ishni turkiyda amalga oshirish niyatida ekanligini Abdurahmon Jomiyga 
bildiradi va ustozi ulug' shoirni shunday ulkan ishni tezroq amalga 
oshirishga da'vat etadi. 

1483 yilda Alisher Navoiy xamsa yozishga kirishdi. Ellik ikki ming 
ikki yuz o'ttiz satrdan iborat besh dostondan tarkib topgan bu noyob 
ma'naviy xazinajuda qisqa muddatda,1483-1484 yillarda yozib tugatildi. 
Ikki yildan sal ortiqroq davr ichida vujudga keIgan bu nodir adabiy 
durdonaning falsafiy, ilohiy-irfoniy, axloqiy-ta'limiy mohiyat kasb 
etuvchi ilk dostoni «Hayrat uI-abrof» 1483 yilda, shu yili boshlangan 
«Farhod va Shirin» dostoni 1484 yi1 boshida, «Layli va Majnun», «Sab'ai 
saYYOf» dostonlari shu yilning o'rtalarida {jumod us-soniy (iyun» yozila 
boshlangan, so'nggi «Saddi Iskandariy» dostoni 1484 yilning dekabrida 
yozib tugatilgan. Alisher Navoiy «Xamsa»dek yirik asarni turkiy tilda 
ijod etish bilan band bo'lishiga qaramay, yirik siyosiy arbob sifatida 
Xurosonning ijtimoiy-siyosiy hayotiga hamjuda faol ishtirok etdi. Shoir 
«Saddi Iskandariy» dostonida ulug' salafi Nizomiy Ganjaviy uzoq 
muddatda «Panj ganj»ini yozganligini e'tirof etarkan, uning ijtimoiy­
siyosiy hayotdan uzilib badiiy ijod bilan band bo'lganligini yengil tanqid 
ham qiladi: 

234 



Neeba tojvardin topib parvarish, 
Ishi bu o'ttiz yilda erdi bu ish. 
Ne el mehnatidin maloli anga, 
Ne bu ishdin o'zga xayole anga. (MAT.Il. 568-b.). 

Nizomiy Ganjaviydan keyin xamsachilikda dong taratgan Xusrav 
Oehlaviy haqida shoir «Saddi Iskandariy.da: «Necha vaqt aning ishi bu 
edi»,-deb yozadi. Nega Alisher Navoiy bunday ta'qidga urg'u berayotir? 
Gap shundaki, ulug' shoir «Xamsa. yozishga kirishgan yillarda katta 
ijtimoiy-siyosiy vazifalar bilan band edi. U butun kuch-quvvatini Xuroson 
davlatini mustahkarnlash, el-ulus farovonligini ko'tarish, marnlakatda 
adolat o'matish kabi ezgu ishlarga sarf qilgan. Ustod Sadriddin Ayniy 
ta'biri bilan aytganda, Alisher Navoiy ayni yillarda badiiy ijod bilan 
nuqul istirohat va uyqu hisobidan shug'ullangan. Masalaning ana shu 
jihatlarini nazarda tutgan ulug' shoir Shayx Nizomiyni jindak tanqid 
qilayotir. Faqat badiiy ijoddan boshqa tashvish-taraddudi bo'lmagan 
ganjalik 80hir qalam 80hibining «Panj ganj,.ni bunyod etish uchun o'ttiz 
yil umr sarflashi Alisher Navoiyga sal malol kelgan ko'rinadi: 

Ki, aqli musohib shitob aylasa, 
Deyilgan zamonni hisob aylasa. 
Yig'ishtursa bo'imas bori olti oy, 
Ki bo'idung bu ra'noga suratnamoy. 

(MAT,Il. 569-b.) . 
• Xamsa. - Alisher Navoiy ijodining eng nodir namul13ii bo'lib, 

u yaratilgan paytdan e'tiboran muallifning beniboya yuksak iste'dodidan 
darak berdi, g'oyat baland baholarga sazovor ko'rildi. Jumladan, 
«Xamsa. bilan birinchilardan bo'lib tanishish sharafiga muvaffilq bo'lgan 
Nuriddin Abdurahmon Jomiy o'zining .Xiradnomai Iskandariy. asarida 
bu nodir yaratmaga juda yuqori baho beradi. Zamon hukmdori. Sulton 
Husayn Boyqaro esa turkiy tilda vujudga kelgan ayni noyob badiiyat 
namunasi muallifIga Himt ahli oldida juda katta hurmat va ehtiromini 
namoyon qiladi. Zayniddin Mahmud Vosifiyning .Badoe' ul-vaqoe'. 
asarida ma'lumot berilishicha, Husayn Boyqaro o'zining bayram va 
zafar kunlarida minadigan oltin egar-jabduqli oq otiga o'tqizib, o'zi 
unga jilovdorlik qiladi. Podshohning yurtning ulug' shoiriga bo'lgan 
bundaY oliy darajadagi munosabatini tarix sira ko'rmagan edi. 

Yuqorida qayd etilganidek, mamlakat ishlarining aksariyati 
Nizomulmulk va uning tarafdori Majididdin Muhammad ixtiyoriga 

235 



o'tgandan keyin, ular shohning ishonchini to'la qozonish uchun harakat 
qila boshlaydilar. Ayniqsa, Majididdin Muhammad bu ishga qattiq 
kirishadi. Bir paytlar Alisher Navoiyning talabi bilan saroydan 
uzoqlashtirilgan bu amaldor oldingi mavqeni tiklash, katta mansabni 
egallash uchun payt poylardi. Husayn Bayqaro xazinasining bo'shab 
qolishi Majididdin Muhammadga qo'l keldi. «Bobumoma.da ma'lumot 
berilishicha, Majididdin parvonachi (shohning yordamchisi) bo'lib 
yurgan paytlarida, Husayn Boyqaroga ozroq mablag' zarur bo'ladi. 
Shoh devondagi arnaldorlarga murojaat qilganida, ular shohning talabini 
qondirish imkonsiz ekanligini bildiradilar. Shunda Majididdin Husayn 
Boyqaroni xilvatga tortib, mamlakatning butun inom-ixtiyorini menga 
topshirsangiz, tilagingizni amalga oshiraman, - deydi. Podshoh uning 
istagini bajarishga ma.Jbur bo'ladi. M~ididdin qisqa muddatda Husayn 
Boyqaroning talabini qondiradi. (Zahiriddin Muhammad Bobur. 
Bobumoma, I 59-bet. ) Xuroson hukmdori bu «tadbirli. mu10zimini 
vazir lavozimiga tayinlamoqchi bo'ladi. Sulton Husayn Boyqaro 
Mirzoning Majididdinni mansab pillapoyalariga ko'tarish yo'lidagi 
harakatlari, tabiiyki, Alisher Navoiyga xush kelmaydi. Zimdan ulug' 
shoir va vazir o'rtasidagi nizolar alanga ola boradi. Majididdin atrofJga 
tarafdorlar to'plab, shoh va shoir o'rtasidagi munosabatga rahna solish 
yo'llarini izlaydi. Majididdin Muhammad va uning tarafdorlari 
Alisher Navoiyni poytaxtdan uzoqlashtirishga harakat qila boshlaydilar. 
Husayn Boyqaro saroydagi tarafkashliklarga chek qo'yish maqsadida 
Alisher Navoiyni Xurosonning chegara viloyati Astrobodga hokim qilib 
tayinlaydi. Ayni choqda shoh bu tadbiri bilan shoiming izzat-hurmatini 
saqlashga ham erishishni ko'zlaydi. Astrobod Xurosonning Kaspiy dengizi 
atrofida joylashgan chegara viloyati bo'lib, tabiatining go'zalligi bilan 
ajralib turadi. Viloyatda ipakchilik taraqqiy etgani bois qo'shni 
mamlakatlar bilan savdo- sotiq ishlari keng yo'lga qo'yilgan edi. 
Umuman, Astroboddan keladigan daromad Xuroson xazinasi. ~mining 
teng yarmini tashkil etardi. Husayn Boyqaro davridagi iqtisodiy hamda 
xorij. bilan savdo-sotiq qilish nuqtai nazaridan nihoyatda yuksak mavqega 
ega bo'igan bu viloyatni idora qilish taxt vorisi yoki podshohning eng 
ishonchli kishisiga ishonib topshirilar edi. Alisher Navoiy nomi bilan 
bog'liq ilmiy-badiiy asarlarda uning Astrobodga yuborilishi sal kam 
ikkinchi surgun ma'nosida talqin qilinadi. Aslida, masalaga bunday 
munosabat u qadar ma'quI emas. To'g'ri, Alisher Navoiyning ruhiy 

236 



holati, uning Hirotga bo'lgan yuksak rnuhabbati, yurt poytaxtida sodir 
bo'layotgan noxush harakatlar nuqtai nazaridan siyosiy voqealarga baho 
beriladigan bo'lsa, Husayn Boyqaro Mirzoning bu farmoni oliysi ulug' 
shoir qalbidagi gap ernas edi. Ammo hamma tadbirlarga yurt taqdiri 
taqazosi bilan baho berishga odatlangan ulug' shoir Xuroson davlati 
uchun katta ijtirnoiy-siyosiy, rnoddiy-hududiy ahamiyat kasb etuvchi 
Astrobod hokimligi vazifasini qabul qildi va buni rnuxoliflarining g'alabasi 
rna'nosida talqin etrnadi. Shunday qilib, buyuk rnutafakkir 1487 yilda 
Bobo Ali va Amir Badriddinni olib Astrobodga jo'nab ketadi. 

Astrobod xalqi va u yerdagi ziyolilar Alisher Navoiyni g'oyatda 
samimiy bir ruhda qarshi oladi. Ulug' shoir siyosiy faoliyatining dastlabki 
kunlaridanoq davlat idora ishlarida rna'lum tartib o'rnatishga kirishadi. 
Markazdan ancha yiroqda bo'lganligi bois o'z xoxishicha ish yuritib 
xalq ahvolinijuda qiyinlashishiga sababchi bo'lgan hokim va amaldorlaIEa 
nisbatan tegishli choralar ko'radi. Alisher Navoiy Astrobodga hokirn 
bo'lib kelgandan so'ng Husayn Boyqaro saltanatiga xavf solib kelgan 
Mozandaron va Jurjon viloyatlarining hokimlari o'z ixtiyorlari bilan 
Xuroson davlatiga tobe' bo'lganliklarini bildiradilar. Turkman sultoni 
Ya'qubbek qimmatbaho sovg'alar bilan ulug' shoirni tabriklaydi. Qo'shni 
Ozarboyjon va lroq hukmdorlari Alisher Navoiy tufayli Xuroson bilan 
do'stona munosabatlarni qayta tiklaydllar. Shunday qilib, Sulton Husayn 
Boyqaro rnamlakatining g'arbiy chegarasida barqaror siyosiy vaziyat 
vujudga keladi. Xondamir ma'lumotiga ko'ra, Alisher Navoiy olib borgan 
adolatli siyosat tufayli Astrobod rnarnlakatdagi obod va rna'mur 
o'lkalardan biriga aylanadi. 

Alisher Navoiy mamlakat poytaxtida Sulton Husayn Boyqaroning 
ishonchini qozongan Majididdin boshliq bir guruh amaldorlarning 
saroyda fisq-u fasod, nifoq urug'ini sochayotganlaridan nihoyatda 
tashvishga tushadi. Shu bois ulug' shoir Hirotga qaytish istagini bildirib, 
Sulton Husayn Boyqaroga maktublar yozadi. Biroq shoh Alisher 
Navoiyning istagini qondirmaydi. Bunday noxush munosabatdan tang 
ahvolga tushgan ulug' shoir Amir Badriddinni o'z o'rnida qoldirib, 
Hirotga yo'l oladi va shohdan poytaxtda qolishni iltimos qiladi. Ammo 
ikkinchi kuniyoq shohdan Astrobodga qaytish haqida farmon oladi. 
Shunday qilIb, ulug' shoir sal kam ikki yil bu viloyatda hokim lavozimida 
faoliyat ko'rsatadi. Nihoyat, dushmanlarining Alisher Navoiyga 
uyushtirgan suiqasdlari fosh etilgach, Sulton Husayn Boyqaroning 

237 



farmoni bilan Hirotga qaytishga muyassar bo'ladi. 1489-yilda Xuroson 
hukmdorining to'ng'ich o'g'Ii Badiuzzamon Mirzo Astrobodga hokim 
etib tayinlanadi. 

7.5. Sboir bayotining so'nggi yiIIari 

1488-yilda poytaxtga qaytgan Alisher Navoiy shoh saroyida biror 
rasmiy lavozimda faoIiyat ko'rsatishni istamaydi. Biroq Sulton Husayn 
Boyqaro Alisher Navoiyni davlatni idora qilish ishlaridan chetda qolishini 
xohlamaydi va unga «muqarrabi hazrati sultoniy., ya'ni «hazrati 
sultQnning eng yaqini. degan unvonni beradi. Bu unvonga ko'ra, Alisher 
Navoiy garchi biror rasmiy lavozimda bo'lmasa-da, davlat 
tashvishlaridan mutlaqo xoIi ham emas edi. Ta'kidlash joizki, Alisher 
Navoiyga munosabat masalasida shohning qarashlari bot-bot o'zgarib 
turgan. Saroyda faoliyat ko'rsatayotgan ulug' shoir dushmanlarining 
Sulton Husayn Boyqaroga ta'siri kuchaygan paytlarida u muxolifatdagi 
mulozimlar irodasiga moyillik. ko'rsatishdan o'zini liya olmagan. Biroq 
bunday vaziyat tezda o'z kuchini yo'qotgan va Sulton Husayn Boyqaro 
rnalctaQdosh birodaridan samimiyatini darig' tutmagan. Lo'Ilda aytadigan 
bo'lsak, sotsialistik realizm qoliplari asosida bunyod etilgan badiiy 
asarlarda ifodalanganidek, shoh va shoir o'rtasidagi munosabatlarda 
«antogonistib rub hukmronlik qilgan emas. Murntoz manbalar sahifalari 
orqali yetib kelgan ma'lumotlar ana shunday dalil-xulosalarga kelish 
asosini bemdi. 

«Muqarmbi hazrati sultoniy. sharafli unvoni bilan siylangan Alisher 
Navoiy saroy muhitidagi ig'vo va fisq-u fujurlardan ham xoIi bo'lmagan. 
Balx viloyatini muvaqqat boshqarib turgan ulug' shoirning inisi Darvesh 
Ali bunday siyosiy naymnglardan qattiq ranjigan va shohga qarshi isyon 
ko'targan. Shoirning dushmanlariga bu ancha qo'l keladi. Majididdin 
Alisher Navoiyni isyonni uyushtirganlikda ayblaydi. Natijada ulug' shoir 
buning bo'hton ekanligini isbotlash uchun Sulton Husayn Boyqaro 
qo'shini bilan Balxga borib isyonni bartaraf qilishga hissa qo'shadi. 

1490-yilda Majididdin tomonidan uyushtirilgan ig'volar fosh etilib, 
u vazirlik lavozimidan chetlashtiriladi. Bu mansab yana qayta 
Nizomulmulkka tegadi. Fisq-u fasod va nizo urng'ini sochishda 
Majididdindan qolishmaydigan Nizomulmulk temuriylar o'rtasida o'zaro 
nifoq o'tining yanada alangalanishiga zamin hozirlab tumdi. Poytaxtda, 

238 



'saroyda turli nizolar keIib chiqa boshlaydi. Shohzodalar mamlakatni 
bo'lib oIishga intiladilar. Balxda Darvesh Ali bilan Sulton Husayn Boyqaro 
sulh tuzishga erishgan bo'lsa-da, har narsadan hadiksiraydigan bo'Iib 
qolgan podshoh uni zindonga tashlaydi. Ana shunday siyosiy tang bir 
davrda Abusaid Mirzoning o'g'Ii Sulton Mahmud Mirzo Hisorda Sulton 
Husayn Boyqaroga qarshi urush boshlaydi. Xuroson hukmdori katta 
o'g'Ii Badiuzzamonni Astroboddan chaqirtirib oladi va Alisher Navoiyni 
Balxda qoldirib, o'zi Hisorgajo'naydi. Husayn Bayqaro Sulton Mahmud 
Mirzo bilan murosaga keladi va Hirotga qaytishda Balx viloyatini idora 
qilishni Badiuzzamonga topshiradi. Badiuzzamon otasining farmoniga 
ko'ra, Balxga yo'l olganda, u o'z o'rniga o'n uch yoshli o'g'li, Husayn 
Boyqaroning sevikli nabirasi Mo'min Mirzoni Astrobod hokimi sifatida 
qoldirgan edi. 

Husayn Boyqaro Alisher Navoiy bilan Hirotga qaytgach, shoh 
sevikli xotini Xadichabegimning talabi bilan undan bo'lgan o'g'Ii 
Muzaffar Mirzoni Astrobod hokimi vazifasiga tayinlash haqida farmon 
beradi. Bu esa o'z navbatida shahzoda Muzaffar Mirzoni taxt vorisi deb 
e'lon qilingani edi. Mazkur farmon ota va katta o'g'il o'rtasida jiddiy 
nizoning keIib chiqishiga sabab bo'ladi. Badiuzzamon Mirzo Mo'min 
Mirzoga Astrobodga Muzaffar Mirzoni yo'latmaslik haqida buyruq beradi. 
Oqibatda mamlakat yanajang-ujadallar maydoniga aylanadi.1496-yilda 
Husayn Boyqaro tomonidan Alisher Navoiy sulh tuzish niyatida Balxga 
yuboriladi. Shahzoda Badiuzzamon shoimi yaxshi qabul qiladi, biroq 
otasining uni qo'lga tush irish haqidagi o'ta maxfiy farmonidan voqif 
bo'lib, sulh haqidagi flkridan qaytadi. Alisher Navoiy vaziyatning 
bunday tus oIishidan iztirobga tushadi. Umidsizlanib, Hirotga qaytishga 
majbur bo'ladi. Ota va o'g'il o'rtasida yana qonli urush kelib chiqadi, 
jangda Badiuzzamon yengiladi. Mo'min Mirzo Muzaffar Mirzo 
tomonidan asir olinib, tezda Hirotgajo'natiladi va Ixtiyoriddin qal'asiga 
qamab qo'yiladi. Xadichabegim Nizomulmulk bilan til biriktirib, 
Mo'min Mirzoni qat! etish haqida farmon tayyorlaydilar va may ichib 
sarxush bo'lgan shohga bu mudhish farmonga muhr bostirishga 
erishadilar. Kayfl tarqagan Husayn Boyqaro ertalab farmonini rad etadi, 
biroq mayparast shoh kechikkan edi. Hukm ijro qilinib, Amir Temur 
Ko'ragon xonadonining tenggi yo'q iste'dodli farzandi Mo'min Mirzo 
vahshiyona qat! etiladi. Bu voqea 1497 -yilning oktabrida yuz beradi. 
Shahzoda Mo'min Mirzo vafotidan uch kun o'tgach, imom Rizo 

239 



hazratlarining mazori ziyorati uchun Mashbadga ketgan Alisher Navoiy 
Hirotga qaytadi va bu og'ir xabami eshitib juda qattiq iztirob chekadi. 
Badiuzzamon otasidan intiqom olish uchun yanajangga otlanadi. Mo'min 
Mirzoning o'limidan soOng Xuroson ota va o'g'illar o'rtasida kechgan 
juda ko'p janglarning shohidi bo'ladi. 

Alisher Navoiy musulmonlikning farz amallaridan biri bo'1gan hajga 
borishni juda ko'p vaqtlardan buyon ixtiyor etardi. Biroq Xurosondagi 
notinchliklar uning bu istagining amalga oshishiga doimo to'siq bo'lib 
kelardi. Ulug' shoir ko'nglidagi o'sha ezgu niyatini ama1ga oshirish uchun 
muqaddas Mashhad tarafga yo'l oladi. Husayn Boyqaro esa 1499-yilda 
yana bir o'g'li Abulmuhsin bilan jang olib borayotgan edi. Ota va o'g'il 
orasida sulh taklifi qo'yiladi. Abulmuhsin otasi tarafidan sulh tuzish uchun 
Alisher Navoiyning yuborilishini talab etadi. Husayn Boyqaro Mashbadga 
chopar yuboradi. Alisher Navoiyga shohning maktubi yetkaziladi. Unda 
hajga borish uchun yo'l tinch bo'lishi shartligi, lroq va Ozarboyjon fitna 
va g'avg'o ichida qo1ganligi qayd etilgan edi. Shuningdek, maktubda Alisher 
Navoiyning Marvga kelishi bilan ota va o'g'il o'rtasida sulh tuzish imkoniyati 
vujudga kelishi bayon qilingandi. Shoir Mashhadning ulug'lari bilan 
kengash qiladi va haj safarini keyinga qoldirib, yurt osoyishtaligi uchun 
Marvga qaytishga qaror qiladi. Husayn Boyqaro va shahzoda Abulmuhsin 
o'rtasida sulh tuziladi. Oradan ikki-uch kun o'tgach, Alisher Navoiy 
hajga bormaganligi uchun Hirotga qaytib, Abdulla Ansoriy mazorida 
jo'robkashlik mansabiga tayinlanishi haqida yorliq berilishini shohdan 
so'raydi. Mirxondning «Ravzat us-safo.sida Husayn Boyqaro shoirga 
quyidagicha javob qaytarganligi qayd etilgan: «Modomiki, Siz mening 
mamlakatimda bor ekansiz, nimaiki tilasangiz va iltimos qilsangiz, 
muqarrarkim, qabul sharafiga musharraf bo'lg'usidin. (Navoiy 
zamondoshlari xotirasida. Toshkent, 1986, 57-bet). Ayni tafsilotlar 
G'iyosiddin Xondamiming «Makorim ul-axloq» asarida ham batafsil 
bayonini topgan (O'sha asar. 78-86-betlar). Alisher Navoiy umrining 
so'nggi yillarini Abdulla Ansoriy qabrini obod qilish va ijodga bag'ishladi. 

Alisher Navoiy umrining keyingi o'n yildan ziyodroq davrini (1488-
150 1) juda katta ilmiy-badiiy, ilohiy-iIfoniy merosning vujudga kelishiga sarfladi 

Shoir yirik hajrnli liro-epik asar «Xamsa»sini yaratgandan soOng, 
nasrda barakali ijod qildi. 1488-yili «Tarixi muluki Ajam» (<<Ajam -
g'ayriarab shohlari tarixi,.) asarini yozdi. Unda muallif qadimiy tarixiy 
manbalar bilan birga xalq o'rtasida Ajam hukmdorlari taqdiriga aloqador 

240 



mavjud afsonalarga e'tiborini qaratadi. Bundan maqsad o'tgan 
shohlarning hayoti va qilgan ishlari bayoni asosida zamondosh 
hukmdorlarga saboq bermoqdan iborat edi. Asar «Muhokamat ul­
lug'atayn»da «Zubdat ut-tavorix» «<Tarixlar qaymog'i») tarzida ham 
tilga olinadi. Bunday urinish tasodifiy emas, albatta. Aslida ulug' shoir 
Sulton Husayn Boyqaro davri tarixini yozishni niyat qilgan. Tiiga olingan 
ikki tarixiy asar ana o'sha «Zubdat ut-tavorix»ning kirish qismlari 
hisoblanadi. Taassuflar bo'lsinki, ulug' shoirning umri vafo qilmadi va 
zikri o'tgan asar nihoyalanmay qoldi. Shuningdek, Navoiyning «Tarixi 
anbiyo va hukamo» «<Anbiyolar va hokimlar tarixi») hamda «Siroj ul­
muslimin» (<<Mo'minlar yog'dusi») (1488) asarlari ham pand va ibrat 
bo'larli ilohiy-irfoniy hikoyatlardan tarkib topgan. 

XV asr 80-yillarining oxiri 90-yillarining boshlarida shoir bir necha 
musibatlar bilan yuzma-yuz keldi. Alisher Navoiyning yaqin do'sti va 
ustozlari Sayyid Hasan Ardasher (1489), Abdurahmon Jomiy (1492), 
Pahlavon Muhammad (1493)lar ketma-ket vafot etishdi. Adib ularga 
bag'ishlab «Holoti Sayyid Hasan Ardasher», «Xamsat ul-mutahayyirin», 
«Holoti Pahlavon Muhammad» nomli tarixiy-yodnoma asarlarini yozdi. 

1491-yilda shoir muammo janri va uning o'ziga xos qonun-qoidalariga 
bag'ishlangan «Risolai mufradot dar fanni muammo» asarini yaratdi. Asarda 
eng murakkab she'riy jam sanalgan muammoning nazariy masalalaridan 
bahs yuritiladi vajuda ko'plab muammolarning echilish usullari ko'rsatiladi. 
Ma'lumot~ ko'ra, bu asar o'z davrida yuksak baholangan edi. Hatto 
Nuriddin Abdurahmon Jomiy uni o'g'li Ziyouddin Yusufga darslik sifatida 
tavsiya qiladi. Pag'ambar hadislari ta'sirida qirq qit'ani o'z ichiga olgan 
«Arbain», Hazrat Alining «Nasr ul-laoliy»sidanjoy olgan hadislar asosida, 
266 ta ruboiydan tashkil topgan «Nazm ul-javoJUr. ham shu yillarda ijod 
etilgandir. 1491-1492-yillarda «Majolis un-nafois» (<<Nafosat ahlining 
majlislari») tazkirasining birinchi va 1497-1498- yillarda esa 460 ijodkor 
hamda tarixiy shaxslar haqida ma'lumot beruvchi ikkinchi tahririni 
(refekiyasini) yaratdi. 1492 yilda Alisher Navoiy adabiyot nazariyasiga oid 
«Mezon ul-avzon» «Nazn1ar o'lchovi») risolasini nihoyasiga yetkazdi. 
Bunda aruz vazni va unga xos xususiyatlar ilk bar o'zbek tilida o'zining 
yetarli talqinini topadi. Shayx Ahmad Taroziyning «FunUn ul-balog'a. 
(<<Balog'at ilmlari*) asari ilm ahliga ma'lum qilinganga qadar (1993) 
yuqoridagi fikr o'z kuchini saqlab keldi. «Funun ul-balog'a»ning 1436-
1437 -yillarda Ulug'bek Mirza dargohida yaratilganligi va besh qismdan 

241 



iOOrat bu asar bir baxshining turkiya.ruzga bag'ishlanganligi inobatga olinsa, 
«birinchi.lik rna'ium ma'noda tahrirga uchraydi. Ta'lddlashjoizki, Alisher 
Navoiy mazkur rnuallif va uning asaridan bexabar ko'rinadild, ulug' adib 
u haqda xomush qoladi. 

1491-1492-yiUarda shoir turkiy tilda yozgan bareha she'riy asarlarini 
to'plab, yaxlit bir devon tuzishga kirishadi. Ushbu yig'rna devonlaming 
tartlb berilishi 1497 -1498-yillaIga qadar davorn etadi. YJg'rna devonlar 
to'rt qismdan iOOmt OO'lib, unda inson umrining yoshlik, yigitlik, o'rta 
yoshlik va keksalik singari OOsqichlari yilning to'rt fasliga qiyosan nisbat 
beriladi. Majmualar har bir to'plami o'ziga xos alohida tugal devon shakliga 
ega. Uning birinchi kitobi «G'aroyib us-sig'ar. (<<Yoshlik ajoyiOOtIari.), 
ikkinchisi «Navodir ush-shabob. (<<Yigitlik nodirliklari.), uchinchisi 
«Badoe' ul-vasat. «<Q'rta yoshlik go'zallikIari.), so'nggi devon «Favoid 
ul-ldbar. «<Keksalik foydalari. )dir. Bu1arning umumiy sarlavhasi «Xazoyin 
ul-rnaoniy. (<<Ma'nolar xazinasi.) deb norn1andi. Ulug' shoiming ayni 
ijodiy tajribasi o'zbek mumtoz adabiyoti tarixitIa katta voqea OO'ldi. 

1495-1496-yillarda shoir yana bir yirik asari «Nasoyirn ul-rnuhabbat» 
tazkirasini nihoyasiga yetkazdi. Ushbu asar AIxlurahmon Jorniyning «Nafohat 
ul-uns. (<<Do'stlik tarovati.) nomli asarining erkin-ijodiy tarjimasidir. 
Sharqning 770 ta shayxi haqidagi ibratornuz rnanoqib lavhalardan tarlOb 
topgan ushbu asarda tasavvuf tariqatIari, qonun-qoidalari, so'fiylarga xos 
xususiyatlar o'zining ilmiy ifodasini topgan. 1498-1499-yi1lada shoir 
FariduddinAttorning «Mantiq ut-tayr. asarigajavoban falsafiy ilohiy-irfoniy, 
axloqiy-rna'naviy mohiyat kasb etuvchi «Lison ut-tayr. (<<Qush till») 
dostonini yaratdi. Ulug' adib shu yillarda maktublarini to'plab, «Munshaot» 
«<Munshaoti turkiy. va «Munshaoti forsiy. - turkiy hamda forsiy maktublar) 
tartib berdi. Shuningdek, turkiy tilning afzalliklaridan bahs etuvchi rnashhw 
qomusiyasari «Muhokamat ul-lug'atayn. (<<Ikki til muhokamasi.)ni vujudga 
keltirdi. 1500-yilda yozilgan «Mahbub ul-qulub» «<Ko'ngillaming sevgani.) 
Alisher Navoiy yaratgan so'nggi go'zal asar sanaladi. Bulardan tashqari, 
manbalarda ulug' adibning o'q otish haqida «Risolai tir andoxtan., 
lug'atshunoslikka bag'ishlangan «Sab'atu-abhur» (<<Y yetti dengiz.) nomli 
ldtoblarning yozganligi haqida ham rna'iumot beriladi. 

1500-yilning dekabr oyida Husayn Boyqaro yana bir o'g'li shahzoda 
Muhammad Huszyn bilan bo'lib o'tgan jangdan soOng, Astrobodda sulh 
tuzib poytaxtga qaytaQ. Bu voqea Alisher Navoiy urnrining so'nggi kunlariga 
to'g'ri keladi. G'iyosiddin Xondarnirning «Makorim ul-axloq. asarida 

242 



ma'iumot berilishicha, Alisher Navoiy 1501-yilning birinchi yanvarida 
bomdod namozini erta o'qib, poytaxtga yo'l olgan Xuroson hukmdorini 
kutib olish uchun otga minib Shoh Malik raboti tomon yo'l oladi. 
Podshohning Alisher Navoiyga yaqin kelgan mulozimlari ulug' shoir bilan 
ko'risbib, uni xursand qiladilar. Husayn Boyqaroning dabdabali va ko'rkam 
mahofasi ko'ringanda, ulug' shoiming boshi aylanib qoladi hamda ahvolidan 
Shahobiddin Abdullani voqif qiladi. Podshoh bilan ko'rishish payti 
yaqinlashgach, Navoiy otdan tushganida, to'satdan xastalik og'irlashib 
borndi va shoir vujudida rnajolsizlanish holati kuzatiladi. Shunda Mavlono 
Jaloliddin Qosim qo'ltiqIariga kiIgancha, ulug' amir boshini baland darajali 
podshohning quchog'iga qo'yadi. Husayn Boyqaro do'stining holidagi bu 
o'zgarisblarni ko'rib iztirobga tushadi. 

Alisher Navoiy mana shu ahvolda tunda o'z uyiga olib kelinadi. Ertasi 
kuni Xurosonning mashhur tabiblari to'planib, ulug' shoir tomirlaridan 
qon olishga qaror qiladilar. Biroq fursat boy berilgan, «sakta. o'z ishini 
qilgan (rniyaga qon quyilgan) ediki, bernorni tuzatishga bo'igan 
urinishlar samara bermaydi. U ch kun xushsiz yotgan Alisher N avoiy 
1501-yilning 3-yanvarida, yakshanba kuni tongda vafot etadi. Bundan 
xabardor bo'lgan ahli Hirot, butun Xuroson-u Movarounnahr buyuk 
shoir va davlat arbobining bu foniy dunyodan o'tishini g'oyatda qayg'u 
va iztirob bilan qarshi oladi va motam tutadi. 

XX asrning 90-yillarida Alisher Navoiy hayotining oxirgi kUnlari 
haqida rnaqola e'lon qilgan O'zRFA muhbir a'zosi U.Karimov ulug' 
shoir o'limini Husayn Boyqaro Mirzo saroyida unga qarshi harakatda 
bo'lgan muxolifat bilan bog'laydi. Uiug' shoirni o'limga olib kelgan 
kasallik tafsilotlarini bafuIja bayon qilgan G'iyosiddin Xondamirning 
ta'biriga ko'ra, saktaning (his va harakatning to'xtab qolishi) 
boshlanishidan muayyan rnuddat o'tqazilib, uning tomiridan: qon 
olinadi (O'sha asar, 124-125-betlar). Ammo tabiblarning bu tadbiri 
befoyda ketadi. Prof. U.Karimov ulug' shoir hayotiga qasdni ana o'sha 
nuqtada ko'radi. Ya'ni sakta boshlangan vaqtda tomirdan qon olish 
haqidagi taklif o'rtaga tashlanadi. Biroq saroy tabibi Sulton Husayn 
Boyqarodan ruxsat olishni bahona qilib, bu ishni paysalga soladi. Ruhi 
munavvarlari shod bo'lgur U.Karimovning armonlari shundaki, taklif 
tushgan paytda muolaja to'g'ri arnalga oshirilsa, ulug' shoir yana 
birmuncha muddat yashagan bo'lur edi. Ehtimol, shundaydir, qolgani 
yolg'iz qodir Egamga ayondir, xolos. 

243 



Mavzuni mustahkamlash uchun savoUar 
1. Alisher Navoiyning hayoti va faolitini o'rganishda qanday 

manbalarga tayaniladi? Ular haqida so'zlang. 
2. Shoirning hayoti va faoliyatini o'rganish XX asrga qadar qanday 

ko'rinishlarda amalga oshirildi? Ular xususida nimalami bilasiz? 
3. Ulug' shoir asarlarining Ovrupoda o'rganilishi va yo'l qo'yilgan 

kamchiliklar haqida gapirib bering. 
4. Alisher Navoiy tavalludining 500 yilligi munosabati bilan sobiq 

ittifoqda qanday ishlar amalga oshirildi? 
5. XX asming 50-60 yillarida ulug' shoir asarlarini ommalashtirish 

borasida kimlar faoliyat ko'rsatdi va nimalarga erishildi? 
6. O'zbekiston Respublikasi mustaqillikka erishgunga qadar 

navoiyshunoslik taraqqiyotida muhim hissa bo'lib qo'shilgan ilmiy 
asarlarni sanang. 

7. Istiqlol va navoiyshunoslik. Bu borada qo'lga kiritilgan yutuqlar 
nimalardan iborat? 

8. Yash Alisheming ma'naviy kamolotida kim1aming ta'siri sezihb turnrdi? 
9. Alisherlar xonadonining Iroqqa ko'chishining sabablarini 

tushuntiring 
10. Abulqosim Bobur Mirzo va yosh Alisherning o'zaro 

munosabatlari haqida nimalarni bilasiz? 
11. Mavlono Lutfiyning yosh shoirga bergan yuksak bahosini so 'zlab 

bering. 
12.Alisher Navoiy hayotining Mashhad davri haqida nimalami 

bilasiz? Shoir Mashhadda kimlar bilan tanishdi? 
13. Alisher Navoiyning Hirotdan ketishini Zahiriddin Boburning 

«ixrojll) deya atashiga nimalar sabab bo'lgan deb o'ylaysiz? 
14. «Masnaviy» - AIisher Navoiyning Sayyid Hasan Ardasherga 

yozgan she'riy maktubida shoir o'zining yuksak badiiy salohiyati haqida 
iftixor bilan nimalarni e'tirof etadi va Hirotni tark etishiga sabab bo'lgan 
omillar sifatida nimalar qayd etiladi? 

15. Samarqandda shoirga kimlar homiylik qildi? Alisher Navoiy bu 
shaharda tahsil olish jarayonida kimlar bilan tanishdi? 

16. Alisher Navoiyning Samarqanddan Hirotga qaytishida qanday 
tarixiy voqea sabab bo'ldi? 

17.Xurosonda barqaror vaziyatni vujudga keltirish uchun Yodgor 
Muhammad Mirzoga qarshi kurashda Husayn Boyqaroga Alisher Navoiy 

244 



qanday tadbirlari bilan ko'maklashadi? 
18. Nima sababdan Alisher Navoiy muhrdorlik lavozimida faoliyat 

ko'rsatishni istamaydi? Shoirni Husayn Boyqaro vazir etib 
tayinlashining sabablari nimalardan iborat? 

19. Alisher Navoiy vazir va jamoat arbobi sifatida qanday ishlarni 
amalga oshirdi? 

20. Alisher Navoiyning vazirlik lavozimidan iste'fo berishining sababi 
nimada? 

21. Alisher Navoiy «Xamsa»sining yaratilishi tarixi haqida so'zlang. 
Abdurahmon Jomiyning bu asarga bergan yuksak bahosi va Husayn 
Boyqaroning yurt shoiriga ko'rsatgan ehtiromi haqida nimalarni bilasiz? 

22. Husayn Boyqaro Alisher Navoiyni Astrobodga hokim qilib 
tayinlashda nimalami nazarda tutadi? Shoirning Hirotga qaytishida qanday 
voqea sabab bo'ldi? 

23. Husayn Boyqaro va shahzoda Badiuzzamon Mirzo orasida nifoq 
solishda kimlarning qo'li bor? Mo'min Mirzoning o'limiga-chi? 

24. Alisher Navoiy nima sababdan hajga borish haqidagi qaroridan 
voz kechadi? 

25. Shoir umrining so'nggi yillarida qaysi asarlarini yozdi? 
26. G'iyosuddin Xondamirning «Makorim ul-axloq» asarida ulug' 

shoirning vafoti bilan bog'liq qanday tafsilotlar keltiriladi? 

Mavzuga oid tayanch tushunchalar 
Dlug' shoirning o'z asarlari. Katta, muosir, tengdosh va kichik 

zamondoshlari asarlari. XVI-XIX asrlarda yaratilgan tazkira, tarixiy va 
badiiy-ilmiyasarlar. Xalq og'zaJti badiiy ijodi. Navoiy ijodiga oid lug'atlar 
tuzish. Tazkira, tarixiy hamda ilmiy-badiiy asarlarda adib shaxsi, faoliyati 
va ijodiga munosabat bildirish. She'rlariga javobiya va muxammaslar bitish. 
Dostonlarining nasriy bayonini yaratish va taIjima qilish. «Badoe'ul­
lug'ab~. «Lug'ati Navoiy.. Aloyi binni Muhibiy «Al-Iug'otun Navoiyat 
val istashhodatul-chig'atoiyat». Mirzo Madhiyxon «Mabon ul-lug'at». 
Fath Alibek Kojariy «Lug'ati atrokiya». Muhammad Xoksor 
«Muntahabul lug'at». Shayx Sulaymon Afandiy Buxoriy «Lug'oti 
chig'atoiya va turki usmoniy». «Tarixi Fanoiy». Sitsivishivili 
«Baromguriani». Xristafor «Sarandib shohi uch yosh o'g'lonining 
zlyorati». Fransuz sharqshunosi Katrmer. M.Nikitskiy. Fitrat. «Farhodu 
Shirin» dostoni to'g'risida». G'iyosiddin Muhammad. Mir Sayyid 

245 



Kobuliy. Muhammad Ali G'aribiy. Husayn Boyqaro. Sharafiddin Ali 
Yazdiy. Abuqosim Bobur Mirzo. Mavlono Lutfiy. Sayyid Hasan Ardasher. 
Abdurahmon Jomiy. Pahlavon Muhammad. Kamol Turbatiy. Ahmad 
Hojibek. Xoja Fazlulloh Abullaysiy. Yodgor Muhammad Mirzo. 
Badiuzzuamon Mirzo. Kepak Mirzo. Abulmuhsin Mirzo. Arnir Shayxim 
Suhayliy. Mirxond. «Ravzat ul-safo.» Atoulloh Husayniy. Husayn Voiz 
Koshifiy. Nizomumulk. Majididdin Muhammad. Ilk devvon. «Badoe' 
ul-bidoya». «Navodir un-nihoya». <Naqfiya». «Xamsa». Nizorniy Ganjaviy. 
Xusrav Dehlaviy «Muqarrabi hazrati sultoniy». Mo'min Mirzo. 
Xadichabegim. «Tarixi muluki Ajam». «Tarixi anbiyo va hukamo». «Holoti 
Sayyid Hasan ArdasheT». «Holoti Pahlavon Muhammad». «Xamsat ul­
mutahayyirin~. «Risolai muammo». «Majolis un-nafois». «Munshaot». 
«Mezon u1-avzon». «Nasoyim ul-muhabbat». « Xazoyin ul-maoniy». 
«Lison ut-taYT». «Muhokamat ul-lug'atayn». «Mahbub ul-qulub». 
«Nazmul javohiT». «Arbain». «Panoh». Muzaffar Mirzo. «Mubtalo 
bo'ldum sango». Qo'ldosh Mirzo. «Masnaviy» 

Adabiyotlar 
1. Abdullaeev.V. Navoiy Samarqadda. Toshkengt-1968. 
2. Boyqaro Husayn. Risola. Toshkent: «Sharq»-1991. 
3. Valixo'jayev B. Mumtoz siymolar. 2-jild, Toshkent-2002.180-bet. 
4. Vohidov R. Alisher Navoiyning ijod maktabi. Buxoro-1994. 
5. Davlatshoh Samarqandiy. Shoirlar bo'stoni. Toshkent, 1981. 
6. Izzat Sulton. Navoiyning qalb daftari. Toshkent, 1969. 
7. Mallayev N. O'zbek adabiyoti tarixi. Toshkent, 1976, 349-380 

betlar. 
8. Navoiy zamondoshlari xotirasida. Toshkent, 1985. 
9. O'zbek adabiyoti tarixi. 5 jildlik, 2-jild. Toshkent, 1978. 
10. Xondamir G'iyosiddin. Makarim ul-axloq. Toshkent, 1967. 
11. Qayumov A. Alisher Navoiy. Toshkent: «Kamalak», 1991. 
12. Hayitmetov A. Temuriylar davri o'zbek adabiyoti. Toshket: 

«Fan», 1996; Yana: Alisher Navoiy ijodini o'rganishning metadologik 
asoslari haqida. «O'zbek till va adabiyoti», 2001, 2-son. 3-9-betlar. Yana: 
Mumtoz adabiyot tarixi bo'limi. «O'zbek till va adabiyoti». 2004, 2-son, 
3-9-betlar. 

246 



VIII-BOB 
ALISHER NAVOIY SHE'RIYATI 

Alisher Navoiy she'riyati - o'zbek mumtoz adabiyoti xazinasiga 
qo'shilgan qiyossiz noyob durdonadir. Bu buyuk tafakkur sohibining 
badiiy yaratmalarisiz, nafaqat, turkiy, balki boshqa qardosh xalqlar 
adabiyoti ravnaqini tasavvur etish qiyin. Zero, ulug' shoir she'riy merosida 
o'ziga qadar yaratilgan Sharq mumtoz adabiyoti an'analarini davom 
ettiribgina qolmay, yangi badiiy timsollarga murojaat etish orqali 
mutafakkirona qarashlarini ifodalash bilan ularning mavzular ko'lamini 
boyitdi, inson ruhiyatining murakkab qirralarini san'atkorona tasvirlashga 
erishdi. Bu, albatta, o'z navbatida shoirning she'riy merosi o'zbek va 
boshqa xalqIar qalamkashlari uchun ijod maktabi, ilhom manbai vazifasini 
o'tadi, deyishimizga asos bo'ladi. Alisher Navoiy ayni choqda zullisonayn 
shoir sifatida fors-tojik adabiyoti ravnaqiga ham sezilarli hissa qo'shdi. 
Shoir zamondoshlari uning har ikkala tilda ham birday ijod qilish 
imkoniyatiga ega ekanligini e'tirof qilib, ta'bi ko'proq turkiyga moyilligini 
ta'kidlashgan. Jumladan, Abdurahmon Jomiy «Bahoriston. asarida yozadi: 
«Ba on zabon besh az yay va beh az yay kase she'r naguftaast va gavhari 
nazm nasufta» (<<D tilda, ya'ni turkiyda hech kim undan ko'p va undan 
yaxshi she'r ayta olmagan va nazm durdonalarini socha olmagan» 
(Abdurahmon Jomiy. Bahoriston. «lrfon., Dushanbe-1966,1l0-bet). 

Alisher Navoiyning hikmatga boy she'riy merosi ko'1amining kengligi 
bilan ham ahamiyatlidir. Uning asosini 45000 misraga yaqin o'zbekcha 
she'rlarini o'z ichiga olgan «Xazoyin ul-maoniy. yig'rna devonlarva 12000 
misradan ziyod fors-tojik tilidagi she'rlaridan tarkib topgan «Devoni 
Foniy., shuningdek, forsiyda bitilgan 6 falsafiy qasidadan iborat «Sittai 
zaruriya. «<Oltl zarurau) hamda yil fasllari tasviriga bag'ishlangan «Fusuli 
arbaa. (<<To'rt fas1») qasidalari tashkil etadi. Bulardan tashqari, shoir 
she'riy merosiga Muhammad alayhis-salom bilan bog'liq qirq hadisning 
tarjima-sharhi asosida vujudga keIgan «Arbain», hazrati Alining «Nasr 
ul-laoniy»asarining she'riy tatjirna-sharhi hisoblangan 266 ruboiydan 
tarkib topuvchi «Nazm ul-javohir., islom dini qonun-qoidalari sharhi 
talqiniga doir «Siroj ul-muslimin» singari asarlari hamda «Xamsatul­
mutahayyirin», «Holoti Pahlavon Muhammad», «Holoti Sayyid Hasan 
Ardasher., «Muhokamat ul-Iug'atayn», «Mezon ul-avzon., «Mahbub 
ul-qulub», «Munshaot., «Vaqfiya», «Tarixi anbiyo va hukamo», «Tarixi 
muluki Ajam» kabi nasriy asarlari tarkibidagi masnaviy, ruboiy, qit'a, 
fard janrlarida bitilgan badiiyat namunalari ham mansubdir. 

247 



8.1. Alisher Navoiy devonlari, ularning tartib berilishi tarixi, janriy 
tarkibi va mavzulari 

Alisher Navoiy badiiy ijod bilan bolalik yillaridanoq shug'allana 
boshladi. Oila muhiti, Xuroson hukmdori Abulqosim Bobur Mirzoning 
yosh shoirga bo'lgan munosabati uning ijodiy salohiyatini tez orada 
ravnaq topishiga va ilmda e'timf etilganidek, 10-11 yoshlarida Mavlono 
Lutfiydek yirik so'z san'atkorining nazariga tushib, keksa ijodkorning 
yuksak bahosi bilan ulug'lanishiga imkon yaratdi. Alisher Navoiy 23-24 
yoshlarida shoir sifatida el orasida tanilgani, uning she'dari 
Movarounnahr-u Xuroson sarhadlaridan o'tib shuhrat qozonganiga 
qaramay, asarlarini jamlab devon tartib berishga shoshilmadi. Ehtimol, 
shoir bu davrda Mashhaddan Hirotga qaytganida, hayotidagi eng og'ir 
yo'qotishlar tufayli bu ishga jiddiy e'tibor qilmagan bo'lishi mumkin. 
Zero, uning sal keyinroq Samarqanddan ustozi Sayyid Hasan Ardasherga 
maktub tarzida yozgan «Masnaviy»sidagi o'z ijodidan ko'ngli to'lib 
yozgan faxriya - baytlari shoirning xalq orasida sohib devon tarzida 
tanilishi uchun imkoniyat allaqachon vujudga kelganligini tasdiqlaydi. 

Alisher Navoiy ijodi muxlislari bu noyob iste'dod sohibining badiiy 
yaratmalarini o'z vaqtida qadrladilar. Ulug' shoirning sohib devon ijodkor 
sifatida tanilishida she'riyati muhiblarining hissasi beqiyos kattadir. 
Ularning sa'y-harakati bilan hijriy 870, milodiy 1465-1466-yillarda 
shoirning ilk norasmiy devoni vujudga keldi. Bu devon taniqli xattot 
Sulton Ali Mashhadiy tomonidan nasta'liq xati bilan ko'chirilgan bo'lib, 
noma'lum musawir tomonidan naqshlar bilan bezatilgan edi. Devonga 
maxsus nom berilmaganligi boisidan faksimil (foto) nusxasini 1968-
yilda birinchi marta nashrga tayyorlagan va chop ettirgan taniqli 
adabiyotshunos Hamid Sulaymon uni «Ilk devon» deb atadi. «Ilk 
devon»dan 391 g'azal, 1 mustazod, Imuxammas va 41 ruboiy o'rin 
olgan bo'lib, ularning barchasi 434 ta she'rni tashkil etadi. Mazkur 
asar Alisher Navoiy ijodining dastlabki bosqichlarini o'rganish uchun 
ishonchli manba sifatida ahamiyatlidir. 

Alisher Navoiy Sulton Husayn Boyqaro Xuroson taxtini egaUagandan 
soOng, uning taklifi bilan o'zining birinchi rasmiy devoni «Badoe' ul­
bidoya» «<Badiiylik ibtidosi»)ni tartib berdi. Mazkur devon XV asr adabiy 
hayotidajuda katta voqea bo'ldi. Shoirning bu devoni o'zigacha yashagan 
ijodkorlar va zamondoshlari devonlaridan ancha farq qilar edi. Awalo, 
devon tartib berish uchun debochaga o'rin berish zarurligi ijodiy tajriba 

248 



tarzida «Badoe' ul-bidoya~dan (Bizning bu ta'kidimiz o'zbek mumtoz 
devonehiligiga daxldor) boshlandi. Shuningdek, shoir Sharq devonehiligi 
qatar tamoyillarini isloh qilib, uning mukammallik kasb etishi uehun 
e'tibor qilinishi zarur bo'lgan jihatlarini amaliyotda ko'rsatdi. Alisher 
Navoiy ushbu devonda deboehadan soOng dastlab g'azallarini, keyin esa 
boshqajanrdagi asarlarining radifi yoxud qofiyasidagi oxirgi harfiga tayanib, 
qat'iy tartibda, arab alifbosi sirasida o'rin berishga e'tiborni qaratdi. 
Shuningdek, she'darining mavzulari, g'oyaviy yo'nalishi ham diqqat 
markazida turdi. Alisher Navoiy har bir harfsirasida kelgan g'azallarning 
dastlabkilari Alloh hamdi va Muhammad alayhis-salom na'tiga 
bag'ishlanishi, shundan so'nggina boshqa mavzudagi g'azallar tartib bilan 
joylashtirilishi lozimligini mazkur devon deboehasida alohida ta'kidladi. 
Eslatilgan muqaddimada ulug' shoir matlada aytilgan fikrni g'azalning 
maqtaiga qadar tadrijiy rivojlantirib borish hamda oshiqona she'dar 
tarkibida mav'iza, pand, hikmatlarga doir baytlar kiritilishi shartligini 
ta'kidladi. O'zi zikri o'tgan tartiblarni bareha devonlarida amaliyotda 
ko'rsatishga muyassar bo'ldi. 

«Badoyi' ul-bidoya.dan she'riyatning o'n bir janriga doir asarlar 
o'rin olgan bo'lib, ularning miqdori va tartibi quyidagiehadir: 

1. G'azal - 777 7. Ruboiy - 85 
2. Mustazod - 3 8. Lug'z - 10 
3. Muxammas - 5 9. Muammo - 52 
4. Musaddas - 2 1:0. Tuyuq - 10 
5. Tatje'band - 3 11. Fard - 53 
6. Qit'a-46 
Mazkur devondagi she'darning umumiy miqdori 1046 tani tashkil 

etadi. «Badoyi' ul-bidoya)o)da «Ilk devon)o)dagi bir qism she'dar ham 
kiritilgandir. Keyinchalik bu asarlar «Xazoyin ul-maoniy* yig'ma 
devonlari tarkibidan o'rin olgan. 

Alisher Navoiy 1483-yilda ikkinchi rasmiy devoni «Navodir un­
nihoy~ (<<Be had nodirlikl~)ni tuzdi. Devonning Abdujamil kotib va 
Sulton Ali Mashhadiy tomonidan ko'chirilgan nisbatan to'liq nusxasi 
bizgaeha yetib kelgan. XX asrning 70-yillari oxirida Alisher Navoiyning 
dastxati topilganligi haqidagi xabar ilm ahlini qiziqtirib qoldi. Bu haqda 
akademik B.Valixo'jayev Eron saltanati kutubxonasida saqlanayotgan 
qo'lyozmalar ko'rsatkiehidagi qaydlarga tayanib birinehilardan bo'lib 
ilm ahliga ma'lumot berdi. Keyinchalik akademiklar V.Abdullayev, 
B.Valixo'jayev, prof. AHayitmetov va S.G'aniyevalarning maqolalari 

249 



e'lon qilindi. Masala bilan izchil shug'uUangan adabiyotshunos 
S.G'aniyeva shov-shuvlvrga sabab bo'lgan qo'lyozma izidan tushdi va 
Eron Islom Respublikasidan uning surat-nusxasini olishga muyassar 
bo'ldi. Izlanishlardan ma'lum bo'ldiki, mazkur kitob ulug' shoir 
«Navodir un-nihoya. devonining notugal nusxasi bo'lib, uning 
muqovasida Alisher Navoiyning bir qatorlik qo'lyozmasi hamda 
muhrining aksi bor ekan. Bundan qat'iy nazar, surat-nusxa «Navoiy 
dastxati.> (Toshkent: «Fan.>, 1991) nomi bilan o'quvchilarga taqdim 
etildi. Olima mazkur kitobga yozgan so'z boshida, jumladan, 
quyidagilami qayd etadi: 

Ziyo u1-haq va-d-dunyo va-d-din 
Berib ikkinchi devonimga tazyin. 
Savod uzra savod ar qildim mastur, 
Val ma'nidadur nur a'io nur. 

Katabahu al-abd al-faqir Alisher al-mashhur bi-n Navoiy g'af-ara 
zunubahi (ya'ni, haq, dunyo va dinning nuri ikkinchi devonimni bezadi. 
Garchi qoralama ustiga qoralama yozilgan esa-da, lekin ma'nosida nur 
ustiga nur bo'lib tushdi. Bituvchi banda va faqir Navoiy nomi bilan 
mashhur Alisher, uning gunohlari kechirilgay!) Shu yerda Navoiy muhri 
bosilgan: (<<Kun, osha fi-d dunyo ka-l g'arib-al-faqir Alisher.) (Ya'ni: 
Dunyoda faqir va g'arib Alisherdek hayot kechir) (O'sha kitob, 6-bet). 

«Navodir un-nihoya.ning nisbatan to'liq nusxalarida 862 she'r 
joylashtirilgan. Bular «Badoyi' ul-bidoya. tartib berilgandan soOng ijod 
qilingan she'rlar bo'lib, ular ham keyinchalik «Xazoyin ul-maoniy.ga 
kiritilgan. 

Alisher Navoiyning avlodlar oldidagi yana bir buyuk xizmati uning 
deyarli barcha lirik turga mansub yozgan asarlarini o'z bag'riga olgan 
«Xazoyin ul-maoniy. (<<Ma'nolar xazinasi.) yig'ma devonlarining tartib 
berganligi bo'ldi. Bu xayrli ishning amalga oshishida murshidi komil 
Nuriddin Abdurahmon Jomiy va zamon hukmdori Sulton Husayn 
Boyqarolar tashabbuskor bo'ldi. Vlug' shoirning «Xazoyin ul-maoniy» 
«Debocha.sida bayon etilgan qaydlaridan ayonlashadiki, «Badoyi' ul­
bidoya. va «Navodir un-nihoya» devonlari tartib berilgandan soOng, 
ijod qilingan she'rlar to'planib qoladi. Vlkan so'z san'atkori ularning 
taqdiri haqida o'ylaydi va yozadi: «Xotirg'a kelur erdikirn, agar bu 
avroqqa rabt-u tartib berilmasa, bir havodis tundbodi eskach, har 
safhasin bir yon sovurg'ay va agar bu gul barglarini zeb-u oyin bila bir 
guldasta bog'lamasak, bir navoyib nasimi yetkach, har varaqin bir 

250 



yon uchurg'ay» (MAT, 3-tom, 12-bet). Biroq bu ishni ama1ga oshirishda 
shoir o'zida yetar1i quvvat topa olmaydi. Ana shunday bir vaqtda Sulton 
Husayn Boyqaroning Alisher Navoiy nomiga o'z she'rlarini to'p1ab 
devon tartib berishi 10zimligi haqida «farmoni vojib u1-iz'oni. (<<itoat 
etishga majbur farmoni.) e'lon qilinadi. A1isher Navoiy ustozi 
Abdurahmon Jomiy bilan maslahatlashadi. Ularga Arnir Xusrav 
Dehiaviyning Malikshoh Alp Arislon nomiga bag'ishlab, besh devonlar 
si1silasini tuzgani, ular o'z zamonasida g'oyat mashhur bo'lsa-da, 
keyingi davrda faqatgina nomlari saqlangani ma'lum edi. Ayni an'anaga 
ixlosrnand Alisher Navoiy «Xazoyin ul-maoniy»ni to'rt devon shaklida 
tuzishni ma'qul ko'radi. Shunday qilib, shoir o'zbek tilida yozgan deyarli 
barcha she'rlarini to'rt devonga ajratadi va ularning har birini inson 
umrining muayyan fasliga mos keladigan bir nom bilan ataydi. 

Ulug' shoir ijodiy hayotining 7-8 yoshidan 20 yoshigacha bo'lgan 
qismini umrining navbahori-«sig'ar» (yoshlik) fasli sifatida qayd qiladi 
va shu muddatda yozilgan she'rlariga «G'aroyib us-sig'ar» «<Y oshlik 
ajoyibotlarh» nomli birinchi devonidan o'rin beradi. 20-35 yoshlar 
oralig'i umrning yozi-«shabob» (yigitlik) ayyomi bo'lib, muallif bu 
davr devonini «Navodir ush-shabob. «<Yigitlik nodirliklari.) tarzida 
nomlaydi. 35-45 yoshni umrning kuzi-«vasat» (o'rta yosh) hisoblagan 
ulug' shoir «Badoyi' u1-vasat» (<<Q'rta yosh go'zalliklari.) devoniga 
ana shu yillarda bitilgan she'rlarini kiritadi. Nihoyat 45-60 yosh «kiba£» 
(keksalik) avoni bo'lib, inson umrining qishiga qiyoslanadi va ayni 
devon «Favoyid ul-kibar» (<<Keksalik foydalari.) deb ataladi. Bu 
majmualarning barchasi «Xazoyin ul-maoniy» (<<Ma'nolar xazinasi.) 
nomi ostida birlashtiriladi va 1492-1498 yillar oralig'ida tartib beriladi. 
«Debocha»da berilgan ma'lumotlarga ko'ra, mazkur devonlardan o'rin 
olgan har bir she'r bevosita Sulton Husayn Boyqaro nazaridan 
o'tkazilgan. Albatta, hazrat Navoiyning bu ta'kidlarini to'g'ri ma'noda 
qabul qilishni aqIga sig'dirib bo'lrnaydi. Negaki, yig'rna devonlardan 
uch mingdan ziyodroq she'r o'rin olganligiga e'tibor qilinsa, Sulton 
Husayn Boyqaroning u1arni birma-bir nazardan o'tkazganligini 
tasavvurga sig'dirish qiyin. Fikrimizcha, ulug' shoiming bunday qaydini 
maktabdosh do'st va zamon podshohiga yuksak hurmati nishonasi sifatida 
qabul qilish, yanada aniqroq aytadigan bo'lsak, davr insho san'atining 
uslubiy jilosi rna'nosida tushunish pand bermaydi. 

«Xazoyin ul-maoniy» devonlaridan o'rin olgan she'rlarni to'la 
ma'noda tarixiylik tamoyiliga rioya qilingan holda joylashtiriIgan deyish 

251 



qiyinroqdir. Chunki ulug' shoir katta miqdorda yig'ilgan she'rlarni 
devonlarga taqsimlaganda, har bir she'rning ruhi, uslubini e'tiborga 
olishga uringan. Ammo OI-adan o'tgan vaqt o'z gapini aytgan hamda 
she'rlarni tarixiy va rnavsumiy aniqlik bilanjoylashtirishning iloji bo'lrnay 
qolgan. Bunday fikr taniqli navoiyshunoslar A.Hayitmetov, 
M.Shayxzoda va H.Sulaymon tadqiqotlarida o'z ifodasini topgan (Qarang: 
O'zbek adabiyoti tarixi. 2-tom, Toshkent: «Fan., 1977, 86-bet). 

«Xazoyin ul-maoniy» debocha, 2600 g'azal, 133 ruboiy, 10 
muxammas, 4 mustazod, 5 musaddas, 4 taIje'band, 210 qit'a, 10 
lug'z-chiston, 52 muarnrno, 13 tuyuq, 86 fard, 1 masnaviy, 1 qasida, 
1 musamrnan, 1 tarkibband, I soqiynoma jami 16 janrdagi she'rlardan 
iboratdir. Har bir devonga 650 g'azal kiritilgan. Shu kichkina ishoraning 
o'zidan ham ulug' shoir «Xazoyin ul-maoniy»ni tartib berishda tarixiylik 
tamoyilidan birrnuncha chekinganini sezish mumkin. Bu fikrni «G'vroyib 
us-sig'ar» va «Navodir ush-shabob» devonlari tarkibida «vasat» hamda 
«kibar» davriga oid g'azallarning va aksincha, «Badoyi' ul-vasat. hamda 
«Favoyid ul-kibar.da «sig'ar»-u «shabob»ga daxldor she'rlarning 
mavjudligi ham quvvatlaydi. Jumladan, «G'aroyib us-sig'ar» devoni 
tarkibidan o'rin olgan g'azallardan birida quyidagi bayt rnavjud: 

Yoshing eRik bo'ldi, yuz qo'yg'iI fano tufrog'ig'a, 
Kim, shabob ayyomi aysh-u beadablig' chog'i bas 

(MAT. 3. 201-b.) 
Bunday miso1larni yana ko'plab keltirish mumkin. Shuningdek, 

«G'aroyib us-sig'ar» devonidagi bir qatar she'rlarda Sulton Husayn 
Boyqaroning podsho sifatida tilga olinishi ham yuqoridagi fikdami tasdiqlaydi. 
Zero, Sulton Husayn Boyqaro Xuroson taxtini egallaganida, ulug' shoir 
28 yoshda edi. Bulardan tashqari, Sayyid Hasan Ardasherning vafoti (1488-
1489) munosabati bilan yozilgan masnaviy «Navodir ush-shabob» 
devonidan o'rin olgan. Holbuki, bu davrda ulug' shoir 47 -48 yoshlarda edi. 
Ko'rinadiki, «Xazoyin ul-maoniy. devonlariga taqsim1angan she'rlar nisbiy 
mohiyat kasb etadi. Yana shuni unutmaslik lozimki, «Xazoyin ul­
maoniy.dan o'rin olgan asarlar 1498-yilga qadar yozilgan she'rlardir. Taniqli 
adabiyotshunos olim Hamid Sulaymon «Xazoyin ul-rnaoniy. devonining 
i1miy-tanqidiy matnini yaratish sohasida juda katta izlanishlar olib bordi. 
Tadqiqotchi «Xazoyin ul-maoniy»ning Toshkent, Sankt-Peterburg, 
Dushanbe, Boku, Parij, London va dunyoning boshqa shaharlaridagi muzey 
hamda kutubxonalarida saqlanayotgan ko'p sonli qo'Iyozrnalari surat 
nusxalarini yig'ib, ularni qiyosiy o'rganib chiqib, nashr ettirdi. (Alisher 

252 



Navoiy. Xazoyin ul-maoniy. I, II, III, N tomIar. Toshkent: «Fan., 1959-
1960.) Alisher Navoiyning 1498-yildan keyin ijod etgan hamda turli 
sabablarga ko'ra mazkuryig'ma devonga kiritilmagan she'rlari ham olimning 
e'tiboridan ehetda qolgan emas. Yig'ma devonlarning Hamid Sulaymon 
nashri N tomida bunday she'rlar «Navoiy tomonidan «Xazoyin ul­
maoniy»ga kiritilmagan she'rIaD> sarlavhasi ostida keltirilgan bo'lib, ular 
24 g'azal, 2 ruboiy, 8 qit'a, 4 farddan iborat (Qarang: Alisher Navoiy. 
Xazoyin ul-maoniy. N tom, Toshkent: «Fan., 1%0, 773-794-betlar). 
Keyinchalik bu she'rlarning yana yangi topilganlarini qo'shib, filologiya 
fanlari doktori Fozila Sulaymonova «Ayyomi visal o'ldi yarra. nomi bilan 
mo'jaz bir to'plam holida (Tashkent, 19%) ulug' shoir ijodi muhiblariga 
tuhfa qildi. (Bu haqda qarang: Vohidov R Navoiy she'rig'a solg'il quloqki ... 
«O'zbekiston adabiyoti va san'ati., 1997-yil7-fevral). 

Alisher Navoiy she'riy merosi ko'lamining kengligi, ayni choqda 
rang-barang mavzularni o'zida mujassarnlashtirganligi bilan ahamiyatlidir. 
She'rda hayotning bareha murakkabliklari haqida nozik ishoralarda badiiy 
fikr yuritish adabiy ijodga xos yetakchi xususiyat sanaladi. Shu ma'noda 
ulug' shoir she'riyatini u yashagan davrning betakror qomusi deyish 
mumkin. Unda shoir zamondoshlarining shavq-u zavqi, tabassumi-yu 
qahqahasi, g'azabi-yu nafrati, ingrashi-yu dardli fig'oni, shirin xayollari­
yu ezgu niyatlari, baxtli kunlari-yu musibati, to'y-u ta'ziyasi, xullas, 
murakkab ruhiy-maishiy olami, sertashvish hayoti sahifalari yorqin iz 
qoldiIgan. Buyuk mutafakkir faoliyat kO'rsatgan zamonning ilmiy-badiiy 
saviyasi, tafakkur kengliklari, falsafasi, ijtimoiy-siyosiy, axloqiy-ta'limiy, 
ilohiy-irfoniy mezon1ari uning she'riy merosida badiiy tajassumini topgan. 
Shu bois ulug' shoiming rangin she'riyati mohiyat-mazmuni bilan, 
shubh3.sizki, ma'nolar xazinasidir. Unda Sharq mumtoz adabiyoti 
an'analari takomillashtirilgani, hamd, na't, mav'iza yo'nalishidagi 
she'rlaIga keng o'rin berilganini kuzatish mumkin. Ishq-mubabbat mavzusi 
esa kiehik she'riy asarlarining tayaneh yo'nalishini tashkil etadi. Ayni 
ehoqda bu ko'hna va doimo yangilanib boruvchi barhayot mavzu ulug' 
shoir qalamida ayricha joziba kasb etdi. Natijada uning oshiqona she'rlari 
bag'rida XV asr ikkinchi yarmi hayotining ijtimoiy-siyosiy, axloqiy­
ta'limiy, ilohiy-irfoniy qarashlari go'zal badiiy ifodasini topdi va shunday 
kichik jamdagi asarlar mavzular oIamining boyitilishiga munosib hissa 
bo'lib qo'shildi. Ishq-muhabbat inson-ma'naviy kamolotida hal qiluvchi 
mavqega egadir. Ulug' shoir muhabbat mavzuida qalam tebratar ekan, 
eng awalo, dard ahli-oshiqlaIga murojaat qiladi: 

253 



Ey Navoiy, dardlig' nazmingni dard ahIi bllur, 
Dardsiz dog'i bo'lur oni o'qig'och ahIi dard. 

(MAT.5.93-b.) 
Alisher Navoiy she'riyatida ishq va dard bir-biri bilan chambarchas 

bog'liq, biri ikkinchisini doimo taqozo qilib turuvchi tushunchalardir. 
Dard aslida inson vujudidagi xastalikni anglatsa-da, biroq u ijod va ishq 
olamida ijobiy ma'no kasb etadi. Shoir nazmidagi «ahli dard. esa aqIni 
hayratga solg'uvchi tuyg'ular tug'yonidan qalblarida uyg'onganjo'shqin 
muhabbat bois ishq yo'lini ixtiyor etgan oshiqlardir. «Hayrat ul-abror. 
dostonida bu egizak tushuncha pok niyatli oshiqning ma'naviy kamolotga, 
poklik olamiga yetaklovchi vosita sifatida ulug'lanadi: 

Osbiq ani billd, erur dardnok, 
Ham till, bam ko'zi-yo bam ko'ngli poke 
O'z1ugidin isbq ani pok etib, 
BaIki fano o'tig'a xosbok etib. 

(Xamsa. 1960, 87-b.) 
Alisher Navoiy she'riyati haqsevarlik va insonsevarlik ta'limoti 

bo'lgan tasavvufg'oyalariga o'zgachajilo va sayqal berish bilan ravnaq 
topadi. Masalaga shu nuqtai nazardan yondashadigan bo'lsak, ulug' 
shoir baytlaridagi «o'zlugidin ishq ani pok etmoq.-ishq vositasida 
oshiqning eng katta dushmani-nafsi ustidan g'olib kelishidir. «Fano 
o'tig'a xoshok bo'lmoq.-oshiqning eng ezgu maqsadining amalga oshishi, 
uning «Ma'shuqi azal visoliga vosil. bo'lishidir. Buning uchun «dardnob 
oshiqning «ham tili, ham ko'zi-yu ko'ngli pob bo'lmog'i zaruriy shart 
hisoblanadi. Poklik-juda katta tushuncha. Ttlni pok tutmoq - uni bema'ni 
gaplar uchun ishlatmaslik, g'iybat-tuhmatga berilmaslikdir. Ko':;ni pok 
tutmoq - shubhali narsalardan saqlanish, ko'rish noravo bo'lgan 
nomahramlarga boqmaslik hisoblanadi. Ko'ngilni pok tutmoq esa -
umuman man' qilingan jamiki narsalardan, istaklardan tiyilishdir. 
Ko'rinadiki, poklikni ixtiyor qilgan inson o'z haddi va haqqiga qanoat 
bilan yashamog'i zarur ekan. 

Ishq-muhabbat talqini ulug' shoir she'riyatidagi eng serqirra ma'no­
mohiyat kasb etuvchi mavzu sanaladi. Jumladan, insonni insonga, 
hayotga, tabiatga va Yaratuvchiga bo'lgan samimiy sevgisini ifodalagan 
she'rlar bu keng qamrovli mavzuning tayanch ustunidir. Alisher Navoiy 
qit'alarida bu tushuncha haqiqiy va majoziy ishq tarzida talqin qilish 
mumkin bo'lgan yo'nalishda badiiy ifodasini topadi. Haqiqiy ishq 
insonning Allohga, majoziy ishq esa insonning insonga, hayotga, tabiatga 

254 



va butun mulki borliqqa bo'1gan muhabbatidir. Ulug' shoir mavjudot 
olami ajoyibotlari orasida ziddiyat emas, balki bog'liqlik, aloqadorlikni 
ko'radi. Ular bir-birini taqozo qiladi. Alisher Navoiyga xos bunday 
dunyoqarash uning qit'alaridan birida sarlavha vazifasini bajargan: 
«Majozdin maqsudi haqiqat ekani izhor qilmoq va suratdin g'araz 
ma'ni ekanin padidor qilmoqll> 

Majozdin manga maqsud erur haqiqiy ishq, 
Nedinki, ahli haqiqatqa bu tariqat erur. 
Majozdin ehu haqiqatqa yo'l topar oshiq, 
Qilur majomi nafyi uIki, behaqiqat erur. ( 6. 512) 

Ulug' shoir mazkur qit'ada majoziy muhabbatni e'tirof etgani holda, 
o'sha ishq poklik va halollik bilan nurlidir hamda u poklanish tufayli 
ilohiy ishq maqomiga ko'tariladi, degan g'oyaga sodiq qoladi. 
Shuningdek, ulug' shoir majoziy ishqdan murod ilohiy ishq haqida 
o'ylash, fIkr yuritish, uning hijron-u iztiroblaridan lazzatlanish ahli 
haqiqatning taniagan yo'lidir, deydi. Bu yo'lda tariqat va uning 
hayotbaxsh ta'limoti madadkordir. Alisher Navoiy she'riyatida, 
jumladan, tahlil qilinayotgan qit'ada majoz va nazmiy san'atlar vositasida 
badiiy mushohada yuritish mayli baland. Aksariyat hollarda so'zlar 
zulma'naynlik (ko'p ma'nolilik) fazilatiga ega. Shuning uchun ular 
mohiyatini darrov payqash dushvor. Navoiyona misralar mag'ziga 
chuqur mulohazasiz yet ish imkondan tashqaridir. Shunday fazilat 
yuqoridagi va quyida ko'chiradiganimiz qit'ada ham yorqin ko'zga 
tashlanadi: 

Ko'nnasa husni majozi iehra juz baq sun'ini, 
Oshiqekim, bo'isa ishq atvori iebra pokboz. 
Zohido, bu ishqdin man' aylamas oshiqnikim, 

Gar sen idrok aylasang, ayni haqiqatdur majoz. (6.512-513) 
Ushbu qit'ada ulug' shoirning falsafiy mushohadasida teranlik bilan 

yonma-yon dadillik va aniqlik turganligini his qilish qiyin emas. Chinakam 
oshiq yor - mahbubasi jamolida Yaratganning nuri tajalliysini his eta 
olsa va uning sa'y-harakatlarida poklik ustuvor bo'lsagina, majoz haqiqat 
pillapoyalarlga ko'tarilishi mumkin. Qit'ada zohidga murojaat ham bejiz 
emas. Umuman, zuhd-u zohidlik masalasidagi qarash ehtiyotkorlikni 
taqozo etadi. Chunki bu toifa ahlining xatti-hamkatida namuna olsa arzigulik 
jihatlarbor. Ulartoat-u ibodat, namoz-u ro'zani kanda qilmaydi. Doimo 
tavba qilib, tahoratli yurishadi. Biroq ularning riyokorligi toat-u ibodatini 
ko'z-ko'z etishi vajannat tama'ida bo'lishlarida yorqin ko'rinadi. Oshiq va 

255 



zohid dunyoqarashlari o'rtasidagi keskin tafovutga adabiyotshunos 
N.Komilovning «Tasawuf» kitobida nozik ishoralar bor. U o'z flkrlariga 
mashhur so'fly ayol Robia Adviyaning (714-801) Allohga munojotIarida 
quyidagicha nola qilib aytgan so'zlarini keltirish bilan oydinlik kiritadi: 
«Ey Parvardigorim, Ey yori aziz, agar jannating tama'ida toat qiladigan 
bo'lsam, jannatingdan benasib et, agar do'zaxingdan qo'rqib ibodat 
qiladigan bo'Isam, meni do'zax o'tida kuydir, ming-ming roziman! Ammo 
agar Sening jamolingni deb tunlarni bedor o'tkazar ekanman, 
yolvoraman, meni jamolingdan mahrum etma!» (Kornilov N. Tasavvuf. 
Birinchi kitob. Toshkent: <<YoZllvchi», 1996, 6-bet). Ko'rinadiki, tasavvuf 
ahlida hayotga tavakkul bilan qarash kayfIyati baland. Ularning qat'iy 
ishonchiga ko'ra, solik ishq va tariqat rnaqomlari sari intiIishini davom 
etishi, bu haqda baland ovoz bilan gapirmasligi, tarna'dan yiroq turishi 
lozim. Ulug' shoir g'azallarida ushbu flkrlarni quvvatlovchi ko'plab 
baytlarni uchratish mumkin: 

Navoiy, isbqdin ne kelsa, dam unnaki oshiqqa, 
Keraktur isbqi pinhoni-yu dog'i isbq pinhoniy. (6. 426.) 

Alisher Navoiy ushbu bayt bag'riga o'zi muridi komili bo'lgan 
naqshbandiya tariqatining «Dil ba yor-u dast ba kor. tayanch g'oyasi 
mohiyatini singdiIgan. Aslida ulug' shoir she'riyati qahramonlari ishqdan 
yetgan barcha ozor-u mashaqqatlarga sabot va matonat bilan bardosh 
berishga tayyordirlar. «G'aroyib us-sig'ar» devoni g'azallarining biriga 
mansub bo'lgan quyidagi bayt she'rda harakat qiluvchi qahramoni haqida 
ham shunday xulosaga kelishga asos bo'ladi: 

Ey Navoiy, isbq mushkil deb necbnk tarkio tutay, 
Elga gar bu isb bunar bo'lsa, bo'luptur fan manga. (3. 35.) 

Ulug' shoir ishq bobida tenglik falsafasini ilgari surib, g'azallarining 
birida: «Ishq aro shoh-u gado tengdir, balki gado fuzun.,- deya e'tirof 
etadi. Biroq bu muqaddas tuyg'uni e'tiqodida sobit bo'lmagan, munofiq 
kishilar tomonidan toptalishini keskin tanqid qiladi: 

UIki ermas isbqi pok-u sajda aylar ko'rsa busn, 
O'yladurkim, aylagay fosih tahoratsiz namoz. (3. 182.) 

Husn - go'zallikni ko'rib, unga mahliyo bo'lgan kishining sajda 
qilishi pok ishqnirig nishonasi emas. Undagi «sadoqat» va «e'tiqod» 
nobakor kimsaning yuviqsiz - tahorat olmay namoz o'qishi bilan 
barobardir. Ishq, avvalo, poklik, qolaversa, sadoqat-u chinakam e'tiqod 
bilan muqaddasdir. Mana shu talab-tamoyillar buzilgan joyda xoh 
rnajoziy, xoh ilohiy ishq bo'lsin, bular haqida gap-so'z bo'lishi mumkin 

256 



emas. Ishqda vafo, sadoqat g'oyasi shoiming quyidagi g'azalida oshiqning 
o'ziga xos qasamyodi sifatida ifoda etilgan: 

Ko'nglum o'rtansoo agar g'ayringg'a parvo aylasa, 
Har ko'ngu] bamkim sening sbavqoogni paydo aylasa. 
Har kisbi vaslin tamanno aylasam navmid o'lay, 
Har kisbi bamkim sening vasling tamanno aylasa. 
O'zgalar busnin tamosbo aylasam, cbiqsoo ko'zwo, 
O'zga bir ko'z bamki busnoogni tamosbo aylasa. 
G'ayr zikrin osbkora qilsa 101 o'isoo tilim, 
Qaysi bir til bamki zikring osbkoro ayiasa. 
Rasbkdin jonimg'a bar nargis ko'zi bir sbu'ladur. 
Bog' aro nogob xirom uI sarvi ra'no aylasa. 
YO'q og'izdin nukta aytur mabvasbimdek bo'lmag'ay, 
Gar quyosb bar zarrasidin bir Masibo aylasa. 
Oqibat jonimg'a yetti, ey xusb uI mug'kim, meni 
Bir qadab birla xarobot icbra rasvo aylasa. 
Kelturung dari jooooumg'a parixon, yo'q tabib 
Kim uI ansabdur pari bar kimni sbaydo aylasa. 
Subbdek bir damda gardoo qo'ymag'ay osorini, 
Nogab ab6 sidq ko'ngIi mebrin ifsbo aylasa. 
Dabr sbo'xig'a, Navoiy, sayd bo'ima necbakim, 
Koo uzori uzra tun zulfin mutarro aylasa. (1, 66-67). 

Ko'ehirilgan g'azal o'n baytli, tuzilishiga ko'ra yakpora­
musalsaldir. Mavzu va g'oyaviy yo'nalishi nuqtai nazaridan oshiqona­
orifona g'azallar sirasiga kiritish mumkin. Radifli (<<aylasa. o'zgarishsiz 
takrorlanib, shunday vazifani ado etadi), taxallusli. Matla' o'zaro 
qofiyalangan, birinehi bayt (band) va maqtaiga (xulosa, xotimaga) 
ega. Matndagi «(parvo», «(paydo., «tamanno*, «tamosho., 
«(oshkoro», «(ra'no», «Masiho., «(rasvo., «shaydo., «ifsho., 
«mutarro» so'zlari qofiya vazifasida kelgan. Qofiya uehun mazmun 
ozor ehekkan misralar ko'zga tashlanmaydi. G'azalda ma'shuqa 
bevosita ishtirok qilmaydi. Uning haqidagi bareha ma'lumot-u xabarlar 
oshiq tilidan beriladi. g'azalda matladan boshlangan mazmun 
(oshiqning ma'shuqa nazdidagi qasamyodi) maqtaga qadar izehil 
davom etadi. Ayni uslubiy-g'oyaviy jilo g'azal yakporaligini ta'min 
etgan. G'azalda majoziy va ilohiy-irfoniy ishq qorishiq keladi. Bunday 
mayl, ayniqsa, g'azalning y yetti va sakkizinehi baytlarida ravshan 
ko'rinib qoladi. Undagi «quyosh., «zarra., «Masiho., «mug'., 

257 



«qadah», «xarobot» singari qator ishoralar shunday xulosaga kelish 
uehun asos beradi. Ishqda poklikni tayaneh shart sifatida biluvelli 
oshiq unga rioya etishni vujud-vujudi bilan istaydi va ayni talabTii 
ma'shuqadan ham so'raydi. Shunday bayt misralarida qasamyod12r 
yonma-yon tut ilib , badiiy talqin beriladi: Oshiq o'z qat'iy so~ zi 
ustidan ehiqish uehun yuragini tilka-pora qilishga, juvonma:rg 
bo'lishga, ko'zlarining ko'r, tilining 101 (soqov)ga ay1anishiga rozi. 
Shunday qarg'ishlar shartini buzgan ma'shuqaga yoxud uni poklik 
yo'lidan ehalg'itishga urinuvehi - ag'yorga ham ravo ko'riladi. G'azalda 
shoh baytlar uehraydi. Fikrimizeha, beshinehi va oltinehi baytlar 
shunday xususiyatga ega. Unda bir neeha badiiy san'atlar (tashbe 11, 
yashirin ta1meh, mubolag'a, tanosub va hokazo) qorishiq kelib 
misra1ar nazokatini ko'tarishga xizmat qilgan. Oshiq gulzor ieara 
xirom qilib yurgan sarvi ra'no ma'shuqasini nargisdan ham rashk 
qiladi. Ma'shuqa nuqta misol (yo'q hisobi) og'izehasi bilan so'z aytsa, 
uning oydek gulgun ehiroyi yana oehi1adi va hokazo. 

Alisher Navoiy she'riyatida hamd, na't yo'nalishidagi asarlar, 
ijtimoiy hayotning turli muammolari, odob-axloq me'yorlari~a 
bag'ishlangan badiiyat namunalarini juda ko'plab uehrati sh 
mumkin. 

8.2. Alisher Navoiy g'azaliyotining shakliy, g'oyaviy xususiyatlari, 
yetakchi qahramonlari va badiiyati 

Alisher Navoiyning o'zbek tilidagi qomusiy devoni «Xazoyin l..ll­
maoniy» mumtoz adabiyotimiz xazinasidagi jozibali she'riyatning eng 
yuksak eho'qqisi sanaladi. Ulug' shoiming kiehik she'riy janclar taraqqiy-<>ti 
tarixidagi muhim xizmatlaridan biri shuki, u o'zi yashagan davrga qadar 
turkiy badiiy so'z san'atida mavjud bo'igan g'azal, masnaviy, qasida, 
tuyuq, qit'a, ruboiy, fard, soqiynomani yuksak ravnaq pog'onasiga 
ko'tardi. Shuningdek, yig'rna devonlarini rang-barang rnavzularda bitilgan, 
turkiy she'riyat uehun nisbatan taqehil bo'lgan muxammas va musaddas, 
musamman va mustazod, taIje'band va tarkibband, muammo va lug ~z­
ehiston singari adabiy shakllar bilan bezadi. 

Alisher Navoiy ma'naviy merosi tarkibidagi 16 janr orasida g'azal 
alohida mavqega ega. Ulug' shoir o'ziga xos uslubda ijod etgan bunday 
badiiy yaratmalarida, avvalo, mavzuni batafsil yoritish uehun matlada 
aytilgan fIkrni mantiqiy rivojlantirib borish, she'r qahramoni hissiy-

258 



ruhiy kechinmalarini badiiy san'atlar yordamida baqqoniy va samimiy 
tasvirlashga erishdi. Oshiqona g'azallari tarktbida mav'iza-pand-nasihat 
mazmunidagi baytlarga keng o'rin berdi. Ayni mayl g'azal janrini tor 
oshiqona qolipiardan ma'no-mavzu ko'lamdorligiga olib chiqish 
uchun qulay imkoniyat yaratdi. Badiiy tasvir vositalaridan foydalanishda 
ulug' shoir yuksak: san'atkorlik namunalarini namoyish qildi. O'zidan 
keyingi ijodkorlar uchun ilhom manbai, adabiy maktab vazifasini 
o'tagan navoiyona bunday uslubning shakllanishida, shubhasiz, XV 
asrga qadar musulmon mintaqa adabiyotida vujudga kelgan adabiy 
an'analarni teran o'rganish muhim ahamiyat kasb etgan. G'iyosuddin 
Xondamirning ma'lumotiga ko'ra, Alisher Navoiyning bolalik 
chog'laridanoq ulug' turkigo'y shoir malik ul-kalom Mavlono Lutfiyning 
nazariga tushib, uning yuksak bahosiga loyiq ko'rilishi yosh shoiming 
ijod maydonida zavq bilan javlon urishi uchun 0' riga xos adabiy maktab 
vazifasini o'tagan. «Xazoyin ul-maoniy* tarkibidan o'rin olgan besh 
musammat (3 muxammas, 2 musaddas) barchasining faqatgina 
Mavlono Lutfiy g'azalriga bog'langan taxmislar ekanligi fikrimizni to'la 
quvvatlaydi. Ulardan birining maqtaida qUyldagi satrlar mavjud: 

Bar palo epida bo'isa eski to'n yo dtoki jayb, 
8i1may asH aiyatia fIiIIIIOfI g'aIatdur sbakb rayb, 
Ey Navoiy, cit. sap 1Da'lum emastur sini g'ayb, 
Lutfini mayxoaada oshulla ko'rsang, qiIma ayb, 
Kim, bu majnllD ixtiyori zaIfi qalloltiadadllr. (5. 457.) 

Mavlono Lutfiy g'azaliyoti raYon, o'ynoqi ohangda bitilganligi, 
baytlarda xalq maqollari va iboralaridan foydalanib yetakcbi g'oyani 
o'quvchiga teran yetkazish hamda insonning murakkab ruhiy holatlari 
tasvirini she'rxon ko'z o'ngida o'sha vositalar yordamida ta'sirchan 
bo'yoqdor gavdalantirish fazilatiga egaligi bilan ahamiyatlidir. Alisher 
Navoiy g'azaliyotida ham lutfiyona bunday uslubning ijodiy 
rivojlantiriJganligini kuzatish mumkin. Ulug' shoir shundan bo'lsa kemk, 
«8adoyi' ul-bidoya. devoni "Debochasi"da turlcigo'y ijodkorlaIrlan 
Mavlono Lutfiy va MaYlono Sakkokiyga juda yu.ksak. baho benb, yozadi: 
« ... Va uyg'ur iboratining fusahosidin va turk alfozining bulag'osidin 
Mavlono Sakkokiy va Mavlono Lutfiy rahimahum ollohkim (Alloh 
ul~ marhamatli bo'lsin) birining shirin ab'yoti ishtihori Turkistonda 
bag'oyat va birining latif g'azaliyoti intishori Iroq-u Xurosonda 
benihoyatdurur va devonlari mavjud bo'lg'ay .• (MAT. I-tom, 14-bet). 
Alisher Navoiyning Mavlono Sallokiy ijodi bilan yaqindan tanishligi 

259 



g'azallaridan birining maqtaida kelgan va faxriyaga murojaat asosida 
yaratilgan quyidagi baytda yorqin namoyon bo'ladi: 

Navoiy UZIII aro tig'i zabooai uyla ~ 
PidIoq topmas uyatdiD o'mi o'iturmakka Saltokiy. (4. 423.) 

Ke1tiri1gan iqt1bosda Alisher Navoiyning turkiy adabiyotning bu ustoz 
qa1amkashi ijodiga bo'Jgan mehr -muhabbati, hmmati, ayni ehoqda bu ulug' 
shoir bilan o'zaro adabiy musobaqa-mushoira uyushtirgani sezilib turadi. 
Baytdagi yam bir nozikjihatga e'tibor qilmaslikning iloji yo'q. Alisher Navoiy 
ikkinchi misrada badiiy san'at qo'Uashda nafis mahorat ko'rsatgan. Iyhom 
tasviriy vositasiga murojaat qiJgan ulug' shoir «pichoq.-.pichoqehi. so'zJarini 
«()'ynata(b. Burling uchun ~Sakko~ning ~i~ ma'nosiga ega ekanligi 
unga qo'l keJgan. Shunday qihb, baytni quyidagieha talqin qilish rnumkin: 
Navoiy nazm bobida mahorat ko'rsatib, shunday go'zal misraIar yamtdikim 
(~tig'i :zabonni uyIa ~bu o'rinda ham «tig'. orqali pichoq nazarda 
tutiladi va bu bilan nllsraIararo tanosub hosil qilinadi), ularni o'qigan 
«Pichoqchi. (Sakkokiy) uyalib, o'zini so'yish uchun piehoq topolmay 
dog'dadir. FIkrimilrlla, so'z san'art bobida bundan-da yuksak nazokat bo'1.nm ... 

Tabiat A1isher Navoiydan o'z ehsonlarini darig' tutmagan. Jum1adan, 
kuehli hofiza quvvati va bir neeha tilni puxta bilish iste'dodini unga ravo 
ko'rgan. Arab va fors ti11arini puxta bilgan shoirga o'ziga qadar bo'lgan 
fors-tojik va arab adabiyotlarini o'ta sinchkovlik bilan o'rganish imkoniyatini 
berdi. Nizomiy Ganjaviy, Amir Xusrav Dehlaviy, Xoja Hofiz, Shayx 
Sa'diy, Kamol Xo'jandiy, Salmon Sovajiy, Mavlono Lutfiy, 
Abdurahmon Jomiy, singari ustoz ijodkorlar merosini o'ta zavq bilan 
mutolaa qildi. O'sha ta'b sohIblarining ma'naviy mcrosJari uning ijodkor 
sifatida sbakl1anishida rna'lum darajada ta'sir ko'rsatgan bo~~ ajab emas. 
Ulug' shoir zikri o'tgan adabiy gulshandan ilk bor tuygan va diqqatini 
tortgan, dimog'ini qitiqlagan muattar gu1lar tarovatini bir umrga 
unutmaydi Sbundan bo'Isa kerak, g'azalcbilik bobida o'z sbe'riyatida Amir 
Xusrav, Xoja HofIz, Abdurahmon Jomiy o'mini alohida ta'kidlaydi va 
u1ami ustoz deyishdan faxrlanadi. «Xazoyin ul-maoruy. va «Devoni 
Foni~dagi o'nlab ishoralar shundan dalolat beradi. cFawyid ul-~ 
devonidagi quyidagi qit'a bu jihatdan, ayniqsa, ahamiyatlidir: 

G'azaIda udl kisbi tavridBr .. Day' 

K.i.t, andin yaxsbi yo'q UZDI ebtiJReIi. 
Biri mo'~az bayonlig' sohiri hind 
Ki, ishq ahIini o'rtar so'z-u 1loIi. 
Biri Iso Dafaslik rindi Sberoz, 

260 



Fano dayrida mast-u louboIi. 
Biri qudsi asarIik orifi Jom 
~ jomi Jamdumr siDg'aD salol. 
NDOiy nazmig~a ~, emastur, 
Bu uclming .... din har hayti x06. 
Hamono ko'zgudmtilD, ab sobnish, 
Angga ueb sho'x mahvasIuIiq jamoIi. (6, 516). 

Alisher Navoiyning mazkur qit'asida Sharq adabiyotining uch buyuk 
allomasi ulug'Janadi. Qjzig'i shundaki, ko'chirganimiz she'riy misraIarda 
nom-u taxallusdan nishona yo'q. Alisher Navoiy ijodiyotidan yaxshi 
xabardor bo'lmagan kitobxon uchun ushbu misralardagi ishoralar 
jumboqligicha qolaveradi. Qit'aning boshida Amir Xusrav Dehlaviy tilga 
olinadi. Shoir uni «sohiri hind. tarzida tanishtiradi. Alisher Navoiyning 
boshqa asarlarida ham bu imora tez-tez uchraydi. «Sohir-selugar,jodugar; 
ajoyib san'atkor, qiziq hunarlar ko'rsatuvchi. kabi talqinlarga ega. Hind­
Hindiston. Shajara ildizi Shahrisabzdan boshlanadigan Amir Xusravning 
Hindistonda istiqomat qilganligiga ishora. Yakunga keladigan bo'lsak, 
Amir Xusrav Alisher Navoiy nazdida oddiy shoir emas. U so'z rna'no 
qirralarini teran kashf etgan va uni sebr-yuksak san'at maqomiga 
ko'targan ilohiy iste'dod egasidir. 

Ikkinchi ustoz-«Iso nafaslib, «rindi sheroz., cmast-u louboli., 
«fano dayrida. (sohillarida) sayr qilish maqomidagi shaxs. Ayrimlari 
qayd etllgan fazilat-belgilar rindga daxldor. U- Sherozdan. Alisher 
Navoiy ma'naviy merosidan voqifkitobxonga manzara ancha oydinJashadi. 
Ma'no rishtalari Xoja Shamsuddin Hofiz Sheroziyga ulanadi. Majoziy 
va haqiqiy ishqni bir sho'xjilg'aga mastona oqizish uning qo'lidangina 
kelgan, xolos. Shuning uchun u mast va sho'xIildar qilishga haqli. U­
rindona raftor qilish huquqiga ega. Rind-musulmon mintaqa 
adabiyotining faol timsollaridan biri. Sho'ro zamonida rind dahriylik 
ramzi bo'lib keldi. Aslida unday emas. «Ziyrab, «hushyor., «erkin 
fikrli., «sho'x., «beparvo., «ishratga berilgan., «mayxo'r. kabi 
ma'nolarga ega rind tasavvuf olamiga daxldordir. MasIak, oyin (tariqat) 
maqomida esa Xoja Hofiz she'riyatida ustuvor o'mashgan. Shundan bo'isa 
kerak, Rind Hofiz taxallusining sinonimi ma'nosida ham tushuniladi. 
Rind so'zi talqinidagi «may., «ishrab, «mayxo'rlib, «beparvolik. va 
hokazolar majoziy ma'nodadir. Aksarit belgilariga ko'ra, rind-u rindlik 
malomatiya tariqatiga tortib qoladi. 

Yana biri-Qrifi jom. Undan poklik nuri yog'iladi. Uning qo'lidagi 

261 



singan safol-afsonaviy Jamshid jomidan ham afzaldir. Jom-u may­
oriflar nasibasi - ma'rifat nuridir. Bunday dovruqli orif naqshbandiya 
sulukining Xurosondagi peshvosi Nuriddin Abdurahmon Jomiyning 
sifatlovchisi. Har uchala ustoz qalbi va asarlarini birlashtiradigan yagona 
g'oya va fazilat-ishqdir. Uning oxirgi bekati poklanish, oriflik rutbasi. 
Alisher Navoiy uchun ham bu bekat - orzu, intilish ma'vosi 
nuqtasidir ... 

UIug' shoir Sharq mumtoz adabiyotining asrlar davomida vujudga 
kelgan boy an'analarini mufassal o'rganib, Amir Xusrav Dehlaviyga 
xos so'zning rna'no qirralarini teran kashf etgan hoida uni yuksak san'at 
maqomiga ko'tarish, Hofiz Sheroziyga xos majoziy va ilohiy ishqni bir 
o'zanga birlashtirib tarannum etish, Abdurahmon Jomiyga xos poklik va 
ma'naviy yetuklikni ulug'lash singari fazilatlarni o'z ijodida birlashtirdi. 
Shuningdek, Mavlono Lutfiy va Mavlono Sakkokiy singari 
qalamkashlaming tajribasidan, dahosidan, ijodidan adabiy ta'sirlandi. 
Ayni choqda, Alisher Navoiy shald va ma'noning o'zaro uyg'unligini 
asaming badiiy salohiyatini oshiradigan hamda uning umrboqiyligini 
ta'minlaydigan muhimjihat deb biladi. «Hayrat ul-abro~ dostonining 
muqaddimaviy boblaridan birida adibning bu haqdagi adabiy-tanqidiy 
qarashlari quyidagicha tasvirlanadi: 

Bo'imasa e'joz maqomida UZDI, 

Bo'lmas edi tengri kaIomida DaZID. 
Nazmda ham ~I anga ma'oi ........ , 
Bo'lsun aning S1D'2ti bar ne durar. 
Nazmki, ma'oi anga marg'llb etnaS, 
AhIi maORiy qosbida xo'b eBIaS. 

NazmId bam sur.at erar xasII aaga, 
Zimnida lU'ni 4I8g'i ."sIt up. 

(Xamsa. 1960,34). 
Shoir nazdida, nazm e'joz-mo'jiza ko'rsatish maqomidadir. Unda 

shu fazilat bo'lmaganda edi, Tangri kalomida (Qur'oni karimdagi «she'rda 
schr bo~ iborasi yashirin talmeh vositasida misraga singdirilgan) nazm 
bo'lmas edi. Badiiy ijod o'ziga xos yuksa.k ehtiros bilan ulug'langan mazkur 
parchada muallifnazmdagi eng muhimjihat shakl-u mazmun mavzuidagi 
mulohazalarini bayon etadi. Avvalo, shuni ta'kidlash o'rin1iki, shoir 
tafakkuridagi shakl g'oyatda katta tushuncha. Uni shoir asarlarining 
faqatgina jinsi (janri) doirasida chegaraJab qo'yish to'g'Ii bo'lrnaydi. Badiiy 
yaratmalarda qo'llanadigan tasvir vositalari-adabiy san'atlar bam ma'lum 

262 



ma'noda unga taalluqli. Ikkinchidan, shakl va mazmun o'rtasida Iskandar 
devorini qo'yish ham adolatdan emas. Chunki iste'dodi bor san'atkor 
qalarni tuhfa qilgan badiiy yaratmada (xoh u nasr va xoh nazmda bo'lsin) 
muallaq turuvchi unsur bo'lmaydi. Anosirning katta-kichikligidan qat'iy 
nazar, ulaming har biri o'z vazifasiga ega bo'ladi. Biri ikkinchisini 
to'ldiradi, taqozo etadi. Ulaming hammasi yagona maqsadni ro'yobga 
chiqarish, muallif g'oyaviy niyati tantanasi yo'lida xizmat qiladi. Maromiga 
yetgan badiiy asarni yaxlit tanaga qiyoslashjoiz bo'lsa, murakkabjarayonda 
ishtirok etgan barcha bo'laklar o'sha jismni shakllantirgan teng huquqIi 
a'zolardir. Ulardan birida nuqson sezilsa, dunyoga keladigan asaming 
to'laqonligiga putur etishi tayin. 

Taniqli adib va navoiyshunos olim M. Shayxzoda «Alisher Navoiy 
lirikasining ba'zi bir poetik usullari haqida. (Asarlar. 6 tomlik. 4-tom, 
Toshkent: G'.G'ulom nomidagi Adabiyot va san' at nashriyoti, 1972, 
195-216-betlar.) nornli maqolasida shoir g'azaliyotiga xos yetakchi to'rt 
uslubiy jilo haqida fIkr yuritadi. Ularning ikkitasi bevosita tadrij badiiy 
san'atiga murojaat etish bilan (yakpora yoki voqeaband, musalsal) 
vujudga keladi. Alisher Navoiy she'riy ijodiga xos bo'lgan g'azallarda 
baytlami ma'nan, fIkran va shaklan bog'lash orqali ma'lum voqea 
yaratish yoki mantiqiy izchillikka asoslangan fIkrlarni vujudga keltirish 
bilan ma'lum xulosani bayon etish, shuningdek, baytlar silsilasida 
obrazning tadrijiy etiluvi, takornilini ta'minlash shular jumlasidandir. 
Tadrij san'atiga murojaat etish vositasida g'azal tuzilishi jihatidan 
musalsallik yoki ma'lum voqea asosida vujudga kelishiga ko'ra voqeabandlik 
kasb etadi. Ma'lumki, Sharq g'azalchiligi tarixida bunday g'azaUar 
uchrab tursa-da, baytlararo mantiqiy bog'liqlik g'azalga xos yetakchi 
xususiyat maqornini olgan emas edi. Mumtoz adabiyotda davom etib 
kelayotgan an'anaga ko'ra, g'azallar mohiyatan ko'p mavzuli 
(parokanda) edi. Mustaqil baytlardan tuzilgan bunday g'azallarda 
mavzular mantiqan bir-biri bilan izchil bog'lanmagan (ayni ta'kid 
nisbiy mohiyat kasb etadi) baytlarda yoritilardi. Ularda yagona mantiqiy 
butunlikni vazn, qofiya, radif singari badiiy unsurlar va she'r 
qahramonining ichki dunyosi tasviri, shuningdek, muallifning hayotga, 
ishqqa, zamon va ahli zamonga munosabatini ta'rninlab turadi. Alisher 
Navoiy ijodida tuzilishiga (g'azal rnisralarining joylashtirilishi) ko'ra 
har ikkala yo'nalishga oid g'azallar uchrasa-da, ularning aksariyati 
mohiyatan musalsallik kasb etadi. Fikrirnizni quyidagi g'azal bilan 
asoslashga harakat qilamiz: 

263 



Yordin ayru ko'ngul mulkedurur sultoni yo'q, 
Mulkldm sultoni yo'q, jismedururkim, joni yo'q. 
Jismdin jonsiz ne bosil, ey musulmonlarkim, uI 
Bir qora tufrog'dekdurkim, guI-u rayhoni yo'q. 
Bir qora tufrog'kim, yo'qtur guI-u rayhon anga, 
VI qorong'u kecbadekdurldm, mahi toboni yo'q. 
VI qorong'u kecbakim yo'qtur mahi tobon anga, 
Zulmatedurkim, aning sarcbashmai bayvoni yo'q. 
Zulmatekim, cbashmayi bayvoni oning bo'lmag'ay 
Do'zaxedurkim, yonida ravzai rizvoni yo'q. 
Do'zaxekim ravzayi rizvondin o'lg'ay noumid, 
Bir xumoredurki, anda mastlig' imkoni yo'q. 
Ey Navoiy, 'bor anga mundoq uqubatlarki, bor 
Hajrdin dardi-yu lekin vasldin dannoni yo'q. (3, 252-253). 

Avvalo, ta'kidlash joizki, mazkur g'azalda ko'zga «yarq» etib 
tashlanadigan san'at bargardonishdir. Ya'ni mazmunni kuchaytirish, 
ta'kidlab ko'rsatishga xizmat qiluvchi «tak.rir., takror, qaytarishdir. Ayni 
g'azalda baytning birinchi misrasi oxirida kelgan so'z yoxud kalimalar 
guruhi ikkinchi satr boshida kelib, aytilmoqchi bo'lgan g'oyaviy niyatni 
ta'kidlab ko'rsatishga xizmat qiladi. Masalan: «Mulkkim sultoni yo'q, 
jismedururkim joni yo'q, Bir qaro tufrog'dekdurkim ... » va hokazo. 
Ikkinchidan, g'azal matlaida ifodalangan bo'liq ma'no-mazmun uning 
maqtaiga qadar tashbeh, talmeh, tazod, iyhom, tanosub kabi san'atlar 
vositasida tadrijiy rivojlantirish usulida yozilgan. Unda yor-ko'ngil, mulk­
sulton, jism-jon, tufrog' - gul-u rayhon, qorong'u kecha-oy, zulmat­
obi hayot (tiriklik suvi) , do'zax-ravzai rizvon, xumor (ichkilik, 
majozan ishq)-mastlig' (ilohiy fayzdan sarxushlik) kabijuftliklar o'zaro 
ziddiyatni hosil qilgan. Avvalo, shuni ta'kidlash lozimki, matlada 
shoirning oshiqona, orifona, shuningdek, ijtimoiy-siyosiy, axloqiy­
rna'rifiy qarashlari o'z in'ikosini topgan. G'azalning keyingi baytlarida 
ishora ketgan barcha mavzularga oid mulohazalar silsilaviy 
takomillashtirilgan. Asardagi baytlararo fikmi mantiqiy bog'lash quyidagi 
tartibda ekanligi ko'zga tashlanadi: Yorsiz ko'ngil-sultonsiz mulk, 
sultonsiz mulk-jonsiz jism, jonsiz jism-gul-u rayhonsiz qora tuproq, 
gul-u rayhonsiz qora tuproq-oysiz tun, oysiz tun-obi hayoti bo'lmagan 
zulmat, obi hayoti bo'lmagan zulmat-jannat bog'idan yiroq bo'lgan 
do'zax, jannat bog'idan yiroq bo'lgan do'zax-ishqsizlik, ishqsizlik­
ilohiy fayzdan bebahralik. Xotima: hajrning dardi bo'la turib, vasl 

264 



darmoni (umidi) bo'lrnasa-da, ishqdan voz kechma! 
Matnga asoslanib, <Nordin ayru ko'ngil.ni - sultonsiz mulk, jismsiz 

jon, gul-u rayhonsiz qora tuproq kabilarga tashbeh qilingani singari 
matladagi «sultonsiz mulb ham teng bog'liqlik asosida aytilganlarga 
qiyoslangan, deyish mumkin. Anglashiladiki, shoir g'azalda ma'naviy 
va ijtimoiy-siyosiy hodisalarni yondosh rivojlantirib boradi va ko'ngil 
uchun mahbuba, ishq va undan bahramandlik qanchalik zarur bo'lsa, 
mamlakat uchun ham podsho shunchalik muhim, degan umumlashma­
xulosani ilgari suradi. Faqat matla' va undan oldingi baytda shoirning 
ishqiy mavzuga oid qarashlarini badiiylashtirishga mayli kuchayganligini 
unutmaslik lozim. Bu, albatta, shoir g'azaliyotidagi yetakchi mavzu 
ishq-muhabbat ekanligini yana bir karra tasdiqlaydi. Shuningdek, unda 
qo'llangan badiiy timsollar vositasida ilgari surilgan yetakchi g'oya ishqi 
majoziy-insoniy muhabbat va haqqa yetgan oriflar ishqi - ilohiy ishqqa 
ham birdek daxl qila oladi. Alisher Navoiyning uqtirishicha, ulkan bir 
shartning o'sha ikki ishq o'rtasida ko'ndalang turishi muhabbat talqinidagi 
tasniflarga sababdir. Inson taqdirining hamma jabhalarida ko'zga 
tashianadigan ishq jazavasida pok niyat, pok qalb, pok so'z, pok ko'z, 
pok e'tiqod amal qilsagina ishqi majoziy haqiqiy ishq maqomiga ko'tarila 
oladi. O'shandagina tasniflarga ehtiyoj sezilmaydi. Mumtoz adabiyot 
namoyandalari, jumladan, Alisher Navoiy g'azaliyotiga doir ajratishlar 
(oshiqona, orifona, rindona, qalandarona ... ) esa o'ta nisbiy 
tushunchalardir. O'tmish she'riyati bo'stoniga qadam bosgan muxlis 
o'z mayli va zavqi nuqtai nazaridan o'sha g'azallarga yondashadi, qalbiga 
moyil tuyg'ularni ilg'ab oladi. Xuddi shunday xususiyatni quyidagi g'azal 
tahlili jarayonida ham kuzatish mumkin: 

Yorlardin qilibon ram go~o, 
Bo'Idung ag~orga hamdam go~o. 
Xayli usbshoqki mardud yetting, 
Bonnen uI xaylda men ham go~o. 
Dudi oh ichra qora kiymishiar, 
Bo'Idi ishq ahlig'a motam go~o. 
Bm, devona ko'ngul sevdi pari, 
Bevafodur bani odam go~o. 
GinIi bolish uga xurshid o'Idi, 
Ul erur Isoi Maryam go~o. 
OIam asbobi uchun g'am emagiI, 
Arzimas bungacha oIam go'yo. 

265 



Ey Navoiy, bold, aylandi habib, 
Yo'qtur ul zahmga malham go'yo. (6, 25). 

G'azal y yetti bayt, o'n to'rt misradan iborat. Taxallusli, mazmuniga 
ko'ra oshiqona-orifona. Chunki unda har ikkala ishqqa ham moyillik 
seziladi. Butun she'r davomida «go'yo» radif bo'lib kelgan. Radifni 
she'riyatning shunchaki zohiriy unsuri sifatida qabul qilish yaramaydi. 
Salohiyati bor ijodkor qo'lida she'rga olib kirilgan har bir belgi yoxud 
so'z o'z muayyan vazifasini bajaradi. Bunday g'azallarda muallaq yoxud 
betarafturuvchi ishorani topish noimkon bo'lib qoladi. Ko'chirganimiz 
g'azalda radifzimmasiga katta mas'uliyat yuklatilgan. U g'azal ohangini 
belgilashi shart. «Go'yo» zamirida gumon maylidan tashqari, muayyan 
bir holatni ko'ra turib, ko'rmaslikka olish va uni tusmollab so'rash 
tuyg'usi ham yashiringan. Mumtoz she'riyatda shoir tomonidan tutilgan 
bunday yo'l tajohuli-orif san'ati deyiladi. Ko'rinadiki, ulug' shoiming 
sohir qalami g'azal matlaidayoq mazmunni bo'liq yuzaga chiqaruvchi 
she'riy san'atlar lashkarini safga tizib qo'yadi: 

Yorlardin qilibon ram go'yo, 
Bo'ldung ag'yorga hamdam go'yo. 

Matladagi «ram» va «ag'Y0T» izoh talabdir. Birinchisining «hurkish», 
«cho'chish», «qo'rqish. singari ma'nolari bor. Ag'yor esa (g'ayri, o'zga, 
raqib) mumtoz she'riyatdagi yetakchi obrazlar - oshiq-u ma'shuqalar 
bor joyda hozir-u nozir, ular suvini loyqalatuvchi, rashk qo'zg'atuvchi, 
oshiq qalbida shubha tug'diruvchi timsoldir. Ijod ahli esa ayni urinishlar 
bilan muhabbat otashini shu'lalantirishga harakat qilishgan. Ishq yonida 
jindak rashkning bo'lishi oshiqlik darajasini belgilashda mahaki imtihon 
(tarnal toshi) vazifasini o'taydi. Oshiq iltijolariga parvo qilmagan 
ma'shuqa go'yo ag'yorga «qiyo boqadi». Bunday urinish ravshanki, 
oshiqqa ham yoqmaydi va u yor payidagi sergak harakatini davom ettiradi. 
Ba'zan ginaxonlik ham qilib qo'yadi. Shunday manzara tahlil 
qilayotganimiz g'azal matlaida ko'zga tashlanadi. Oshiqning kelayotganini 
ko'rgan ma'shuqa o'zini atayin uni ko'rmaslikka oladi va qasddan 
ag'yorlar tomon yura boshlaydi. Mahbubaning bunday raftori oshiq 
nigohida qo'rqoqlik, aniqrog'i, va'daxiloflik bahosini oladi. Ulug' shoir 
shu o'rinda tazod (qarshilantirish) san'atiga tayanadi. Ma'shuqaning 
oshiqdan «YUZ o'girishi. va ag'yorga qarab yuz burishi lavhalari ifodasida 
bu (tazod) badiiy tasviriy vositasining o'rni yorqin nazarga tashlanadi. 
Shu o'rinda yana bir hodisani aytish joiz ko'rinadi. Mumtoz 
g'azallarimizda deyarli hamisha ma'shuqa jafokor, oshiq jafokash 

266 



qiyofasida namoyon bo'ladi. Mushohadalarimizga asos bo'lgan baytda 
ham xuddi shu manzara mavjuddir. Yana an'anaviy mumtoz g'azaUarda 
rnahbubaning o'zi shaxsan ko'rinmaydi. Uning yaxshi-yomon jihatlari 
haqidagi xabar oshiq tilidan keltiriladi. Tahlil qilinayotgan g'azalda 
ham shunday holat nazarga tashlanadi. 

Ma'shuqaning jafokorligi esa o'z izohlariga ega. U ishqday ulug' 
insoniy tuyg'uga yengil-elpi qaramaydi. O'ziga munosib yor tanlash 
ilinjida ruhiy qiynoqlarga dosh beradi. Hijronning shunday murakkab 
azoblarini oshiqning ham boshiga soladi. Ana shu jarayonlar ishq ahlini 
ikkiga - bardoshli, bosiq hamda qo'nimsiz, bulhavas oshiqlarga ajratadi. 
Alisher Navoiy talqinidagi aksariyat oshiqlar o'sha tasnifning birinchi 
guruhiga rnansubdir. G'azalning keyingi satrlarida ma'shuqasidan shikoyat 
qilayotgan oshiqning ruhiy holati o'z ifodasini topgan: 

Xayli 1IShshoqld~ mardud yetting, 
Bonnen ul xaylda men ham go'yo. 
Dudi ob ichra qora kiymisblar, 
Bo~ldi ishq ahliga motam go'yo. 

G'azalning ikkinchi baytida alarnzada oshiqning ginaxonligi davom 
etadi. U o'zining oshiqlar to'dasidan haydalganligidan shikoyat qiladi. 
Uchinchi baytda she'r qahramonining ichki kechinmalari yanada 
chuqurlashadi. Hijron iztiroblari ushshoqqa qora libos kiydiradi. Ular motam 
Iibosida. UIug' shoir o'quvchini hayratga soladigan manzara tasvirini 
chizadi. Aslida oshiqlar libosining qoraligi motam tufayli emas. Ular 
o'zlari tortgan so'ngsiz ohlarning dudiga bo'yalib, shu qiyofaga kirdilar. 
O'ta muboJag'a san'ati muallif muddaosini ro'yobga chiqarishda qo'l kelgan. 
Ayni lavhalar tasviridagi voqealar makoniga ham o'z ta'sirini ko'rsatadi. 
Ulug' shoirning chi7gilari muayyanllkdan mavhumlikka, yerdan samoga 
qarab yuz tuta boshlaydi. Mo'ridan oqib chiqqan tutun samoga o'rlaydi va 
osmonni qoplaydi, falakdagi yog'du zulrnat ichra yo'qola boradi. Yuzaga 
kelgan bunday ajib rnanzara yer yuzasida yurgan insonlar uchun ham 
izsiz ketmaydi. Katta tutun bareha narsani o'z domiga tortgani va qoraga 
bo'yagani uchun bam uIar qorayib ko'zga tashlanadi. Radifbo'lib kelgan 
«go'yo. o'z vazifasini o'tay boshJaydi. Zulmatga hamrang qiyofadagilarning 
dilini hijron uqubatJari xufton qiladi. Ular go'yo motam libosiga 
burkanganlar. To'rtinchi baytda yer go'zali va tasavvvurdagina namoyon 
bo'luvchi afsonaviy hur-parilar yonma-yon qo'yiladi: 

Bold devona ko5ggil sevdi pari, 
Beftfodur bani Odam go'yo. 

267 



Baytda yana tajohuli orifga, bilib bilmaslikka olish san'atiga murojaat 
etiladi. Ma'naviy san'atiar sirasiga kiruvchi tajohuli orif ijodkorlar 
muddaosini qabariq yuzaga chiqarishda qo'l keladi. Alisher Navoiy ham 
bu san'atning o'sha imkoniyatidan juda unum1i foydalangan. Radif 
vazifasida keigan «(go'yo),) aytganimiz badiiy tasvir vositasi (san'at) 
foydasiga xizmat qilgan. She'rning qahramoni oshiq o'z ko'ngli bilan 
ginaxonlik qiladi. Hur-parilarni sevgani uchun oshiq o'z yuragini 
«(devonalibda ayblaydi. Muallif nozik qochirim bilan Odam Ato naslidan 

.bo'igan yer go'zali tabiatidagi va'daxiloflikka ishora qiladi. Aslida esa 
mahbubaning yuragi ham ishq otashi ta'siridan xoli emas. U ham olovda 
yonadi, ammo hayo va ibo, iffat va nomus uning bardoshini toblantiradi. 
O'z nazokatini, ayollik sharafini himoya qilishga da'vat etadi. Boz ustiga, 
oshiqni imtihondan o'tkazish, undagi ishqning rostligiga ishonch hosil 
qilish ishtiyoqi ma'shuqani yanada sabr-u bardoshli bo'lishga undaydi. 
G'azaining to'rtinchi bayti yer-u samoni bir-biriga ulagan bo'Isa, 
beshinchi bayti undagi orifona-ilohiy ruhni yanada kuchaytirishga xizmat 
qilgan. Buning uchun uIug' shoir talmeh san'atiga tayanadi: 

Girdi bolish anga xurshid o'ldi, 
Ul erur Isoi Maryam. go 'yo. 

Baytda Iso va Maryam bilan aloqador voqeaIarga shama' qilish 
talmehni yuzaga chiqargan . .Maryam-lisus Xristosning onasi. "Injil" 
hamda "Qur'on"dagi ta'kidlarga ko'ra, u turmush qurmay, erkak zoti 
bilan yaqinlik qilmay, ilohl.y nurdan homilador bo'lgan va Iso 
payg'ambar tug'ilgan. Shuning uchun ham nasroniyIar o'z 
payg'ambadarini Xudoning o'g'li tarzida talqin qiladilar. Aslida unday 
deyish Allohga shirk keitirishdir. Qur'oni karimning «Ixlo~ surasida 
xabar beriladiki, «(U (Alloh) tug'magan, tug'ilmagan, tug'dirmagan 
va Azaliy hamda Abadiy mo'jizasidiP shundan bo'lsa kerak, Iso islomiy 
ta'limotga ko'ra, payg'ambar va alayhis-salom, uning tug'ilishi bilan 
bog'liq voqealarni Ilohiy qudratning mo'jizasi sifatida qarash to'g'riroq 
bo'ladi. G'azalning beshinchi baytida yana o'sha ishqiy voqealarga ishora 
ketadi. Ma'shuqaga baxt kulib boqdi. Bibi Maryam singari Quyosh ko'rdi, 
biroq sanalgan Iavha-yu manzaralar aslida sodir bo'lgani yo'q. -Go'yo. 
yordamida oshiq shularga pisanda qilayotir. Masalaning botiniy jihatiga 
qaytadigan bo'lsak, ulug' shoir qur'oniy g'oyalarni taIg'ib qilishdan 
tashqari, ishqning ilohiy ne'mat sifatida insonga Alloh tomonidan inoyat 
qilinganligini satrlar mag'ziga singdirishga muvatfaq bo'lgan. Keyingi 
baytda nasihat maylining kuchliligi yorqin ko'zga tashlanadi: 

268 



0Iam asbobi uchun g'am emagil, 
Animas bungacha olam go'yo. 

Dunyo va uning mol-mulki mehr qo'yishga arzimaydi. Yuzaki 
qaraganda, bu gaplarning ishqqa daxli yo'qday tuyuladi. Mazkur bayt 
g'azal badanida begonasirab turganday ko'rinadi. Satrlarning ohangiga 
jiddiyroq quloq solinsa, unday emas. Ulug' shoir mavzuga teran nazar 
solgani uchun ataylab «asbob» so'zini qo'Uaydi. Holbuki, «olam 
asbobi.ning tarkibiy qisrnlaridan biri ishqdir. Oshiq hamma narsadan 
kechishi mumkin, ammo jism-u joniga payvand pok tuyg'u-ishqdan 
bir lahza ham o'zini xoli tasavvur qilolmaydi. Bu o'rinda ishq ko'p 
qirrali tushuncha timsolida nazarga yetadi. Maqta'-oxirgi qo'sh misra 
shunday xulosaga kelish huquqini beradi: 

Ey Navoiy, buki aylandi habib, 
Yo'qtur ul zabmiga marbam go'yo. 

Tahlil qilayotganimiz g'azalning xotimaviy baytida ishq va uning 
iztirobJariga aloqador rna'no mujassam va ulug' shoir bu o'rinda dard manbai­
boiskorini aniq ko'r.madi. U-habib. Bu biIgina so'zning talqinlari ko'p. Habib­
rna'shuqa, habib-Alloh, habib-do'st, habib-Muhammad payg'ambarning 
sifatidir. Bu1arning barchasi ham oshiqdan yuz o'girsa, uning bag'rida paydo 
bo'igan yaraga shifo,bo'luvchi davo-ma1ham topi1maydi. 

Alisher Navoiy o'z davrining ulug' mutafakkiri, davlat arbobi sifatida 
g'azallarida ham ijtimoiy-siyosiy, axloqiy-ta'limiy qarashlarini 
badiiylashtirdi. Buning uchun shoirga tuzilishiga ko'ra mustaqil baytlardan 
(nisbiy tushuncha) tarkib topgan (parokanda) g'azallar qo'l keladi. 
Zero, ularda ijodkor garchi muhabbat mavzuida qalam tebratayotgan 
bo'Isa-da, jamiyat haqidagi mulohazalarini ham bayon etish imkoni 
mavjuddir. Mana shu imkon g'azalning mavzu doirasining ancha 
kengayishiga zamin hozirlaydi. Aytilganlar nuqtai nazaridan Alisher 
Navoiyning quyidagi g'azali ahamiyatlidir: 

LoIagun bo'lmish surarda qatlima dildor tiyg', 
Yo balo tog'idin etmish lolazor izhor tiyg'. 
Gul tani yuz cbok o'lub bukim bo'yalmish qoo 81"0, 

Tegdi g'amzang xaylidio go'yo anga bisyor tiyg'. 
TIn' tortiIJ yetkaz-o'q qildim fidosi jonikim, 
Bo'baag'ay omnia qotil, ko'rmagay ozor tiyg' • 
• nSID paykoning bila to'ldi-yu joodur g'amdakim, 
Aylasang qatJimg'a rag'bat bo'lmag'ay Dakar tiyg'. 
Isbq dashti sabzasidio lola bar yoo sochllur, 

269 



Ya'ni uI sahro giyohi bor emish xunbor tiyg'. 
Olam ahIi qatlini bir damda qilsang orzu., 
Yuzdin 01 burqa'ni, qindin chekmagil zinhor tiyg'. 
Nazm mulkin til chekib olmish Navoiy uyIakiIII, 
Oteksa oJamni olur shohi &bk miqdor ~. (3, 246-247). 

Y yetti baytdan tarkib topuvchi g'azalda «tiyg'. (qilich) radifbo'lib 
kelgan. «(Dildor», (dzhor~, «bisyor., «ozor., «nokor., «xunbor., 
«(zinhof», «(miqdof» esa g'azalning qofiyadosh so'zlaridir. Radif va 
qofiyadosh so'zlar o'rtasida zich mantiqiy aloqadorlik mavjud. Shoir 
mustaqil baytlardan tuzilgan g' azallar «beradigan. imkoniyatdan 
mahorat bilan foydalangan. Mazkur g'azal g'oyavtiy yo'nalishiga ko'ra 
oshiqona. Boshdan aytib qo'yaylik, g'azaldagi ishq talqinida ornextalik 
balandroq. Ba'zan rnajoziylik, gohida haqiqiy-ilohiylik ustun keladi. 
Satrlarda mantiq va manzaralarga rnurojaat nuqtai nazaridan tez-tez 
yer-u sarno bog'lanib turadi. Bunday jarayon tasvirlanayotgan 
voqealarning holati ruhiyasidan tabiiy ravishda kelib chiqadi. Shunday 
gapni misralarda ifodalangan ranglar jilosi tanosubi xususida ham aytish 
joizdir. Mazrnun rishtasining bir uchi "lolagun" va «lolazor.dan 
boshlanadi. Shunday misrnlarda lola tusi qizil rang va qon o'rin almashtinb 
turadi. Tazod san'ati she'r voqealari ta'sirchanligini oshirishga xizmat 
qiladi: She'rning tayanch qahrnrnoni-oshiq. Barcha «SargUZaSht:.ta.r. uning 
tilidan hikoya qilinadi. Matladayoq mubolag'a san'ati ishga solingan. Tiyg' 
damidagi qon yuqi lola rnngida. Uni oshiqning qon yoshlari bo'yagan. 
Oshiq talqinidagi manzara sal boshqacha tus oladi. Go'yo ma'shuqa 
oshiqni o'ldirmoq uchun tiyg' ko'targan va qilich uning badaniga tegib 
ketishidan jarohat hosil bo'lib, dam (qilich) qonga bo'yalgan. Oshiq 
gumonlarini davom etadi: Yo'q, ko'p tiyg'lar ishga tushgan, halo 
tog'day yuksalgan va balanddan oqqan qon yer yuzini qoplaganki, u 
lolazorni eslatadi. .. Shu tariqa «(ishq dashti. manzaraJari xususiylikdan 
(juz'iydan) umumiylikka (kullga) o'sib boradi, yer-u osmonni bir­
biriga ulaydi. .. Xotimada kichik bir ishora bilan she'riyat va jamiyatdagi 
ko'rinishlar qiyoslanadi. Nazm dunyosida tiyg' vazifasini til va tafakkur 
ado etadi. Ana o'sha bir-biriga uzviy aloqador omillar oqilona ishga solinsa, 
olam guliston, kishvar sizning tasarrufingizda ... Shohning yo'rig'i 
boshqacha, u kishvarni olish uchun son-sanoqsiz tiyg'larni ishga solishi 
muqarrnr ... Albatta, biz ayrimlarini bayon qilganimiz talqinlar she'riy 
qatorlarning zohiriy ma'nolari xolos. Tabiiyki, bar bir so'z, ishora, 
majoz-u tashbeh o'z tag ma'nolariga ega. Ularni uzoq sharhlashdan 

270 



tiyilgani holda, aniq muddaoni dadil aytish mumkin. Til ham tiyg', 
uning vazifasini «so'z lashkari. qonsiz uddalay oladi. Aql-u farosat 
ishga tushsa, olam tabiiy lolazor tusiga kirgusidir ... 

Alisher Navoiy g'azallarining bosh qahramoni, shubhasiz, 
shoirning o'zidir. Ularda muallifning ichki tug'yonlari, ruhiy iztiroblari­
yu quvonchlari, taIjimai holiga oid qaydlar uchraydi. Shuningdek, shoir 
g'azaliyotidagi boshqa obrazlar: ma'shuqa, shoh, darvesh, shayx, zohid, 
orif, rind, soqiy, raqib kabi rang-barang badiiy timsollar asardagi 
yetakchi g'oyani she'rxonga teran yetkazish uchun buyuk tafakkur 
sohibining taxayyul olarnidan she'rga ko'chadi hamda uning badiiy 
salohiyati yuksak g'azallarning vujudga kelishini ta'min etadi. 

8.3. Kichik she'riy asarlari: qit'a, ruboiy, tuyuq va lug'z 
(chiston)lar 

«Xazoyin ul-maoniy»ning ko'plab sahifalari kichik she'riy asarlar 
bilan bezalgan. Bular orasida qit'aning alohida o'rni bor. Arabcha 
«parcha»' «bo'lak», «pora» ma'nolarini anglatgan bu so'z istiloh sifatida 
ikki va undan ortiq baytlardan tashkil topgan, jufi misralari o'zaro 
qofiyalanuvchi ( a-b-v-b-s-b ... ) she'riy shaklga nisbatan qo'llanadi. 
Qit'a-boshsiz (matlasiz) g'azal ham deyiladi. Bu janr arab, fors-tojik 
va turkiy xalqlar adabiyotida keng qo'llanilgan she'riy shakllardan biridir. 
Mavzular olarni rang-barang bo'lgan qit'alarda ko'pincha shoirlaming 
falsafiy, ijtirnoiy-siyosiy, axloqiy-ta'lirniy ilohiy-irfoniy qarashlari ifoda 
etiladi. Sharq rnurntoz adabiyotida qit'a alohidajanr sifatida arnal qiladi 
va axloqiy-ta'limiy, falsafiy-ma'rifiy qarashlar ifoda etilgan nasriy badiiy, 
tarixiy-rnernuar, pandnorna asariar, shuningdek, devonlarning 
debochalari tarkibida ham uchraydi. Odatda, ijodkorlar bunday asarlarda 
ma'lurn bir rnasala yuzilsidan bildirilgan fikr-rnulohazalarini yakunlash, 
umurnlashrna-xulosalarini bayon etish rnaqsadida qit'adan 
foydalanishgan. Qit'aning bunday xususiyati «qissadan hissa» chiqarish 
vazifasini bajarishga safarbar etilgan. 

Alisher Navoiyning sohir qalarni qit'aning o'zbek rnurntoz 
she'riyatidagi yetakchijanrlaridan biriga aylanishini ta'minladi. Bu ulug' 
so'z san'atkoriga qadar Yusuf Amiriyning «Bang va Chog'ir 
munozarasi»da (ikkita o'zbekcha), Xorazmiy «Muhabbatnorna»sida 
(bitta) va Mavlono Lutfiy devonida qit'ajanriga rnansub asarlar rnavjudligi 
kuzatiladi. Alisher Navoiy turkiy adabiyotda juda karn qo'llanilgan bu 

271 



adabiy jaruning yuzlab mumtoz namunalarini ijod etdi. «Xazoyin ul­
maoniy»da 210 ta qit'a mavjuddir. YIg'ma devonlar «Debocha»sida kelgan 
qit'alar esa yuqorida ko'rsatilgan raqamga qo'shilmagan. Bulardan 
tashqari, «Mahbub ul-qulub., «Arbain had is. va boshqa asarlar 
tarkibidagi qit'alar ham nazarda tutilsa, ularning soni uch yuzdan 
ortadi. Chunki «Arbain had~ning o'zida Janobi rasuli akramning axloqqa 
doir qirq hadisi qirq qit'a shaklida o'zbek tiliga o'girilgan va keng 
kitobxonlar ommasiga taqdim etilgan. 

«Xazoyin ul-maoniy. tarkibida kelgan qit'alar ulug' shoirning 
muayyan vaziyatdagi kayfiyatini, juda chuqur falsafiy, ijtimoiy-siyosiy, 
axloqiy-ta'limiy, ilohiy-irfoniy qarashlarini badiiy ifoda etganidan kelib 
chiqib aytish mumkinki, ular daqiqnazar ijodkorning hayotga yanada 
teran nigoh bilan qarashi mahsuli sifatida vujudga kelgan. Avvalo, yig'ma 
devonlarga kiritilgan har bir qit'adan oldin nasriy sarlavhalarning 
berilishi o'sha qit'alar mazmunining mukammalligini ta'min etgan. 
Qit'adagi baytlar va ulaming badiiy nasriy sarlavhasi shoir aytmoqchi 
bo'lgan ftkrni o'quvchi ko'z oldida to'laqonli namoyon bo'lishida xolis 
xizmat qiladi. Buning uchun o'sha sarlavhalarning shoir tomonidan 
maqol, hikmatli so'z darajasiga ko'tarilganligi, ularning mualiftatjimai 
holi va ijodi bilan aloqadorligi hamda payg'ambar hadislari bo'liq 
g'oyalarini she'riy tarzda ifodalashga qaratilganligi kabi juda ko'plab 
fazilatlar shunday mukammallikning vujudga kelishiga asos bo'lgan. 
Quyida nomlari keltirilgan qit'alar sarlavhalari ftkrirnizning yorqin 
dalilidir: «Yomon yomonlig'ini qilmasa, yaxshilig'cha bor va bir 
yaxshilig' qilsa o'n yaxshilig' qiliqcha., «Falokatdin ayog'iga kafsh 
bo'lmag'ong'a chun kafsh uchun ayog'i bor, shukr vojibdur., 
«Do'stdinkim dushman xayi bo'lg'ay, dushman yaxshiroqdurki, do'st 
ro'yi bo'lg'ay., «Q'ziga bu mulkdin yetgan balolar toshi ozori, bosh 
olib o'zga mulkka bomming izhori., «Majozdin maqsudi haqiqat ekani 
izhor qilmoq va suratdin g'araz ma'ni ekonin iqror qilmoq., «Annosu' 
'alo dini mulub hadisining ta'siri. va hokazolar shular jumlasidandir. 
Ko'chirilgan sarlavha1aming o'zi Alisher Navoiy qit'alarining mavzular 
ko'lamijuda kengligini tasdiqlaydi. Shoirning o'zi ham shujanrda yozilgan 
she'rlarining o'shanday fazilatini quyidagicha e'tirof etadi: 

Bu qit'a o'z qit'alari ta'riftdakim, bu ham alardin birdu va ta'rif 
bunga ham sodiq kelur 

Mundoq muqattaotkim, men yig'misham, erur 
Har bir hadiqai xirad aylar uchun farog'. 

272 



Majmuin uyIa kisbvari anglaki, sathini, 
Hikmat suyidin aylamisbam qit'a-qit'a bog'. (6, 520) 

She'rning sarlavhasidan anglashiladiki, shoir qalarni tuhfa qilgan 
qit'alarning mohiyatini izohlashni o'z oldiga maqsad qilib qo'yadi. 
Baytlardagi mazmun quyidagicha: men shunday qit'alar yig'dimki 
(yozdimki), ularning har biri xotirjam yashash uchun bir aql bog'idir. 
Barchasini bir mamlakat sifatida tasavvur qilsang, uning hududini 
hikmat suvidan sug'orib bo'lak-bo'lak bog' qildim. Alisher Navoiy 
qit'alarining barchasini bir mamlakatga o'xshatar ekan, qit'a so'zining 
lug'aviy ma'nosidan kelib chiqib, ularni shu mamlakatdagi bo'lak­
bo'lak bog'larga qiyoslaydi. Bu bog'lar hikmat suvi bilan sug'orilganligi 
bois insonlarning osoyishta umr keehirishlari uchun xizmat qiladi. 
Baytlarda keltirilgan «hikmat. so'zi alohida e'tiborga molikdir. U «bilim», 
«donolik», «faisafa., «sir», (<ilohiy ilm., «mohiyab singari ma'nolarni 
anglatadi. Bulardan tashqari, Qur'oni karim-Allohning hikmati, ilrni 
va sirlarining bayoni tarzida ham talqin qilinadi. Ayni paytda bu so'z 
Alisher Navoiy qit'alari xalqirniz milliy qadriyatlarining ajralmas bo'lagi 
sanalgan islom dinining umumbashariy g'oyalari bilan sug'orilganiga 
ishoradir. Zero, ulug' shoir devonlari tarkibidan hamd, na't 
yo'nalishid~gi qit'alarning o'rin olganligi ham bu fikrni yanada 
quwatlantiradi. Anglashiladiki, ilohiy mavzuda yozilgan qit'alar ulug' 
shoir devonlarida salmoqli mavqega ega. Shunday qit'alarning birida 
Alisher Navoiy kornil musulmon sifatida o'z ruhiy isyonining shiddati 
va ko'nglini aytib, haqning kararni kengligi hamda bandasini avf qilishi 
osonligini sarlavhadayoq bayon qiladi. Undagi baytlardan asosiy 
mazmun-mohiyat shoirning Allohga munojoti sifatida tasvirlanadi: 

Qilibmen oncha isyonkim, agar do'zax aro kirsam, 
Mening bebad gunohim birla do'zax sarbasar bo'lg'ay. 
Xudoyo, an osonroqdurur, yo'qsa g'azab qilsang, 
Magarkim o'zga do'zax, o'zga o't, o'zga azob bo'lg'ay. 

(5, 504-506). 
Alisher Navoiy zamonasining ulug' mutafakkiri sifatida qit'alarida 

adolatli shoh, ota-ona hurmati, ilm-ma'rifatni egallash, yaxshi axloq 
egasi bo'lish, ycmonlik va yomonlardan uzoq bo'lish singari mavzularni 
qalamga oladi. Shubhasizki, bunday qit'alar markazida bareha zamonlar 
uchun birday orzu bo'lib kelgan komil inson g'oyasi turadi. Shoir 
«Hukamo qalbining tarjimasi insoniyat bobida. «<Donishmandlarning 
insoniyat haqidagi fIkrlari tarjimasi») nomli qit'asida kornil inson uchun 

273 



uch narsa muhimligini e'tirof etadi. Bular: tavoze' (izzat-ikrom, 
ehtirom), kamtarlik, kechirimli bo'lish, bergan hadyasini minnat 
qilmaslik. Shoirning flkricha, tavoze' - kamtarlik himmat-u saxovatni 
ahli davlat ham odat qilsalar nur ustiga a'lo nur bo'lur edi: 

Tavoze' yaxshi, ammo yaxshiroqdur, 
Agar da'b etsa ani ahli davlat. 
Emr ham avf xo'b-u xo'broq uI 
Ki, zohir bo'lg'ay el topqanda qudrat 
Ato ham turfa ishdur turfaroq bil, 
Agar yo'qtur aning yo'qdur yoDida minnat. 
Hakim insoDi komil debtur ani 
Ki, bo'lg'ay zotida bu necha xislat. (4, 523). 

Alisher Navoiy qit'alari nafaqat mazmundorligi, balki badiiy 
mahoratining yuksakiigi bilan ham noyob san'at namunalari sanaladi. 
Shoir ko'pincha qit'aning ilk baytida keltirilgan tayanch g'oyani 
o'quvchiga yetkazish, uning his-tuyg'ulariga so'zning ilohiy sehri bilan 
ta'sir etish maqsadida hayotiy tamsil (misol keltirish)lardan g'oyat 
ustalik bilan foydalanadi. Buning uchun shoir qit'ada ifodalangan tayanch 
g'oyaga uyg'un borliqdagi voqea, hodisa, narsa, hayvonot olami 
kabilardan tashbehlar izlaydi. Yuqorida ta'kidlanganidek, Alisher Navoiy 
hayotga o'ta teran nigoh bilan nazar tashlagani bois mutafakkirona 
flkrlariga mos borliqdagi favqulotda o'xshashliklarni kashf etadi. Shunday 
qilib, ana o'sha muqoyasalar qit'ada o'z ifodasini topib, she'rxon qalbini 
to'lqinlantiradi. Aytilganlar nuqtai nazaridan shoirning «Oz-oz 
demakning manfaatida-vu va ko'p so'zning manzarratida» nornli qit'asi 
ahamiyatlidir: 

Navoiy, tiling asrag'iI zinhor, 
Desangkim, yemay dahr ishidin fusus. 
Nazar qilki, o'q og'zi tilsiz uchun, 
Qilur tojvarlar bila dast bo's. 
Necha tojvardur kesarlar boshin, 
Chu hangomsiz nag'ma tortar xurus (3, 549-550). 

Ilk baytda ulug' shoir dunyo ishlaridan afsuslanmaslik uchun tilingni 
zinhor asragil,-deya o'z-o'ziga murojaat etadi. Qit'a to'la ma'noda til 
odobiga bag'ishIangan bo'lib, ilohiy ne'mat til va so'zni qadrlash, behuda 
gapirishning zarari ko'plab nozik badiiy ishoralarda o'z ifodasini topgan. 
Alisher Navoiy qit'asining muvaffaqiyatini uning keyingi baytlarida 
keltirilgan ikki tamsil tashkil qiladi. Dastlab ulug' shoir she'rxon 

274 



diqqatini o'qqa qaratadi. Uning uchini og'izga tashbeh qilib, unda til 
yo'q ekanligi nafis ta'kid qilinadi. Ayni choqda bu sukut saqlash, leam 
so'zlash tilni ehtiyot tutishni ham anglatadi. Boya ta'kidlangan o'q shu 
«fazilati» tufayli podshohlar bilan qo'lma-qo'l ko'rishish sharafiga 
mussar bo'ldi. Keyingi tamsil esa tahlil qilayotganimiz tamsil bilan 
ma'no jihatidan zidlik hosil qiladi. Unda ta'kidlanishicha, xo'roz 
qanchalik tojdor bo'lsa ham, bevaqt qichqirgani uchun boshi kesiladi. 
Ayni baytda tamsilni irsoli masal san'ati misra mag'ziga xalq maqoli 
mazmunini singdirish bilan quvvatlantirib kelgan. Ko'rinadiki, Alisher 
Navoiy qit'ada badiiy san'atlar, jumladan, tamsillarni kitobxonga aytish 
lozim bo'lgan g'oyani yuzaga chiqarishda mohirlik bilan xizmat qildiradi. 
Ulug' shoir qit' alarining g' oyaviy mazmun va badiiy mahorat jihatidan 
mukammalligi mazkur adabiy shaklning o'zbek mumtoz she'riyatining 
faoljanrlaridan biriga aylanishiga zamin hozirlaydi. 

Alisher Navoiy ruboiy janrida ham barakali ijod etgan ulug' so'z 
san'atkoridir. «Xazoyin ul-maoniy»ning birinchi devoni «G'aroyib us­
sig'aD>da 133 ruboiyga 0 'rin berilganligi 0 'shanday xulosaga kelish huquqini 
beradi. Shuningdek, mazkur devon «Debocha»sida o'ttiz, «Nazm ul­
lavohir» tarkibida ikki yuz oltmish oltita hamda boshqa ilmiy, badiiy, tarixiy 
asarlari bag'rida ko'plab turkiy tilda bitilgan ruboiylar uchraydiki, ayni 
dalillar ulug' shoirning bu janrga yuksak muhabbatidan darak beradi. 
Shoirning «Devoni Foniy» va yana boshqa asarlarida keluvchi forsiy 
ruboiylarining umumiy miqdori esa yuzdan oshaadi. Anglashiladiki, Alisher 
Navoiy she'ritida ruboiy janri ham o'ziga xos o'rin va mavqega egadir. 

Arabcha «to'rtlik» ma'nosini anglatuvchi bu so'z adabiy istiloh sifatida 
to'rt misradan tarkib topgan, satrlari a-a-b-a yoki a-a-a-a tarzida 
qofiyalanuvchi hazaj bahrining «ahram» va «ahrab» shajaralaridan birida 
(ulaming 24 ko'rinishi mavjud) bitiladigan she'riy shaklga nisbatan 
qo'llaniladi. Alisher Navoiy «Mezon ul-avzon» asarida ruboiyni <<dubaytiy» 
va «tarona» nomlari bilan ham atalishini eslatib o'tadi. Mumtoz manbalarda 
qayd etilishicha, fors-tojik adabiyotida ruboiyning dastlabki namunalarini 
Abu Abdulloh Ro'dakiy va Shohidi Balxiylar ijod etishgan. Shubhasizki, 
ruboiyning adabiy janr maqomida yozma adabiyotda shakllanishida Abu 
Ali ibn Sino ham salmoqli hissa qo'shdi. Mazkur janrning g'oyaviy­
badiiy ravnaqi, falsafiy-irfoniy yo'nalishining teran ildiz otishi esa Umar 
hayyomning nomi bilan chambarchas bog'liqdir. 

Turkiy adabiyotda mumtoz she'riyat nazariyasi talablariga to'lajavob 
beruvchi ruboiy namunalari Mavlono Lutfiy devonida uchraydi. Bu adabiy 

275 



shaklning nomlanishida arabcha so'z asos qilib olingan bo'lsa-da, o'zbek 
mumtoz adabiyoti tarixi, xususan, xalq og'zaki ijodida ruboiyning tayanch 
ma'no-mohiyatiga uyg'un hamda qofIlanishi bir xiI bo'lgan to'rtliklarni 
juda ko'plab uchratish mumkin. Jumladan, Mahmud Qoshg'ariyning 
«Devoru lug'otit turk», Yusuf Xos Hojibning «Qutadg'u bilig», Ahmad 
Yugnakiyning «Hibat ul-haqoyiq», Rabg'uziyning «Qisasi Rabg'uziy» 
asarlaridagi to'rtliklar bunga misol bo'la oladi. Bu to'rtliklarning 
ruboiylardan jiddiy farqi, faqat ularning vaznidadir. Shunga qaramay, 
mazkur to'rtliklar o'zbek adabiyoti tarixida mumtoz ruboiy janrining 
shakllanishi va ravnaqi uchun muhim ahamiyat kasb etadi. 

Alisher Navoiy ruboiynavislikda turkiy og'zaki va yozma adabiyot 
tajribalari hamda fors-tojik adabiyotining bu boradagi boy adabiy 
an'analarini teran o'rganib, ruboiyning yuzlab mumtoz namunalarini 
ijod etdi. Shoir qalamiga mansub ruboiylar asar muallifining mavjud 
an'analar doirasida cheklanib qolmay, masalaga ijodiy 
yondoshganligidan dalolat beradi. XV asrning ikkinchi yarmiga qadar 
o'zbek mumtoz adabiyoti tarixida asosan ishqiy mavzuda bitilgan 
ruboiylarni uchratish mumkin edi. Alisher Navoiy she'riyatida esa bu 
adabiy shaklda ijod etilgan asarlarning mazmun-mohiyati, mavzular 
olami ancha kengaydi. Ularda hamd, na't, falsafiy-ma'rifiy, ijtimoiy­
siyosiy, axloqiy-ta'limiy mavzular qalamga olinib, yangi-yangi badiiy 
obrazlar, timsol-u tamsillar vositasida yetakchi g'oyalarning o'quvchi 
shuuriga yuksak san'atkorlik bilan yetkazilishiga erishildi. Ulug' shoir 
ruboiylari, ayniqsa, ijodkor taIjimai holiga oid qaydlar hamda ijtimoiy 
ohanglarga juda ko'p murojaat etilganligi bilan ahamiyatlidir. She'r 
qahramoni ijodkorning ruhiy-ma'naviy olami bilan nafas olgani tufayli 
ularda qalamga olingan zamon va ahli zamonga munosabatdek dolzarb 
mavzular vositasida adibning hayoti bilan bog'liq ma'lum bir lavhalarga 
ishora etilganligini ilg'ash mumkin. Biroq bu ishoralarning ulug' shoir 
hayotining qaysi fasli bilan aloqadorligini aniqlash juda mushkul. Bunday 
holatlarda satrlardagi ba'zi so'zlarga tayanib, ma'lum bir taxminiy 
xulosani bayon qilish imkoniyati vujudga keladi, xolos. Fikrimizni 
quyidagi ruboiy tahlili jarayonida quvvatlantirishimiz mumkin: 

Amlin berikim , qoshimda yorim yo'qtur, 
Hijrooida juz 80lai zorim yo'qtur. 
Dasht uzra quyun kabi qarorim yo'qtur, 
Sargashtaligimda ixtiyorim yo'qtur. (3, 571). 

276 



4 
Ruboiyning ilk misrasidagi «andin berikim» birikmasi she'r 

qahramonining yillar davornida mahbubasiz urnr kechirganiga ishoradir. 
Ayni choqda, matndagi bu ikki so'z ushbu asar shoir umrining «kibar» 
davri mahsuli bo'lishi mumkin, degan fikrni she'rxon taxayyulida 
jonlantiradi. Oshiqning ko'pdan beri yori yo'q ekan, tabiiyki, uning 
ma'shuqa hijronidan o'zga «nolai zori» ham yo'q. Ishqiy mavzuda bitilgan 
mazkur ruboiyning dastlabki qo'sh satri undagi asosiy g'oya -muallifning 
ichki kechinmalari tasviridan iborat ekanligini dalillaydi. Keyingi misra 
bildirilgan mulohazalar rivoji uchun xizmat qiluvchi hayotiy tamsildan 
iborat. Unda shoir o'z holati bilan dasht uzra ko'kka dahshat so lib , 
beqaror izg'iyotgan quyun orasida o'xshashlik borligini tasvirlaydi. Quyun 
maqsad-muddaosiz osmonga o'rlaydi, aniqrog'i, u shamolning hukrniga 
tobe'dir. So'nggi misrada esa shoirning quyun misol sargashtaligining 
sababi ixtiyori o'zida emasligining ifodasi bilan yakunlanadi. Demak, 
shoir bu «ixtiyorsizlik»ni taqdirdan deb biladi. Xuddi shunday qismatdan 
shikoyat g'oyalari bilan sug'orilgan ruboiylarni Alisher Navoiy 
she'riyatida yanajuda ko'plab uchratish mumkin: 

Ollimda tabibi chorasozim ham yo'q, 
Yonimda rafiqi dilnavozim ham yo'q. 
Tegramda anisi jongudozim ham yo'q, 
Boshimda shahi bandanavozim ham yo'q. (3, 577). 

Mazkur she'rda shoir o'zining tanholigini nafaqat mahbuba bilan 
bog'liq holda tasvirlaydi, balki u qismatidagi bu holatni ifodalash uchun 
«tabibi chorasoz»-she'r qahramonini shunday holatdan xalos etuvchi, 
dardiga davo topuvchi tabibning, «rafiqi dilnavoz»-kerakli paytda jonini 
qiynovchi, unga ozor beruvchi yoki huzur baxsh etuvchi yaqin kishining 
hamda «shohi bandanavoz» boshini silovchi, bechoraparvar shohning 
(yana bir ma'nosi mahbuba) mavjud emasligidan shikoyat qiladi. 
Tabiiyki, aytilgan sifatlar ma'lum ma'noda ma'shuqaning fazilatlariga 
ham tegishlidir. Biroq asarda ifodalangan shoir holatidagi yakkalikning 
sabablaridan yana biri mavjud hayotiy voqelikdir. Ko'rinadiki, shoir 
o'z hasbi holi bilan aloqador fikrlarni zamon va ahli zamon bilan 
bog'liq tarzda tasvirlaydi. Bu tabiiy hoI, chunki she'r qahramoni ham 
o'sha mavjud ijtimoiy hayot bilan birga nafas oladi, birga o'sha ijtimoiy­
maishiy muhitda yashaydi. Ruboiyning o'ziga xos ohangdorligi uning 
tarse' badiiy san'atiga asoslanganligida namoyon bo'ladi. Asarning har 
bir misrasi boshidagi ilk so'zlari «<ollimda», «yonimda», «tegramda», 
«boshimda») bo'g'in jihatidan teng bo'lib, o'zaro qofiyadoshlik hosil 

277 



qilgan. Xuddi shunday holatni muayyan tartib asosida satrlarda joylashgan 
keyingi so'zlarda ham mavjudligini kuzatish mumkin. E'tibor qilinsa, 
birinchi rnisradagi so'zlar soni bilan keyingi qatordagi so'zlar rniqdori 
ham o'sha tartibga (bo'g'inlar tengligi va qofiyadoshlik) qat'iy amal 
qilingani bois teng bo'lib qolgan. Natijada «ipga maIjon tizmoq» 
ma'nosini anglatuvchi tarse' badiiy san'ati vujudga kelib, ruboiyning 
o'ziga xos ohangdorlik kasb etishini ta'rnin etgan. 

Alisher Navoiy she'riyatida muhabbat mavzuida qalamga olingan va 
ko'proq ma'shuqa ta'rif-tavsifIga bag'ishlangan ruboiylar mavjud. Bunday 
she'rIar shoirning yuksak san'atkorlik mahorati mahsuli va ayni choqda 
turkiy badiiy san'atning noyob namunalari ham sanaladi. Shoirning 
arab yozuviga asoslangan <<jon» (0~) so'zidagi har bir harfning 
ma'shuqaning turli uzvlariga tashbeh qitiShi bilan vujudga kelgan quyidagi 
ruboiysini shunday asarIar sirasiga kiritish mumkin: 

Jonimdagi «jim. ikki doJingg'a fido, 
Amlin so'ng «ali!. toza niholingg'a fido. 
«Nun. dag'i anbarin hilolingg'a fido, 
Qolgan ikki nuqta ikki xollingg'a fido (3, 563). 

Harf san'ati bilan bezalgan ruboiyni to'g'ri, teran tahlil qilish, 
uning ma'no-mohiyatini mukammal anglash uchun <<jon~) so'zining 
arab yozuvidagi har bir harfi tuzilishini puxta bilish, shaklini ko'z 
odiga keltira olish talab etiladi. Bu so'z arab alifbosida (0~) <<jon~) 
ko'rinishida ifoda etilib, undagi <<jim~) (~), «alif~) ( , ), va I:.J «nun» 
harflari ko'rsatilgan shaklda namoyon bo'ladi. Asardagi mazmun 
<<jon»ning muqaddasligini ham nazarda tutishni talab qiladi. Zero, 
oshiqning ma'shuqaga fido qiluvchijonidan o'zga mo'tabar biror narsasi 
yo'q. Shu bois oshiq jonidagi <<jim»ni (~) ma'shuqaning ikki «dol»iga, 
«alif»ni ( , ) toza niholiga, «nun»ni (LJ) anbarin hiloliga, qolgan ikki 
nuqtani esa «<jim)o) va <<nun» harflaridagi nuqtalar nazarda tutiladi) ikki 
xoliga fido qiladi. Bunga <<jon» so'zining arab yozuvidagi har bir harfi 
ifodasi bilan ma'shuqa uzvlarining shoir tomonidan nozik kuzatishlar 
asosida kashf qilingan shakliy o'xshashliklar imkon yaratadi. Yana shuni 
ta'kidlash o'rinliki, shoir istiora badiiy san'atidan ham katta san'atkorlik 
bilan foydalangan. Chunonchi, she'rxon ijodkor tomonidan bildirilgan 
ma'shuqaning «ikki doli» deganda, uning «doh~ (~) harfiga shaklan 
o'xshash bo'lgan ikki zulfini, «niholi» deganda, nozik qaddini, 
. «anbarin hiloli» deganda, go'zaJ qoshlarini taxayyulida (xayolotida) 
gavdaJantiradi. Eng muhimi, oshiqningjoni butunicha ma'shuqaga fido 

278 



etilgani ruboiy satrlari mazmuniga singdirilgan. Ayonlashadild, Alisher 
Navoiy ham mazmun, ham shakl, ham ohangjihatidan ruboiy janrining 
mumtoz namunalarini yaratadi. Shuning uchun keyingi davr ijodkorlari, 
ayniqsa, Zahiriddin Muhammad Bobur ijodida ulug' shoir 
an'analarining davom ettirilganligini kuzatish mumkin. 

Turkiy xalqlar adabiyotining eng ajoyib kichik she'riy shakllaridan 
yana biri bo'lgan tuyuq, she'rxonning shakl va talaffuzijihatidan birlik, 
mazmun nuqtai nazaridan esa turlicha bo'lgan so'zlarning ma'no 
qirralarini to'la anglash ko'nikmasini shakllantirish va ravnaq topishiga 
xizmat qiluvchi adabiy shakldir. Alisher Navoiyning «Badoyi' ul-vasa!» 
devonida uning o'n uchta namunasi kiritilgan. Adib «Mezon ul-avzon» 
asarida tuyuq haqida quyidagi ma'lumotlarni keltiradi: «Yana turk ulusi, 
bataxsis chig'atoy xalqi aro shoyi' avzondurkim, alar surudlarin ul 
vazn bila yasab, majolisda ayturlar. Birisi «tuyug'.durkim, ikki baytqa 
muqarrardur va sa'y qilurlarkim, tajnis aytilg'ay va ul vazn ramali 
musaddasi maqsurdur, andoqkim: 

Yo rab, ul sbahd-u sbakar yo labmudur? 
Yo Magar sbahd-u sbakar yolabmudur? 
Foilotun foilotun foilon 
Jonima payvasta novak otqali, 
G'amza o'qin qosbig'a yolabmudun 
Foilotun foilotun foilon (16. 91-92). 

Ulug' shoirning tuyuq haqidagi qaydlaridan anglashiladild, ushbu 
adabiy shakl turkiy xalqlar adabiyotiga xos bo'lib, u shu xalq vakillari 
tomonidan qo'shiq qilib bazm, yig'inlarda aytiladigan vaznlarning birida 
yoziladi. Bu vazn ramali musaddasi maqsur (foilotun foilotun foilon) 
ekanligi ham qayd etilgan. Shuningdek, tuyuq ikki bayt, ya'ni to'rt 
misradan tarkib topib, tajnisli qofiyadan (omonim so'zlarning 
qofiyalanishi) hosil bo'ladi. 

Tuyuqlar ko'pincha a-a-b -a tarzida qofiyalanadi va ishqiy mavzuda 
yoziladi. 

Alisher Navoiy she'riy merosida qit'a, ruboiy janrlarida ijod etilgan 
badiiy asarlar tuyuqlarga nisbatan rniqdor jihatidan ancha ko 'pdir. Buning 
tayanch sabablaridan biri tuyuq ijod etishning faqatgina murakkabligida 
bo'lmay, balki bu janrda yaratilgan asarlarning turkiy xalqlar orasida 
keng tarqalganidadir. Ulug' shoir turkiy tilda mumtoz she'riyatning 
turli janrlarida badiiy jihatdan mukammal asarlar ijod etishni orzu 
qilardi. Buning uchun sohir qalarni tuhfa qilgan g'azal, ruboiy, qit'a 

279 



singarijanrlarda bitilgan asarlari fors-tojik. adabiyotining boy an'analari 
negizida shu tilda yaratilgan badiiyat namunalari bilan bellasha olish 
xususiyatiga ega bo'lishi Iozim edi. Tuyuqda ijod qilingan she'rlar oldida 
esa bunday talab qo'yilgani yo'q. Shunday bo'lishiga qaramay, shoirning 
bu janrda ijod etgan asarlari g'oyaviy-badiiy nazokati nuqtai nazaridan 
turkiy tuyuqnavislikning eng sara namunalari maqomida bunyod 
qilinganligi bilan ahamiyatlidir. 

Alisher Navoiyning ma'shuqa go'zalligi vasfiga bag'ishlangan 
yuqoridagi tuyug'i ham badiiy mahoratining yuksakligi bilan shu adabiy 
shaklda yaratilgan asarlarning mumtoz namunasi hisoblanadi. Mazkur 
tuyuq «yo labmudu~ so'zioing uch ma'nosi, aniqrog'i, shakli bir xii, 
ammo ma'nosi uch xiI bo'igan uch kalimaning satri oxirida 
qofiyalanishidan vujudga kelgan. Dastlabki misralarda ulug' shoir muxlis 
e'tiborini ma'shuqaning labiga qaratar ekan, she'r qahramonining o'ta 
hayajonli holatini tasviriash niyatida «Yo rab~,- deya Allohga murojaat 
etadi. She'r qahramonining cheksiz his-hayajon va ehtirosi she'rxonga 
tajohuli orifona san'ati yordamida «ul shahd-u shakar yo labmudur?»­
tarzida gavdalantiriladi. Misradagi mazmun quyidagicha: Yo rab, u asaI­
u shakarday shirin mo'jizalar ma'shuqaning til uchida omonat tur-gan 
labimikin? Bunday tasvir o'quvchining tuyg'ulariga ta'sir etmay 
qolmaydi, albatta. Shoir tajohuli orif-bilib, bilmaslikka olish badiiy 
san'atiga tayanib, ma'shuqa dudog'larining ehtirosli tasvirlarini chizishga 
erishadi. Ikkinchi misra o'sha fikrni yanada rivojIantirishga xizmat qiladi. 
Unda qalbni kuchli tug'yonga keitiruvchi ehtirosli savol: «Yoki sevgilim 
asal-u shakar yalabdimik.in?- shaklida tadrijiy rivojlantiriladi. Keyingi 
satrlarda esa ma'shuqa qosh-u ko'zining tajnis-u tajohuli orifhamda istiora 
san'atlari vositasida go'zal tasviri hosil qilinadi: «Ma'shuqa jonimga 
qo'shaloq novaklarni otish niyatida kiprik o'qlarini qoshi kamoniga 
yoylabdirnikin?)o) Ayonlashadiki, ulug' shoirga mahbubaning kamon 
shaklidagi ikki qoshi va ularga o'q yanglig' tutashib tur-gan uzun kipriklari 
hamda lablarining payvasta-bog'liqIigi o'ziga xos hazil-mutoyiba qilish 
irnkonini yaratgan .• Yo labmud~ qofiyadosh so'zlarining ma'nolari esa 
quyidagcha: 1. «Yolabmik.in?. 2.«Yalabdimikin? 3. <<Yoylabdimikin?» 
Tahlil etilgan she'r ma'shuqa go'zal jamolining o'ziga xos qochirim, 
hazil-mutoyiba his1ari uyg'unligida tasvirlashning mahsuli sifatida vujudga 
kelgan bo'lsa, shoirning «Bormag'in. tajnisli so'z1arining qofiyalanishidan 
hosil bo'lgan tuyug'ining ijod etilishida oshiq va ma'shuqaning o'zaro 
munosabatlari, mahbubaning o'jar-u qaysarligi mavzu sifatida tanlangan: 

280 



Necha dedim ul sanamg'a bormag'in, 
Qilmadi ul tark om bormog'in. 
Munchalik xudroylik ko'rgazdi ul, 
Aql hayrat qildi, tishlab barmog'in (5, 519). 

Tuyuqning ilk bayti she'r qahramoni va uning sevgilisi orasidagi o'zaro 
bahslashuv, kelishmovchilikka o'xshash bir mayl tasviri asosida qurilgan. 
Unda oshiqning maslahat -u fikrlariga qaysarlik bilan munosabatda bo'luvchi 
ma'shuqaning sarkashlik xususiyatlari badiiy tajassumini topgan. Dastlabki 
misra ishqda sobir, sadoqatli oshiqning o'tinch-u pandlari ifodasidan 
iborat: «Necha dedim u1 sanamg'a bormag'in». She'rxonda haqlibir savol 
paydo bo'ladi: Ma'shuqa qayerga borrnoqchi-yu, rashk olovida yongan 
oshiq uni o'sha yo'ldan to'xtatmoqchi? Misra tajohuli orifsan'ati asosida 
qurilgan. Go'yo ma'shuqa ag'yorga peshvoz chiqmoqchi, biroq uning 
bunday niyati, tabiiyki, oshiqqa ma'qul emas va shu bois u yuragini qon 
qilib, sevgilisini o'sha harakatdan qaytarishga urinib ko'radi. Biroq rna'shuqa 
mung pandlarini nazarga ilmaydi oshiqning mahbubasi o'jarligidan 
shikoyati keyingi misrada oshkora aytiladi: «Qilmadi ul tark oxir 
borrnog'in .• Tuyuqning keyingi baytida aql timsolidanjuda o'rinli istifoda 
etilganligiga guvoh bo'lantiz. Seviklining bunchalik o'jarlik qilganini ko'rgan 
«aql hayratdan barrnog'ini tisWaydi~. So'nggi ntisradagi qofiyadosh so'z 
«barmog'ini» ma'nosini ifodalab kelgan. Ayni paytda ushbu satrdagi 
«barrnog'ini tishlab» iborasi kucWi hayratianish ma'nosini anglatadi. 
Mazkur iboraning aql bilan yonma-yon tutilishi va aql timsolining 
jonlantirish badiiy tasviriy vositasini hosil qilishi misralarda go'zal 
manzaralaming gavdalanishi uchun zantin hozirlagan. Yuqorida zikri 
o'tgan adabiy san'atlar qatoriga iyhomning qo'shilishi she'r nazokatini 
shoyon qilish va muallif yuksak mahoratini ko'rsatishga xizrnat qilgan. 
Shunday qihb, ulug' shoir tuyuq ijod etishda faqatgina tajnisti so'zlarning 
turti rna'no qirralaridan foydalanibgina qolmay, bunday janrdagi asarlarida 
nihoyatda topqirlik bilan qo'llangan tamsil-u qayroqi iboralarning 
mazmun-mohiyatiga tayanib, mazkur adabiy shaklning mumtoz 
namunalarini ijod etdi, desa mubolag'a bo'lmaydi. 

Alisher Navoiy she'riy me rosining yana bir namunasi chiston 
(lug'z)lardir. Adabiy istiloh sifatida «lug'z» arab adabiyotida, «chiston» 
esa fors-tojik adabiyotida keng qo'llanilgan. Turkiy adabiyotda esa bu 
atamalar bir-birining ma'nodoshi bo'lganligi bois nazntiy topishmoq 
tarzida yozilgan asarlarni nomlashda ikkalasidan ham foydalaniIgan. 

O'zbek xalq og'zaki ijodida topishmoq janrining ko'plab she'riy va 

281 



nasriy shaklda ijod etilgan namunalari uchraydi. Ularning aksariyati 
istiora (metafora)li topishmoqlardir. Bu adabiy janrning vujudga kelishida 
istiora badiiy san'atining ulushi nihoyatda kattadir. Istiora ko'chimning 
bir turi bo'lib, uning talabiga ko'ra badiiy asarda o'xshagan narsa 
(mushabbih) o'rnida o'xshatilgan narsa (mushabbihun bih) yoki 
o'xshagan narsaning ba'zi xususiyatlari qo'llanadi. Natijada she'rxonning 
zehnini imtihon qiluvchi topishmoq, o'zbek mumtoz adabiyotidagi 
chiston (lug'z) janri ijod etiladi. Alisher Navoiyning «Badoyi' ul-vasat~ 
devonidan o'rin olgan o'nta lug'z ham mana shu usulda yaratilgan bo'lib, 
ular: qalam, tanga, igna, miqroz (qaychi), o'q, anor, bel, yumurtqa 
(tuxum), poki (ustara) parvona singari to'qqiz narsa-buyum va bir 
hasharot (parvona)ga bag'ishlangan. 

Lug'z va chiston so'zlari she'rning mazmuniga nisbatan qo'llangan 
adabiy istilohdir. Ulug' shoir chistonlarining barchasi qit'a shaklida ijod 
etilganligi fikrimizni quvvatlantiradi. Alisher Navoiyning lug'z ijod 
etishdagi mahorati hamda ushbujanrning o'ziga xos xususiyatlari bilan 
tanishish maqsadida shoirning «miqroz» «<qaychi») nomi yashiringan 
chistonini tahlil jarayoniga tortamiz: 

Ne qusblar erkin alarkim, birardurur qanoti, 
Qanotining uchida bar birisiga mioqor. 
Biror ayog'lari bam bor-u turfaroq bukim, 
Ayog' uchida biror ko'z bam ettiIar izbor. 
Qacbon ayog'larin almasbtururlar, uI soat 
Qanot urarg'a bo'lurlar tuyurdek tayyor. 
Qanot ko'p urmoq iIa qari uebarlari yo'q, 
Ucbarda garcbi qaridur alarg'a istizbor (5. 510). 

Yuqoridagi she'rning birinchi baytida chiston bag'rida «yashiringan~ 
ashyo qushga o'xshatiladi. Keyin esa uning shakli turli o'xshatilmishlari 
qiyosida tasvirlanadi. Matn bilan to'liq tanishgan o'quvchi baytlardagi 
bir-birini to'ldirib bOfUvchi o'xshatilganlarning nomi satrlarda sir 
saqlangan narsa bilan o'xshash jihatlarini xayolida gavdalantira boradi. 
Jumladan, bu qushlarning qanoti «birardufUf» so'zi bilan izohIanishi 
qaychining matoning kesadigan qismlari bir-biri bilan jipslashib 
qolganiga isqoradir. Aslida ularning ikkita ekanligi «Qanotin uchida har 
birisiga minqof» misrasida ifoda etilgan. Minqor-tumshuq bo'lib, 
qaychining uchlari shakliy o'xshashlik asosida qushning tumshug'iga 
qiyoslanadi. Qizig'i shundaki, bu qushning har bir qanotida bittadan 
tumshug'i bor. Shunday qilib, o'xshatilmishlar vositasida qaychining 

282 



o'quvchl tasavvur qilishl mumkin bo'lgan bir qismi to'la tasvirlanadi. 
Qaychlning ikkinchi qismini lug'zda ifoda etish uchun o'xshatilgan 

qushning oyoqlari hamda ko'z timsollaridan foydalaniladi. Chistonda 
nomi yashiringan qush, ya'ni qaychlning oyoqlari ham o'zgacha, 
ularning turfaligi shundaki, qushning oyoqlari uchida uning bittadan 
ko'zlari ham borligi zuhur etib turadi. Ayonlashadiki, qushning oyoqlari 
qaychlning kishl tomonidan tutiladigan qismini, ko'zlari esa barmoqlar 
o'tkaziladigan teshiklarni anglatadi. Bu bilan shoir istiora badiiy san'ati 
asosida qaycbining suratini to'la chlzishga muvaffaq bo'ladi. Endigi navbat 
uning xususiyatlari bayoniga yetadi. Lug'zning uchinchi va to'rtinchl 
baytlari ana shu xususiyatlar bayoniga bag'ishlangan. Ularda 
tasvirianishicha, bu qush qachon oyoqlarini almashtirsa, xuddi qanot 
qoqib uchishga tayyorlanganday tuyuladi. Qushning parvoz qilishiga garchl 
«qari. (qo'l uchlari)unga homiylik qilsa ham, u har qancha qanot 
qoqmasin" baribir, «bir qari» (qo'l uchidan tirsakkacha bo'igan masofa) 
ham ucholmaydi. Bu bilan shoir qaychl qismlarining ochlb-yopilishl 
qo'llar ishtirokida amalga oshlrilishiga ishora qiladi. Natijada lug'z bag'rida 
yashiringan narsaning nomi miqroz (qaychi) ekanligi zehni 0 'tkir 
o'quvchlga ayonlashib qoladi. Alisher Navoiy sohlr qalami mahsuli 
bo'lgan boshqa lug'zlari ham she'rxonni mantiqiy flkrlashga undashl 
bilan muhlm ahamiyat kasb etadi. 

8.4. Alisher Navoiy-qasidanavis 

Alisher Navoiy qasida janrida ham ijod etgan ulug' shoirdir. Bu 
buyuk so'z san'atkorining «Badoyi' ul-vasab devonidan o'rin olgan, 
turkiyda bitiigan mashhur «Hiloliya» qasidasidan tashqari, fors-tojik 
tilida ijod qilingan «Sittai zaruriya» (<<Olti zarurat.) , «Fusuli arbaa» 
«<To'rt fasl») nomli qasidalar turkumi ham mavjud. Nomlari qayd 
etilgan ikki turkum quyidagi o'n qasidadan tarkib topgan. Shulardan 
mana bu olti qasida «Sittai zaruriya»ga tegishlidir: «Ruh ul-quds» (<<Pok 
ruh»-, 132 bayt) , «Ayn ul-hayot. «<Hayot chashmasi., 106 bayt) , 
«Tuhfat ul-atkoD) «<Fikrlar tuhfasi», 99 bayt), «Qut ul-qulub» «<Qalb 
ozuqasi», 120 bayt), «Minhoj ul-najot» (<<Qutilish yo'li», 138 bayt) , 
«Nasirn ul-xuld» (<<Jannat shabbodasi», 129 bayt). Quyidagi qasidalar 
esa «Fusuli arbaa» tarkibidan o'rin oigan: «Saraton» «<Yoz» 71 bayt), 
«Xazon» «<Kuz», 33 bayt), «Bahof» «<Bahof», 57 bayt), «Day» «<Qish» 
70 bayt). Bu ikki turkum qasidalami taniqli olim Hamid Sulaymon 

283 



birinchi bo'lib arab vajoriy yozuvda nashrga tayyorladi (Qarang: Alisher 
Navoiy. Sittai zaruriya. <<Adabiy meros». Hujjat va tadqiqotlar. Toshkent: 
«(Fan», 1968, I-son, 194-282- betlar; Alisher Navoiy. Fusuli arbaa. 
«(Navoiyga armug'on». (Nizomiy nomidagi Davlat pedagogika instituti 
ilmiy to'plami). Toshkent, 1968). Shuningdek, «(Fusuli arbaa» turkumi 
va «Ruh ul-quds» qasidasi keng o'quvchilar ommasiga alohida majmualar 
shaklida taqdim etildi (Qarang: Alisher Navoiy, Fusuli arbaa.(Qasida. 
Matn va o'zbek tilidagi nasriy bayon). So'z hoshi, nasriy bayon va lug'atlar 
bilan nashrga tayyorlovchi R.Vohidov, G. Boltayeva. Buxoro, 1998; 
Alisher Navoiy. Ruh ul-quds .. (Qasida. Matn va o'zbek tilidagi nasriy 
bayon). So'z boshi, nasriy bayon va lug'atlar bilan nashrga 
tayyorlovchilar: R.Vohidov, N.Bekova. Toshkent: «Q'zbekiston», 2002). 

Ulug' so'z san'atkori Alisher Navoiyning 1469-yil 14-aprel (hijriy 
873 1- shavvol) ramozon hayiti kuni turkiyda ijod etilib, ulug' hukmdor 
Sulton Husayn Boyqaroning taxtga chiqishi munosabati bilan o'tkazilgan 
tahniyat (shohni muborakbod etish) marosimida ilk bor tantana 
ishtirokchilariga taqdim etilgan mashhur «(Hiloliya» qasidasi shoirning 
nihoyatda teran badiiy tafakkuri va taxayyulining mahsulidir. Qasida 91 
baytdan tarkib topgan, uning matla' va maqtaida yangi oy-hilolga ishora 
qilinadi. Jumladan, asarning ilk bayti o'quvchining diqqatini samoga, 
aniqrog'i, hilolga qaratish niyatida bitilganligini ilg'ash mumkin: 

Chun nihon qildi turunji mehr rahshon tal'atin, 
Oshkor yetti falak bir taqvi g'abg'ab bay'atin (5. 477). 

Ulug' shoir qasidasining matlasidanoq tantanavor kayfiyatni aks 
ettirish niyatida samoviy jismlarning tirnsollarini insonlarday harakat 
jarayonida ko'rsatadi hamda istiora san'atiga tayanib, hilolni yangi nom 
bilan ataydi. Misralarda ifodalangan ma'no falakda juda kamdan-kam 
kuzatiladigan ulug'vor bir holat vujudga kelganidan darak beradi. Quyosh 
olmasi (quyosh olmaga qiyoslanadi) o'zining porloq yuzini yashirishi 
bilan falak o'zining baqbaqaga o'xshashjismini namoyon qiladi. Bundagi 
baqbaqaga monand holat hilolning samoda yog'du sochib turgan paytida 
uning doirasida sodir bo'lgan manzaraga qiyoslanadi. Asarning maqtaida 
hilol va islomiy hayit bayrami Sulton Husayn Boyqaroning tahniyat 
kuniga to'g'ri kelgani bois ularning yanada muqaddaslashganiga diqqat 
qaratiladi: 

Yangi oy-u iyd ikki qullug'cbing o'lsun, aylagan 
Sen hilol oning otin, bayram bu yeming kunyatin. (5. 483). 

Bayt bag'riga singdirilgan ma'no quyidagicha: «Yangi oy va hayit 

284 



sening itoatgo'ying, sanogo'ying (maddohing) bo'lishsin, chunki sen 
uning otini hilol, ikkinchisining nomini bu yeming bayrami qilding». 
Yangi oyning hilol nomini olishi va yangi davming (Sulton Husayn 
Boyqaro hukmronligining), hayitning bayram deb atalishi esa poyindor 
xursandchilikning boshlanishidan darak beradi. Ulug' shoir orzusiga 
ko'ra, zamon hukmdori taxtga chiqqach, yurtga mana shunday 
shodiyonalarni, albatta, baxsh etadi. Qasidaning «Hiloliya» tarzida 
nomlanishining zamirida ham ana o'shanday osoyishtalik va 
farovonlikning debochasiga ishora mavjud. 

«Hiloliya» qasidasi mazmun-mohiyati va badiiyatining 
mukammallashuvini uning voqeiy asar ekanligi ham ta'min etgan. 
Qasidadagi voqealar to'rt asosiy obraz atrofida aylanadi: shoir, Atorud 
(Merkuriy sayyorasi, mifologiyaga ko'ra, ayni yulduz shoir va 
yozuvchilar homiysi sanaladi), ulug' shoirning sevgilisi va shahanshoh 
Husayn Boyqarolar shular jumlasidandir. «Hiloliya»ning yetakchi 
qahramoni ulug' shoiming o'zidir. Asar muallifi iydi akbar - ramazon 
hayiti tunida to'qqiz falak: Oy, Atorud, Zuhra (Nohid, Venera), 
Quyosh, Mirrix (Mars), Mushtariy (Yupiter), Zuhal (Saturn), falaki 
savobit (turg'un yulduzlar, ya'ni samoning burjlar joylashgan o'mi), 
falak ul-aflokni (Arsh va Kursining falakdagi o'rni) sayr qiladi. Ulug' 
shoir samoviy jismlar timsollarining mifologiyaga ko'ra anglatgan 
ma'nolarini ulkan taxtga endi o'tirayotgan hukmdor tahniyatiga xizmat 
qildiradi. Jumladan, ijodkorlar homiysi bo'lgan Atorud-qasidago'y shoir: 
nafosat va go'zallik rarnzi bo'lgan Zuhra- sozanda, mutrib; Quyosh­
sham' (tunda Quyoshning bo'lmasligi nazarda tutilib, u podshoh 
haramining eng xilvatini ham sham' bo'lib yoritish maqsadida pastga 
tushgan); jang-u jadal timsoli bo'lgan Mirrix- yasavul; falak qozisi 
Mushtariy-maddoh va duogo'y; falaki savobit- shohning bayram 
dasturhoni; falak ul-aflok esa-shoh raqqoslari o'ynayotgan singari 
qiyoslardan anglashilgan mazmun asosida baytlar bag'riga singdiriladi. 
Ulug' shoirning tungi sayri davomida Atorud bilan istiqbollashshish 
(peshvoz chiqish) manzarasining olib kirilishi qasidaga yangi ruh baxsh 
etib, uni tutilmagan toza ma'nolar bilan boyishiga xizmat qilgan. Atorud 
shoh madhi va tahniyati shodiyonalariga bag'ishlab quyidagi matlani 
o'qiydi: 

«Ey, sening qosbing qilib zohir yangi oy xijlatin, 
V-ey, yuzung sharmanda aylab iydi akbar tal'atin •. (5.479). 

Atoruddan bu baytni «eshitgan» ulug' shoirning rashki tug'yon qila 

285 



boshlaydi va o'z tab'ining nimalarga qodirligini ayon qilish niyatida 
shoh madhiga bag'ishlangan quyidagi javob baytini o'qiydi: 

«K-ey, qosbingning rashki aylab xam yangi oy qomatin, 
Iydi ruxsoring qilib nobud bayram ziyoatin •• (5. 480). 

Bu rangin misralami (,eshitgan~ Atorud xijolat chekib 101 qoladi. 
Ulug' shoir bu ulkan ijodiy g'alabadan zavqlanib, uyga qaytganida, 
sevgilisi ko'kda bayram hilolini ko'rib, xursandchilik qilish uchun kelgan 
va oshig'ini kutib turgan ekan. Ulug' shoir faxriyadan foydalanib o'zi va 
Atorud bitgan zavqli misralarni qalbida iftixor tuyib sevgilisiga o'qib beradi. 
Go'zal mahvash esa shoirdan eshitgan baytlari evaziga shirin tabassum 
hadya qilib qo'yadi va ijodiy musobaqadan chetda qolishni istamagan 
ma'shuqa oldidagi qalamni olib, bir soat muhlat o'tmay, ulug' shoirni 
hayrat-hayajonga soluvchi quyidagi misralami yaratishga muyassar bo'ladi: 

«K-ey, yuzung zohir qilib bayram sabohi safvatin, 
Anda qosbing aylabon paydo yangi oy hay'atin. (5. 480). 

Bunday najib lavhalardan ulug' shoir (,behol-u masru'~ bir holatda 
shoh saroyiga keladi va shu ma'noda boshqa bayt yozish mumkin 
emasligini da'vo qilib, Atorud, o'zi va mahbubasi bitgan baytlarni o'qiydi. 
Shoh kulib, o'zining nozik tab'i mahsuli bo'igan quyidagi badihaning 
yangi baytini majlis ahliga yetkazadi: 

"Shoh Abulg'oziy saodat axtari Sulton 8usayo, 
Kim, quyoshni zarra der ko'rgan sipehri hashmatin"(5. 481). 

Yuqorida keltirilgan ayrirn lavhalardan ko'rinadiki, Samarqandda 
yashayotgan ulug' shoir Xuroson davlati atrofida sodir bo'layotgan 
ijtimoiy-siyosiy voqealarni o'ta sinchkovlik bilan kuzatarkan, 
maktabdosh do'stining ulug' g'alabasiga katta ishonch bilan qaragan. 
Ayni kurashlarning intixosi tahniyat marosirniga olib kelishi muqarrarligi 
avliyosifat shoirga tobora ayonlashib qolgan. U (,Sayqali ro'yi zamin» 
Samarqandda «Hiloliya»day go'zal asarni bunyodga keltirish uchun puxta 
hozirlik ko'rgan. Nihoyat, 1469 yil navro'zi arafasida Amir Shayxim 
Suhayliyning (,Iydiya» va Alisher Navoiyning «Hiloliya» qasidalari 
yaratiladi. «Jydiya» forsiyda, «Hiloliya» turkiyda ibratli ijodiy 
hamkorlikning dilbar namunasi sifatida ro'shnolik ko'radi. Ta'kidlash 
joiz, garchi (,Hiloliya» ulug' shoirning yagona turkiy qasidasi bo'lsa­
da, biroq unda qo'llangan mutlaqo yangi uslubiy jilo, teran falsafiy 
mazmun, betakror san'atkorlik tufayli shunday yuksak mahorat 
pag'onasiga ko'tarilganki, ayni she'riy janrda bunyod qilingan o'nlab 
she'rlar bilan bemalol raqobat qila olish qudratiga egadir. 

286 



Qasidada Sulton Husayn Boyqaro tarixiy shaxslikdan badiiy asar 
qahramoni darajasiga ko'tarilib, juda zo'r ehtiros bilan madh qilinadi. 
Shoh saodat yulduzi yanglig' porloqdir. Uning ulug'vorligi nazdida 
quyosh bir zarra bo'lib ko'rinadi. Shu tariqa ulug' shoir hukmdorni 
samoviy jismlar timsollaridan foydalangan holda uning o'ta mubolag'aviy 
badiiy tasvirini chizishga erishadi. Alisher Navoiy «Hiloliya»da o'zi orzu 
qilgan shoh timsolini Husayn Boyqaro qiyofasida ko'rsatishga harakat 
qiladi. Shoir nazarida mazkur hukmdor shohlar darveshi-yu darveshlar 
shohidir. U suratini shoh, siyratini darvesh maqomida tutganligi uchun 
ham yuksak ehtiromga loyiq zotdir. Shunday tantanavorlik, ko'tarinki 
kayfitni o'zida aks ettirgan misralar va yuqorida ko'chirilgan maqta' 
noyob badiiy mahorat namunasi bo'lgan qasidaga yakun yasaydi. 

Alisher Navoiyning ikki turkum qasidalari ham ana shunday ehtirosli 
baytlardan tarkib topgan. «Sittai zaruriya»dagi badiiyat namunalari 
falsafiy, ilohiy-irfoniy, axloqiy-ta'limiy mohit kasb etib, ular Anvariy, 
Xusrav Dehlaviy, Xoqoniy Shervoniy, Abdurahmon Jomiy va 
Sharqning boshqa buyuk shoirlarining qasidalariga tatabbu' sifatida 
yaratilgandir. 

«Sittai zaruriya» tarkibidagi uchinchi forsiy qasida «Tuhfat ul-afkor» 
bo'lib, Amir Xusrav Dehlaviyning «Daryoi abror» , Nuriddin 
Abdurahmon Jomiyning «Lujjat ul-asror» asarlari ta'sirida dunyoga kelgan. 
Alisher Navoiy «Xamsat ul-mutahayyirin» asarida mazkur qasidaning 
yaratilishi tarixiga doir qiziqarli lavhalar keltiradi. Xuroson davlatining 
vaziri a'zarni lavozimida faoliyat ko'rsatayotgan ulug' shoir Marvga 
qilishi lozim bo'lgan rasmiy safari oldidan (1476-yilda) Maxdumi 
Nuran ziyoratiga kiradi. Suhbat jarayonida Abdurahmon Jomiy «Lujjat 
ul-asror» qasidasini Alisher Navoiyga beradi. Ulug' o'zbek shoirining 
o'z taklifi bilan Amir Xusrav Dehlaviy «Daryoi abror»igajavobiya tarzida 
yozilgan bu qasida unga (Alisher Navoiyga) favqulotda ta'sir etadi va 
shu tabarruk dargohda ushbu she'rga tatabbu' qilish niyati tug'iladi. 
Nihoyat, Hirot - Marv safari davomida, ot ustida to'qson to'qqiz 
baytdan iborat shoh qasida «Tuhfat ul-afkor» dunyoga keladi. Asar 
chindan ham jo'shqin iihom, ulkan ehtiros va zavqning mahsulidir. 
Mulohazalarimiz muallaq qolmasin uchun o'sha dilbar qasidaning shoh 
baytlaridan birini nazardan o'tkazaylik: 

Ba dahoni xusbku chashmi tar qanoat kun az oD-k, 
Har ki qone' shud ba xusbku tar, shahi bahr-u bar ast. (20.230) 

Mazkur misralar mamlakat podshohiga murojaat yo'sinida yozilgan. 

287 



Podshohi qanoat va qone'likni turmush tarziga aylantirgan yurt gul-gul 
yashnaydi. AJ:nmo hayot hamisha ham insonga gul tutmaydi. Gulni 
suyuvchi qalb uning tikani zahriga dosh bermog'i zarur. Shohlik faqat 
ishrat emas, saltanat o'z-o'zicha turmaydi va shukuh paydo qilmaydi. 
Uning zarbalari, qon yuttirishlari, iztirob-u tashvishlari (og'iz-quruq 
ko'zlar-yoshli) borki, sabr-u qanoat ila o'shalarga bardosh bergan fahm­
u farosat bilan ularni bartaraf eta olgan shohgina Alloh inoyatiga muyassar 
va katta sarhaddagi (bahr-dengiz, bar-samara, tuproq usti-quruqlik) 
mamlakatning sohibidir. Qone' va qanoatlilik faqat podshohninggina 
emas, barchaning (shoh-u gadoning) ham kunlik fazilatiga aylangan 
yurt nurafshondir ... 

«Sittai zaruriya» bag'rida kelgan to'rtinchi asar «Qut ul-qulub» 
qasidasi bo'lib, shu haqda ozroq mulohaza yuritish bilan cheklanamiz. 
240 misradan iborat manzuma Hakim Anvariyning shu yo'nalishdagi 
falsafiy-irfoniy qasidasi tavrida-tatabbu'ida yaratilgan. Tavr-tatabbu' 
Alisher Navoiyning o'z e'tirofidir. Biroq bunday qaydlar ulug' o'zbek 
shoiri qalamidan chiqqan asarlarning ijodiyligiga, ohoriga qilcha bo'lsin, 
ta'sir ko'rsata olmaydi. «Qut ul-qulub» tagdor ishoralarga, ko'p ma'noli 
majoz-u tashbehlarga, teran tafakkurga undovchi ibora-yu istilohlarga 
boyligi bilan diqqatni jalb qiladi. 

Ana o'shanday badiiyat zamirida yashirin g'oyaviy niyatni «fano va 
baqo o'rtasidagi masofa, oliy xilqat-insonning unga munosabati» tarzida 
umumlashtirish mumkin. Dunyoga kelish, tug'ilish haq, tabiiy-ilohiy 
qonuniyat ekan, unga vido aytish, fano qa'riga singib, yo'q bo'lib ketish, 
o'lish ham muqarrardir. Baqo-manguHk inson peshonasiga bitilmagan. 
Qur'oni karimdagi xabarga qaraganda, Luqmoni hakim ming yil, Nuh 
alayhis-salom ham shunga yaqin umr ko'rishgan. Biroq ularga ham 
dunyoning ustuni bo'lib yashash nasib etmagan. Rivoyat qiladilar, 
zulmat tubida pinhon obi hayot - tiriklik suvini Iskandari Maqduni va 
Xizr alayhis-salom birga izlashgan. Iskandar qolib, Hizr payg'ambarga 
o'sha majoziy obi hayot nasib bo'lgani uchun ham ul zoti bobarakot 
ezgulik tug'i ostida yaxshilik urug'ini sochishda davom etayotgan ekanlar ... 
Alisher Navoiy bunday hikmat-u rivoyat, hikoyat-u haqiqatlardan 
ko'pini bilgan. o'shalardan qaysigadir ixlos bilan qaragan, ishongan, 
ba'zilarini shubha ostiga olib inkor qilgan. Shundan bo'lsa kerak, 
qasidaning butun matnini bosiq, sokin va o'ychan kayfiyat egaUab 
olgan. Uning har bir so'zidan falsafiy mushohada, ogohlikka da'vat 
ruhi anqiydi. Ulug' shoir insonga qarata urg'u ila yozadi: 

288 



J ahonki marhalai tangi shohrohi ranost, 
Dar 0' majo'y iqomat, ki rohi shoh-u gadost. (20. 257). 

Vshbu misralami quyidagicha o'zbekchalashtirish mumkin: Dunyo 
ayvoni inson uchun rnuqim rnanzil ernas-o'tkinchi. V fanoga olib 
boruvchi shoh ko'chadagi rnuvaqqat bekatni eslatadi. Bekat esa hamisha 
ornonatdir. Vnda uzoq turish niyatida bo'lganlar qattiq yanglishadilar. 
Negaki, shoh yo'l chetidagi bekat tafovutni bilrnaydi. V shohni ham, 
gadoni ham birday qabul qilib, kuzatishga rno'ijallangandir. Dunyo 
ayvoni-harakatdagi karvon. Bo'ynida- qo'ng'irog'i bor nor tuyalar 
hamisha safarda. Daftari a'rnolidagi sehrli bitikka ko'ra, navbat- banavbat 
fanodan baqo olamiga ketish davorn etadi... Alisher Navoiyning bunday 
qarashlaridan noto'g'ri xulosaga kelish yararnaydi, albatta. Qasida muallifi 
mo'min-musulmonlarni uziatga, go'shanishinlikka da'vat etayotgani, 
o'lishdan burun o'limga ham undayotgani yo'q. VI zoti mukarram ikki 
jihatdan bunday g'oyani ilgari surolmas edi. Birinchidan, Alloh 
rnarhamati bilan Odam Ato zurriyotlari uchun taqdir qilingan 
ne'rnatlardan butkul yuz o'girib, go'shaga kirish islomiy e'tiqod 
ahkornlariga rost kelrnaydiki, ulug' shoirning unga xayrixohlik qilishi 
rnumkin emas edi. Ikkinchidan, Alisher Navoiy naqshbandiya tariqatiga 
rnansub bo'la turib, «Dil ba yor-u tan ba bozor», «Dil ba yor-u.dast ba 
kor» kabi solikning o'z luqrnai halolini tanti qo'l mehnati bilan topishga 
chorlovchi hayotsevarlik g'oyalarini inkor qilolmasdi, albatta. «Qut 
ul-qulub» keyingi satrlarining mutolaasi rnuallifning tayanch g'oyaviy 
niyatini oydinlashtirish imkoniyatini hozirlaydi. Buning uchun bayt-u 
satrlarda qo'llangan tazod san'ati kitobxon uchun ko'makka keladi. O'sha 
badiiy-tasviriy vosita yordamida fano va baqoning qirralari juda ko'p 
hayotiy lavhalar, tabiiy, tarixiy, ilohiy, adabiy, afsonaviy istiloh-u 
dalillami keltirish, yuzlashtirish orqali ochib beriladi. 

Nahang agarchi buvad qahramoni kishvari bahr, 
Ba kirmi obie az xud fuzun hamesha g'izost. (20. 259). 

Nahang (akula) dengiz-u okeanning eng katta hayvoni va o'zini o'sha 
makonning egasi, yagona sohibi hisoblaydi. Atrofida o'rmalab yuruvchi 
ko'p sonli suv qurtchalarini nazar-pisand ham qilrnaydi. Ammo vaqt-u 
soati kelib, u ana shu qurtchalaming yemiga aylanishini xayoliga ham 
keltirmaydi. T ashbeh uchun nahangning tanlanishi tasodifiy emas. 
Shunday urinish negizida katta hikmat, ibrat bor. Xuddi shunday gapni 
suv qurtiga nisbatan ham aytish o'rinlidir. Fano olamida hamrna narsaning 
sarhad-u o'ichovi bor. Bu hukm jismoniy, ruhiy, ma'naviy, moddiy 

289 



ne'matlarning barcha-barchasi uchun birday tegishlidir. Pahlavonlikning 
ojizlik, yoshlikning qarilik, zebolikning xunuklik, boylikning qashshoqlik 
bilan almashinishi muqarrardir. Nahangning fojiali qismati bunga yorqin 
misoL Afsuski, bugun hamma narsani g'alamislik bilan yutuvchi bu yuho 
sifat maxluq ertaga yutilish navbati o'ziga yetishini unutib qo'yadi ... Keyingi 
baytda ganj va ajdarho timsoUariga duch kelamiz. Og'zaki va yozma badiiy 
adabiyot namunalarida bular hamisha yonma-yon keladi. Xazina bor joyda, 
albatta, ajdarho paydo bo'ladi. Bu maxluq xazinadagi javohirotni 
yutmaydi, ammo undan bahra oladi. Biroq tirik ekan, uni birovga ravo 
ko'rmaydi... Ulug' shoir esa bu maxluqqa doir hukmini ham e'lon qiladi: 
hirs ham fano. Xazina siljiydi, ajdarholar esa kelib-ketishda davom etadi. 
Biroq ulug' shoirning muddaosi dahshatli maxluqlar qismatini yoritish 
emas. Ulug' shoirning nigoh-u nidosi esa insonga, uni nafs-u hirs domidan 
qutqazish, g'aflat uyqusidan bedor qilishga qaratilgandir. 

Suxan mago'y zi anqo, ki har kio' qone' shud, 
Farozi Qofi qanoat bidon kio' anqost. (20. 259). 

Qo'hi Qof, unga anqo urug'ining bo'lishi haqidagi afsona qadimiy. 
Ulug' shoir esa o'sha sayyor va an'anaviy afsonaga yangi niyat bilan murojaat 
qilgan. O'zi yo'q anqoni izlashdan murod hosil bo'lmaydi. Undan ko'ra 
qanoatga zo'r berish ma'qul. Nahang-u ajdarhoning fojiasidan xulosa qilmoq 
va hirs o'pqoniga tushmaslikka intilmoq insonni Qo'hi Qofdan ham 
yuksakroqqa ko'tarib qo'yadi. Ustma-ust tabiiy misoUarga murojaat etish, 
fojiiy qismatlarni ro'kach qilishdan ulug' shoirning ko'zlagan muayyan 
maqsadlari ham yo'q emas. Insonning yashashi uchun moddiy omiUar 
juda zarur. Uni inkor qilish hayotni tan olmaslik bilan barobardir. Biroq 
ma'naviy-ma'rifiy omillarsiz ham inson hayoti qashshoqlashib qolmaydimi? 
Fikrimizcha, Alisher Navoiyning qalbi va tafakkuridan-da shunday savollar 
tez-tez o'tib turganligi tufayli o'sha bezovtalik ruhi uning barcha nazmi-yu 
nasriy asarlariga ko'chgan. Shu jihatdan «Sittai zaruriya.ning xotimaviy 
qasidasi «Nasim ul-xuld»dagi mana bu misralar e'tiborni tortadi: 

Chunin gulshan naboshad g'ayri bog'i ma'rifat, ey dil, 
Ki kard orosta az bahri komil sun'i yazdonash. 
Chi komil on ki az ta'limhoi in muallim yoft, 
Sharaf vayronai zohir, zaxoir ganji pinhonash. (20. 300). 

Dil yayraydigan, zavq-u shavqqa to'ladigan notakror gulshan - bog' 
- ma'rifat bog'idir. Unda hamma uchun birdayyo'l yo'q. Yazdon bu bog'ni 
komil insonlar go'shasi sifatida zebo oro berib qo'ygan. Alisher Navoiy 
talqinicha, haqiqiy komillik, donishmandlik ilohiy ma'rifat orqaligina 

290 



shakllanishi mumkin. Shu g'oya u1ug' shoiming (katta-yu kichik, nasri-yu 
nazmiy, ilohiy-u dunyoviy) barcha asarlarida ko'rinib qoladi. .Sittai 
za.ruriya»da hukmron mavzu darajasiga ko'tariladi. Islom ruknlari, shar'iy 
talablar go'za.l badiiy libosda yuksa.k shoirona ifodasini topadi. Bunday 
notakror saboqIarning muallifi ham notakrordir. U-Allohdir. Qasidalar 
turkumida, ko'c~ iqtibosda ham komil insonning zohiriy va botiniy 
olami muvozanatiga alohida e'tibor beriladi. Zohir-dabdabadan xoli, ammo 
axloqiy qiyofa-sharafli. Yuzadagi sokinlik-botindagi ma'rifiy za.hira tufayli 
ko'rkamdir. Zero, u-pinhon. Komillik-sokinlik, har damda hush bilan 
qadamni nazarda tutmoqlikdir. Shunday saodatga muyassar fuqarolari bor 
yurtning istiqbolida buyuklik nuri porlaydi... 

8.5 .• Devoni Foniy.ning tuzilishi, janriy tarkibi va g'oyaviy-badiiy 
xususiyatlari 

Adabiyotimiz tarixida Alisher Navoiyning tabarruk nomi zullisonayn 
ijodkor sifatida ham qadrlidir. Shoir bu sharafli unvonga boy ma'naviy 
merosi tufayli sazovor bo'ldi. U fors-tojik tilini puxta bilibgina qolmay, 
qadimiy an'analarga boy bu tilning imkoniyatlaridan ham durustgina 
xabardor edi. Buni ulug' adibning «Muhokamat ul-Iug'atayn. asari 
to'la tasdiq etadi. Asar forsiy va turkiy tillar bilimdonining shu ikki 
lisonning ichki imkoniyatlarini o'zaro qiyoslash asosida bildirgan 
umumlashma-xulosalari za.minida vujudga keldi. Shuningdek, Alisher 
Navoiyning fors-tojik tilidagi asarlari «Devoni Foniy» (Ba'zi manbalarda 
to'plam «Devoni forsiy» tarzida ham tilga olinadi. Bunday nom ilmiy 
haqiqatga zid) nomi bilan mukammal bir to'plam tusini oldi. Devonning 
mundarijasi xususida muallifning o'zi «Muhokamat ul-Iug'atayn. asarida 
shunday mulohaza yuritadi: «Yana forsiy g'azaliyot devoni Xoja HofIz 
tavridakim, jami' suxan adolar va nazm piyrolar nazarida mustahsan 
va matbu'dur, tartib beribmankim, ko'prak ul hazrat she'riga tatabbu' 
voqe' bo'lubtur.» (Alisher Navoiy. Asarlar. 14-tom, 125-bet) 
Ko'chirganimiz parchadan «Devoni Foniy»ning ikki muhim xususiyati 
ayon bo'layotir. Bulardan birinchisi, shu to'plam tarkibidagi asarlaming 
aksariyati Xoja Hofiz Sheroziy g'azaliyotiga tatabbu' qilinganligi 
hisoblanadi. Ikkinchisi, to'plamga kiritilgan she'rlar miqdorining 
(misralar sonining) olti ming baytdan ziyodroq ekanligidir. 

Alisher Navoiy o'zining bu devoniga daxldor qaydlarini davom 
ettirar ekan, yozadi: «Va ba'zi hazrati Shayx Muslihiddin Sa'diyg'akim 

291 



g'azal tavri muhtariidur. Va ba'zi Mir Xusravg'akim, ishq 
otashkadasining shu'la angizidur va dard g'aribxonasining ashkrezi. Va 
ba'zi hazrati Maxdumi Nurang'akim, kamol avjining mehri lomiidur 
va mazkur bo'lg'on azizlar holatining jamiiki, bu devon xaloyiq orasida 
shoe'dur va ro'zg'or ahlining tab'lari ul sari roje' va anda ko'p tuduk 
dilkash adolar va dilpazir rna'nolar voqe'durki, tafsili bu faqirdin 
rnunoSlb eIIlaS*. (O'sha asar. 125-bet) Alisher Navoiy rnusulmon mintaqa 
she'riyati shuhratini Sharq-u G'arbda tanitgan yetuk ijodkodar haqida 
gapirar ekan, u birgina jumlada ular nazmining o'ziga xos xususiyatini 
ta'kidlashga erishadi. Shuningdek, shoir «Devoni Foniy. tarkibidagi 
nazmiy janrlarni ham ma'lum qiladi. Shoir qaydlariga ko'ra, bu to'plam 
tarkibida g'azal, qit'a, ruboiy, masnaviy, ta'rix, lug'z, qasida, musaddas 
kabijanrlarda bunyod etilgan she'rlar jamlangan. Shu bilan bir qatorda, 
ko'pchiligi Abdurahmon Jomiy e'tiboridan o'tkazilgan besh yuzga yaqin 
rnuammolar ham «Devoni Foniy. tarkibidan o'rin olgandir. 

«Devoni Foniy~)ning ikkita Parij, ikkita Turkiya, ikkita Rirot va bitta 
Tehron kutubxonalarida saqIanayotgan nusxalari mavjud. Adabiyotshunos 
Hamid Sulaymon o'z tadqiqotlarida sanab o'tllgan qo'lyozmalar o'rtasida 
«Devoni Foniy.ning Parij nusxalari birmuncha mukammal ekanligini 
e'tirof etadi. Akademik B.Valixo'jayev ana shu nusxalar asosidagi 
«Devoni Foniy)o) tarkibidagi she'darning quyidagichajanriy tarkibga ega 
ekanligini ma'lum qiladi: 

«1. Debocha; 2. Qasida-1O ta; 3. G'azal-554 ta; 4. Musaddas-ita; 5. 
Marsiya-ita; 6. Qit'a-72 ta; 7. Ruboiy-73ta; 8. Ta'rix-16 ta; 9. 
Muammo-373 ta; 10. Lug'z-9ta. Demak, devondajami 1109 ta asar 
bo'lib, ularning umumiy hajmi 6179 baytni tashkil etadi •. (B.Valixo'jayev. 
Murntoz siymolar. Toshkent: A.Qodiriy nomidagi xalq merosi 
nashriyoti, 2002, I 22-bet). Olim devonning mukammal nusxasi hali 
aniqlanmaganligini asosli dalillar vositasida izohlaydi: «Bu o'rinda 
Alisher Navoiyning forsiy tildagi muammolar 80ni haqida «besh yuzga 
yaqin muammo. (MAT. 20-tomlik, 16-tom, 32-bet) degani e'tiborga 
olinib, bu Parij nusxalaridagi rnuammolar soni (373 ta) bilan 
solishtirilsa, unda Parij nusxalari ham «Devoni Foniy.ning mukammal 
nusxalari bo'la olmasligini ko'rsatadi. Bu flkrni Alisher Navoiyning 
«Muhokamat uI-Iug'atayn.da forsiy she'rlarijanrlari qatorida masnaviyni 
eslatishi va bu janrdagi asarning Parij nusxalarida uchramasligi yana bir 
karra tasdiqlaydi. Dernak, «Devoni Foniy.ning rnukammal nusxasini 
aniqlash hali davom etrnoqda. (O'sha asar. I22-bet). 

292 



«Devoni Foniy»ning mazmun va mundarijasini belgilashda «Ixtirotar. 
va «O'ziga javob aytadi», «Na't», «Zamon ahli tanqidiga doir», 
«Zamonaning bevafoligi xususida nasihatiar», «Q'sha tavrda», «Oldingi 
uslubda», «Mav'iza», «Ba'zi azizlarga tatabbu'», «Maxdum she'riga 
javob», «Amir Xusrav Dehlaviy g'azaliga tatabbu'», «Maxdumning 
Xoja tavridagi g'azaliga tatabbu'» singari sarlavhalar muhim ahamiyat 
kasb etadi. «Devoni Foniy»dagi she'rlar mavzu doirasi, g'oyaviy-badiiy 
qimmati, nafisligi va til boyligijihatidan «Xazoyin ul-maoniy» qatoridan 
o'rin olishga sazovor. Bu ayniqsa, Navoiy-Foniyning muxtarelarida­
ixtiro g'azallarida yorqin ko'zga tashlanadi. Yuqoridagi sarlavhalar 
shoirningjavobiya yo tatabbu' tarzida aytilgan g'azallariga tegishli bo'lib, 
ulardan tashqari, devon tarkibida bevosita Alisher Navoiyning o'z 
kashfiyoti bo'lgan muxtare'-ixtiro g'azallar ham talaygina uchraydi. 
Ko'rinadiki, g'azal shoirning turkiy devonlarida bo'lgani singari «Devoni 
Foniy»da ham yetakchi janr sifatidagi mavqeini saqlab qoigan. Shundan 
kelib chiqib aytish mumkinki, muxtare' va tatabbu' g'azal namunalari 
bilan yaqindan tanishish «Devoni Foniy» haqida umumiy tasavvur 
hosil qilishga imkon beradi. Hamid Sulaymon, Abdug'ani Mirzoyev, 
Rasul Hodizoda, Shoislom Shomuhammedov, B.Valixo'jayev, Rahim 
Vohidov, E.Shodiyev, Alisher Shomuhammedov, Yoqubjon Ishoqov 
kabi adabiyotshunos olimlar «Devoni Foniy»ga bag'ishlangan ilmiy 
tadqiqotlarida ulug' shoirning forsiy she'rlari ham turkiyda bitiigan ko'p 
santi asarlari singari mazmun-mohiyati, badiiyati nuqtai nazaridan 
g'oyatda qimmatli ekanligini e'tiraf etadilar. Bu, ayniqsa, Alisher Navoiy 
g'azalliyotiga xos bo'igan musalsallik-fikrni tadrijiy rivojlantirish uslubi 
forsiy devon tarkibidagi g'azallarning vujudga kelishi uchun ham asos 
bo'lganligida yaqqol ko'zga tashlanadi. «Devoni Foniy»dagi ixtira 
g'azallarga mansub bo'lgan quyidagi voqeaband g'azal ham yuqorida 
qayd etilgan navoiyona uslubning mahsulidir: 

Rasid on parichehra mastona imshab, 
Zi masti maro soxt devona imshab. 
Maro kulbai bexudi-yu junun shud 
Az on partavi ro' parixona imshab. 

Zi sham'e tajalli namud on, ki megasht, 
Maloyik ba davrash chu parvona imshab. 
Zi ganji visolash imorat paziruft, 
Maro kunji toriki vayrona imshab. 
Zi shavqi mai vasli 0' bud nazdik, 

293 



Ki pur sozadam charx paymona imshab. 
Ba bomu daram az pai in tamosho 
Foro' rexta xeshu begona imshab. 
Ba in nash'ai ishq-u may gasht Foni, 
Hama umr devona, tanho na iIDshab. 

Mazmuni: 
V parichehra bu kecha mast bo'lib keldi, 
Mastlikdan meni bu kecha devona qildi. 
Bu kecha mening bexudlik va jununiy kulbam 
VI patining chehrasi sochgan nurdan parixonaga aylandi. 
Bu kecha qandaydir bir sham' nur sochdiki, 
Malaklar uning atrofida parvonadek aylanar edi. 
Bu kecha u (mahbuba)ning vasl xazinasidan 
Qorong'u, xaroba kulbam obod bo'ldi. 
Bu kecha uning vasli mayining shavqidan 
Falak paymonamni to'ldirayozdi. 
Bu kecha shu tomosha uchun tom-u eshiklardan 
Qarindosh-u begonalar yopirilib tomosha qilgani kelishdi. 
Foniy bu ishq va may nash'asi bilan 
(faqat) bu kechagina emas, bir umr devonadir. 

(Navoiy. Asarlar. 5-tom, l-kitob. 102-103-b) 
Ko'rinadiki, ushbu g'azalning matlaidan maqtaigacha ishqiy 

kechimnalar qalarnga olinadi. Matlada mahbubaning mastona yurib 
kelishi, buni ko'rgan oshiqning telbalarcha raftori ustida gap boradi. 
Ikkinchi baytda o'sha ruhiy holat tasviri davom ettiriladi. Oshiqning 
xaroba kulbasi yor jamolidan charog'onlashib, parixona tusini oladi. 
Uchinchi baytda oshiq kayfiyati haqida so'zlanadi. Sham' bor joyda 
parvona bo'ladi. Shuningdek, yorug'likka maloikalar ham talpinadi. 
Mahbubaning jamoli yorug'idan sarmast oshiq parvona-yu maloikalar 
vazifasini ado etadi, yor atrofida kapalakday aylanadi. To'rtinchi baytda 
oshiqning xaroba kulbasi xususida gap boradi. Mahbubaning tashrif 
buyurishi bilan oshiq kulbasi o'z qiyofasini o'zgartiradi, ko'rkamlashadi. 
Beshinchi baytda she'r qahramoni-oshiq mhiy-ma'naviy kayfiyatining 
tasviri chiziladi. Oltinchi baytda oshiq va ma'shuqa visol onlarining qo'ni­
qo'shnilarga ta'siri borasida gapiriladi. Odatda, xonadonda xursandchilik 
bo'lsa, qo'ni-qo'shnilar unga sherik. Qulay joy topib tomosha qilishadi: 
kim eshikdan, kim tomdan o'ziga qulay joy topib qaraydi. Mahbuba 
qadamidan obod bo'lgan oshiqning xarobasi ham bu oqshom ana 

294 



shunday tomoshagoh tusini olgan. G'azalning maqtaida oldingi baytlarda 
tasvirlangan voqealarga yakun yasaladi. Shu ma'noda maqta' g'azalning 
xulosasi bo'lib xizmat qiladi. Yor vasli va boda kayfiyatidan sarxush 
bo'lish oshiq uchun mavsumiy, tasodifiy narsa emas, balld doimiy 
holdir. U umri bo'yi o'zini ana shu yo'lga baxshida etgan. Ko'rinadiki, 
Nisher Navoiy talqinidagi oshiq uchun bulhavaslik, qo'nimsizlik 
tamoman begona. Zotan, bunday holat ulug' o'zbek shoirining tabiati 
va tub orzulari uchun mutIaqo yotdir. Buning aksi o'laroq buyuk 
mutafakkir g'azallarida tasvirlangan oshiq irodasi, o'z e'tiqodiga sodiq 
barcha qiynoq va imtihonlarga bardosh berish uchun tayyor turgan 
kishi sifatida namoyon bo'ladi. 

Alisher Navoiyning aksariyat tatabbu' she'rlari Xoja Hofiz Sheroziy 
g'azallaridan ijodiy ta'sirlanish samarasi o'laroq vujudga kelgan. «Devoni 
Foniy»da «Dar tavri Xoja Hofiz», «Tatabbui Xoja» sarlavhalari ostida 
talaygina javobiya-g'azallar jamg'arilgan. Ularning miqdori haqida turlicha 
malar bor. Akademik A.Mirzoyevning yozishicha, devonning Tehron 
nashrida Navoiy-Foniyning Xoja Hofizga tatabbulari soni 232 tadir. 
Prof. H.Sulaymon «Devoni Foniy»ning Fransiya Milliy kutubxonasida 
saqlanayotgan nusxasi asosida bu raqamni 237 taga yetkazadi. (Hamid 
Sulaymon. Nisher Navoiyning fors tilidagi merosi tadqiqotidan. «O'zbek 
tili va adabiyoti», 1965. 5-son). Devonning Toshkent nashrida esa hammasi 
bo'lib 156 ta tatabbu'-g'azallar uchraydi. Agar yuqorida esiatilgan ikki 
olimning ma'lumotIari ishonchli bo'lsa, unda «Devoni Foniy»ning 
Toshkent nashri ham mukammal emas ekan. 

Xoja Hoftz-dilbar she'riyat meros qoldirgan ijodkor. Uning o'ynoqi, 
yuksak mahorat bilan yozilgan mazmundor she'riyati Sharq-u G'arbda 
dovrug' taratdi. Unga ergashish, undan o'rganish, mag'zli g'azallariga 
javob aytish, tatabbu' qilish, muxammas bog'lash, hofizxonlik bazmlari 
o'tkazish badiiy so'z mulkida qutIug' an'ana tusini oldi. Shu ro'yxat 
boshida Nisher Navoiyning tabarruk nomi bor. Aytilganlarga qanoat 
hosil qilish uchun Alisher Navoiy va Xoja Hofizning bittadan g'azallarini 
qiyosiy tahlil qilish maqsadga muvofiqdir: Xoja Hofiz: 

Dil saropardai muhabbat o'st, 
Dida oinadori tal'ati o'st. 
Man, ki sar bar nayovaram ba du kavn, 
Gardonam zeri bori minnati o'st. 
Tuv-u to'biv-u mov-u qomati yor, 
Fikri har kas ba qadri himmati o'st. 

295 



Gar man oludadomanam, chi ziyon? 
Hama olam guvohi ismati o'st. 
Man ki bosham dar on haram, ki sabo, 
Pardadori harimi hurmati o'st. 
Davri Majnun guzasht, navbati most, 
Har kase panjro'za navbati o'st. 
Fikri zohir mabin, ki Hofizro, 
Sina ganjinai muhabbati o'st. 

(Hofizi Sherozi. Muntaxabi g'azaliyot. Dushanbe, 1967, sah. 46.) 
Tojikistonda Xoja Hofiz asarlarining yana ilOO nashri (Dushanbe, 

1971, 1983) amalga oshirilgan. Yuqorida ko'chirilgan g'azal keyingi 
ikki kitobda (sah. 33, sah. 96) ham bor. Ammo mazkur g'azaljuda katta 
o'zgarishlarbilan shu kitobdanjoy olgan. Birinchidan, so'nggi nashrlarda 
ko'chirilgan g'azal o'n bir baytdan iborat. Ikkinchidan, g'azalda 
baytlarning joylashtirilishi shu qadar aralash-quralashki, bunday 
«tahrir»ni tasavvurga sig'dirish qiyin, albatta. So'zlarning yozilishidagi 
xilma-xillikni aytmasak ham bo'lar. Quyidagi baytlar esa biz murojaat 
qilgan kitobda uchramaydi, ammo keyingi nashrlarda mavjud: 

Mulkati oshiqi-yu ganji tarab, 
Har chi doram, zi yumni himmati o'st. 
Man-u dil ar fano shavem, chi bok? 
G'araz andar miyon salomati o'st. 
80 xayolash mabod manzari chashm, 
Z-on ki in go'sha xosi xilvati o'st. 
Har gull nav, ki shud chamanoroy, 
Asari rang-u bo'i so'hbati o'st. 

Matnshunoslik bilan bog'liq bunday chalkashliklar Xoja Hofiz 
taqdirida o'tmishda ham bo'lgan ko'rinadi. Alisher Navoiyning tatabbu'­
g'azali shunday xulosaga kelish uchun asos bo'ladi. Chunki javobiya y 
yetti baytdan iborat. Navoiy-Foniyning qurbi o'n bir baytli g'azalga 
javob aytishga ham etar edi. Biroq ulug' shoir qo'liga mazkur g'azalning 
y yetti baytli nusxasi tushgan ko'rinadi: 

Navoiy-Foniy: 
Dar dilam otashi muhabbati o'st, 
Obi chashmam zi dudi furqati o'st. 
Nest dudi dilam ba hay'ati sarv, 
Az dilam rasta sam qomati 0 'st. 
Labi la'iash, ki shud may oluda, 

296 



Chashmam oluda xun zi hasrati o'st. 
Rahshash abri balo-u lam'ai na'l, 
Dar gahi po'ya barqi ofati o'st. 
Gar zalilam ba ishq-u may, ey shayx, 
In mazaUat ham az maishati o'st. 
Bandai piri dayram, ey zohid, 
Ki farog'am zi durdi suhbati o'st. 
Foniy-u dilbari xaroboti, 
Ki fanG hosilash zi xidmati 0 'st. 

Mazmuni: 
Dilimda yor muhabbatining o'ti bor, 
Ko'z yoshlarim firoq tutinidandir. 
Dilimdan chiqadigan sarv yanglig' (narsa) dilim tutini emas, 
(Balki) dilimdan o'sib chiqqan uning sarv qomatidir. 
U nozaninning la'l lablari mayga, bo'yalgan, 
Ko'zim esa uning hasratidan qonga belandi. 
Uning chaqin sochuvchi taqali oti-balo buluti-yu, 
Yurish chog'ida u go'yo of at yashinidir. 
Ey shayx, agar ishq va may sababi bilan xor bo'lsam. 
Bu xorlik ham Tangrining xoxishidandir. 
Ey zohid, mayxona pirining qulidirmen, 
Farog'atim esa uning suhbatidagi may quyqasidandir. 
Foniy (bo'lsin-u) unga rnayxona dilbari bo'lsin, chunki 
Uning xizrnatidan foniylik (yo'qlik) hosil bo'ladi. 

(Asarlar. 5-tom, l-kitob. 122-123-betlar) 
Ulug' o'zbek shoiri ayrim javobiya-g'azallarida an'anaviy nazrniy 

unsurlar: vazn, qofiya, radif, timsol va tashbehlarni saqlab qolgani 
holda, she'rning g'oyaviy mazmun qirralari, she'r qahramoni ruhiy 
holati va g'azal ohangini o'ziga manzur yo'nalishda davom ettiradi. Ayrim 
javobiyalarida esa nazirachilikning an'anaviy shakliy unsurlari batamom 
ko'zga tashlanmaydi. Bu fikr yuqorida keltirilgan tatabbu' -g'azalga to'la 
daxldordir. Chunonchi, Alisher Navoiy Xoja Hofiz g'azallarida 
qo'llangan atigi birgina qofiyani saqlagani holda, qolganlarini batamom 
yangilaydi. Bunday harakatni Navoiy-Foniy g'azaliga singdirilgan ayricha 
mazmun va g'oyalar taqazo etadi. Tatabbu' g'azaldagi yangilikni faqat 
y yetti qofiyadosh so'zning almashganidan iborat deb qarash ham 
to'g'ri emas. Chunki tatabbu' -g'azal zarnirida buyuk mutafakkirning 
shaxsiy kuzatishlari, o'ziga xos insonsevarlik g'oyalari, teran hayotiy 

297 



mushohadalari yotadi. Ijtimoiy hayot va uning zeboliklariga navoiyona 
muhabbat nuri g'azal satrlariga yog'du sochadi. Xoja Hofiz g'azalining 
matlaida majoziy muhabbat haqida gap boradi. Biroq o'sha ishq talqini 
mavhum, o'quvchi shuuriga aniq va zudlik bilan yetib bonnaydi. T<)'g'ri, 
Xoja Hofiz g'azalidagi faqr-u fano, ishqi ilohiyga aloqador bo'lgan 
lahzalar ma'lum darajada Alisher Navoiyning ham tatabbu' -g'azalida 
ko'zga tashlanadi. Biroq «Sheroz sehrgari~ga izdoshlik qilgan ulug' o'zbek 
shoiri o'sha an'anaviy she'riy ashyolarni: ishq va uning mojarolarini 
ijodiy talqin qilish va yangichajiloda tasvirlash yo'lidan borgan. Alohida 
ta'kidga sazovor nuqta shundaki, Navoiy-Foniy javobiyasida dunyoviy 
ruh, ko'tarinki hayotiy kayfiyat, insoniy muhabbat va undan zavqlanish 
ko'zga tashlanadi. Ayni mulohaza Xoja Hofiz va Alisher Navoiy 
g'azallarining umumiy ruhiyatida ohangdoshlik, uyg'unlik borligini ham 
inkor etmaydi. U bor. Chunki har ikkala ulkan iste'dod sohibining 
maslakdosh qilgan, bir-biriga bu qadar ji pslashtirgan bosh omil­
inson va uni ulug'lash mavzuidir. G'oyaviy yo 'nalishi , ifoda uslubi, 
dunyoqarashda Xoja Hofizning ham, Alisher Navoiyning ham o'ziga 
xosligi borligini e'tirof etgan holda, har bir tatabbu'-g'azalda, o'sha 
tafovutlardan qat'iy nazar, ikki dohiy so'z san'atkorini yuqorida 
eslatganimiz kabi bosh ma'naviy uyg'unlik birlashtirib turadi. 

Navoiy-Foniy o'z g'azallarining ichki tuzilishiga alohida e'tibor 
bilan qaragan. Tatabbu' -g'azal rnatnida muallifning voqeabandlikka 
ishtiyoq bilan qaraganligini his qilish qiyin emas. T adrijga erishmoq 
uchun shoir satrlarda qo'llangan voqea-hodisalar va buyumlarning 
xossalariga, shuningdek, ular o'rtasidagi mantiqiy uzviylikka amal qiladi. 
Ana shu zaminda Alisher Navoiyning aksariyat g'azallarida bir-biriga 
ma'no va mazmun jihatidan tutash baytlar vujudga keladi. Bunday 
misralarda gapdan-gap tug'iladi. Xoja Hofiz g'azaliga qilingan tatabbuning 
matlai va undan keyingi baytida Navoiy-Foniyning o'ziga xos o'sha 
yetakchi tasvir uslubi ravshan namoyon bo'ladi.: 

Dar dilam otashi muhabbati o'st, 
Obi chashmam zi dudi furqati o'st 
Nest dudi dilam ba hay'ati sarv, 
Az dilam rasta sarvi qomati o'st. 

Mazmuni: 
Dilimda yor muhabbatining o'ti bor, 
Ko'z yoshlarim firoq tutunidandir. 
Dilirndan chiqadigan sarv yanglig' (narsa) dilirn tutini emas, 

298 



(Balli) dilimdan o'sib chiqqan uning sarv qomatidir. 
Tatabbu' -g'azal matlaida ishq, oshiqIik va uning iztiroblari, 

mashaqqatlar xususida gap boradi. Hijron azoblaridan oshiqning dill 
yonadi, go'yo unda laxcha cho'g' bor. Uning ko'zlaridan qatra-qatra 
yoshlar oqadi. Buning boiskori ham o'sha olamso'z ishq. Oshiqning 
ma'shuqa firoqida cho'g'dek yongan yuragidan bo'rqsib tutun chiqadi. 
Achchiq tutun oshiqning ko'zlariga ta'sir etadi, achitadi, yoshini 
shashqator qiladi. Qarang, birgina baytda qanchalik teran mazmun va 
voqealar tizmasi mujassam. Ayni satrlarda she'r qahramonining azoblarga 
liq to'la ruhiy olami tasviri ham yorqin ifodasini topgan. Biroq, shoir 
hali tugal yoritilmay qolgan niyatlarini ro'yobga chiqarishda qo'l kelishi 
mumkin bo'lgan so'z va tasviriy ashyolar bilan g'azal matIasidayoq 
«xayrlashib» qo'ya qolmaydi. Aksincha, ularni sharhiash, mohiyatini 
kengroq ochish, yoritilmay qolgan yangi-yangi qirralarini kashf qilishda 
davom etadi. Ulug' o'zbek shoiri o'rtaga qo'ymoqchi bo'lgan g'oyaviy 
muddaosiga mos tushuvchi nozik hayotiy manzara - «dildan 0' rlab 
chiqqan tutun»dir. Tatabbu'-g'azalning ikkinchi bayti ana o'sha tashbehli 
birikma asosida quriladi. Ma'lumki, mo'ridan chiqqan tutunning samoga 
«sayri» - o'rlab chiqishi kuzatishga arzigulik manzara va u rang-barang 
shakllami vujudga keltiradi. Birinchidan, ulug' shoir oshiqning iztirobli, 
oh-u fig'onli qalbi bilan mo'ridan chiqayotgan tutun o'rtasida monandlik 
tuyadi. Masalaning yana bir nozikjihati ham bor. Xoja Hofiz g'azalining 
matlaida ishqi ilohiyga ishoralar mavjud edi. Navoiy - Foniy ham 
tatabbuida buni nazardan qochirgani yo'q. O'sha «ko'z ostiga olingan» 
g'oyaviy niyat nafis ishoralarda o'zini ko'rsata boshlaydi. Shuning uchun 
tasvir yo' nalishi samoga qarab buriladi. Ikkinchidan, buyuk 
mutafakkirning topqirligi va sinchkovligi shundaki, unchalik nazarga 
tashlanmaydigan ana shu oddiygina hayotiy voqeadan nafosat topgan. 
o'sha topilma bo'yoqdor, zavq uyg'otuvchi, ta'sirchan badiiy tashbeh 
tarzida kitobxon hukmiga havola etiladi. Alamlar girdobida qolgan oshiq 
dilldan toshib, osmonga ko'tarilayotgan tug'yon oddiy shakldagi tutun 
emas, u sarv ko'rinishidadir. Aslida u odatiy sarv daraxti ham emas. 
Oshiq dili zaminida o'sib, parvarish topgan ma'shuqaning hushbichim, 
sarvrnisol qomati. Daraxt quyoshga, nurga intilgani kabi qomat-sarv 
ham osmonga bo'y cho'zmoqda. Qarang, qanday nozik, ta'sirchan va 
mohirona o'rtaga qo'yilgan chiroyli tasvir! Navoiy-Foniy tatabbu'­
g'azaliga xos bo'lgan bunday fazilatlarni Xoja Hofiz she'rlarida ham 
ravshan his qilish mumkin. Xususan, Alisher Navoiy ilhomini 

299 



qo'zg'atgap. g'azalning o'n bir baytli nusxalari matlaida tajassumini 
topgan ma'no-rnazrnunning har tornonlama o'ylangan va rnushohadaga 
undovchi o'ramlarda (pech dar pech) berilganiga qanoat hosil qilish 
rnumkin. Rindi Sheroz bu yo'lda donishmandlik va bo'liq mahorat 
ko'rsatgan. Tafakkur va rnantiq qudratiga tayangan, forsiy kalomning 
ko'p rna'nolilik xususiyatlaridan o'rinli foydalana olgan. G'azal satrlarida 
«parda., «oyina», «tal'at., «ikki dunyo» «<du kavn»), «himmat», 
«isrnat» «<poklib), «faqr», «zohir» so'zlarining tagdorligi kitobxonni 
fikrlashga undaydi. Ro'yxatdanjoy olgan so'zlarning misralarda qo'llanishi 
tasodifiy emas. Xoja Hofiz qasddan bu so'zlarga murojaat qiladi. Ko'ngliga 
tukkani iddaoni kitobxon qalbiga ko'chirish istagi o'sha majburiyatini 
ado etishga undagan. Ayonlashadiki, hayotiy va islomiy-ilohiy yoxud 
tasavvufiy oqimlar boshini yagona o'zanda birlashtirish rnayli lison ul­
g'ayb (Xoja HoflZni) shoirni shunday yo'l tutishga undagan. Sinchkov 
nazm shinavandasi ham u so'zlarni befarq ko'zdan o'tkazib yubormaydi. 
Ayniqsa, «du kavn», «faqr», «tal'at» kabi so'zlar fikrlashga chorlaydi. 
Sirli sandiq qulfini ochish uchun kalit vazifasini bajaruvchi rnazkur 
so'zlar tufayli Yer-u Sarno o'rtasidagi rnasofa qisqaradi, rnazrnun 
rishtalari teranlikka yuz tutadi. Borliq olami va ruhiy dunyo o'rtasida 
ko'ndalang turuvchi chegara chiziqlari ko'zdan g'oyib bo'la boshlaydi. 
Shuningdek, ayrirn baytlarda tazod she'riy san'atiga ataylab rnurojaat 
qilinishi zamirida ham tasavvufiy va hayotiy rnuhabbat rnanzaralari 
ifodasining qorishiq berilishini anglatishda ishoraday tuyuladi. Oshiqning 
nazarida ikki qomat-to'bi-yu yana yor jilvasi namoyon. Har bir o'quvchi 
esa ulardan o'ziga rna'qul va rnaqbulini tanlab oladi. Oshiq poklik da'vo 
qilmaydi, ammo bunday harakatidan ortiq tashvish ham tortmaydi. 
Chunki u inson avlodiga rnansub. Shunday ekan, u qaysidir jihatdan 
nuqsonga yo'l qo'yishi rnumkin. Aniqrog'i, oshiq xalqning «beayb Alloh. 
dono hikmatiga amal qiladi. Xoja Hofiz satrida ham shunga yaqin ishora 
ko'zga tashlanadi. Butun olam uning pokligiga guvohdir! G'azal misralarida 
parda ortidagijarnol bilan aloqamand ta'kidlarning ko'chib yurishi ham 
tasodifiy ernas. Xoja HoflZday zakiy daho qalami tuhfa etgan g'azalda 
tasodifiy so'zlarning «kezib» yurishi aqlga aslo sig'maydi. G'azal xotimaga 
tortgan sayin zabardast shoirning g'oyaviy niyati tobora qalqib yuzaga 
chiqa boshlaydi. Ishq azoblari bobida Majnun navbatining o'tganligi, 
borliq dunyosining fano-besh kunligiga daxldor gaplar hali g'azalning 
yakuni ernas. Aslida yakunga- rnatlaga ravshanlik kirituvchi rnaqtadagi 
xulosaga o'tish uchun tayyorgarlikdir: Xoja Hofizning zohiran bu 

300 



dunyodan voz kechish haqidagi gaplariga qarama, aslida uning siynasi­
yuragi ma'shuqa muhabbatiga xazinadir! Qarang, qanday tagdor va teran 
mushohadaga da'vat etuvchi xulosa. Bunday jumboqli yakundan har 
kim o'ziga keragini oladi. Yana o'ylab qolasan, bu ta'kid naqshbandiya 
tariqatining «dil ba yor-u dast ba ko~ talab-tamoyiliga amaliy javob 
emasmi? Garchi, Xoja Hofizning bu tariqatga aloqasi ayon bo'lmasa­
da, o'shanday xulosalar misralar zamiridan sizilib chiqadi. Masalaning 
bu tomoni oyin-u tariqatlar tabiatida kuzatiladigan mushtarak 
jihatlarning amal qilganligi bilan izohiansa, ajab emas. Ana o'shajihatlari 
uchun ham Alisher Navoiy Xoja Hofiz g'azaliyotining maftuni 
bo'lmadimikin? Foniy-Navoiyning tatabbu'-g'azallarida yorqin ko'zga 
tashlanadigan yana fazilat-oddiy hayotiy voqealardan go'zal badiiy 
umumlashmalar chiqarishda namoyon bo'ladi. Aytilgan gapni tahlil 
qilayotganimiz g'azal misolida ham ravshan his etish mumkin. Tatabbu'­
g'azalda ma'shuqa tashqi qiyofasining ayrim chizgilari beriladi. Ayniqsa, 
yorning labi tasviriga diqqat qilinadi. Sharq xalqlari adabiyotidagi an'anaga 
ko'ra, ma'shuqaning labi haqida gap ketganda, ko'pincha u la'lga nisbat 
beriladi. Navoiy-Foniy ham shu shakllangan an'anaga rioya qiladi. 
Ko'rganimiz satrlarda ifodalanishicha, yorning la'l misol labi mayga 
bo'yalgan. La'l qizilcha, may esa tiniq qip-qizil. Ikki rang birlashib 
to'q qizilni vujudga keltiradi. Mahbuba labining bunday jozibasi oshiqqa 
xush yoqadi. Shuning uchun oshiqning halovati yo'qoladi. Gap lab 
ta'rifida ketar ekan, yana bir nozikjihatni eslatishga to'g'ri keladi. Ulkan 
shoir yor labining faqatgina rangin tasvirlash bilan kifoya qilmaydi. 
Go'zal misraga «mayga bo'yalgan»1ik ishorasini kiritish bilan satrlar 
o'rtasida mantiqiy zanjirni vujudga keltirgan. Ikkinchidan, shu kichik 
bir urinish bilan labning ko'rk-u tarovatini kuchaytirishga erishgan. 
Negaki, narni qochgan bo'yoqdan ko'ra, obdor rang, qaqragan labga 
qaraganda, namli labningjoziba va dilkashligi chandon baland bo'ladi. 

Navoiy-Foniy g'azal misralaridagi tashbehli iboralarning 
muvozanati, mutanosibligiga jiddiy diqqat qiladi. Tahlil etilayotgan 
g'azaldagi mayolud lab va qonga to'lgan ko'z tasvirida shunday urinishni 
yaqqol ko'rish mumkin. Tahlil qilayotganimiz she'riy qatorlarda turli 
ishoralarda davr jarohatlarini «qistirib» o'tish hodisasi ham ko'zga 
tashianadi. Mayolud labning qonga qiyoslanishi, ko'zlarning qonga 
to'lganligi va yosh o'rnida qon tornishi lavhalari zamirida «Gahi toptim 
falakdin notavonliq»,-deya o'z zamonasidan zorlangan ulug' shoir, 
uningjafokash zamondoshlari iztiroblari yotmadimikin? Shunday qilib, 

301 



Navoiy-Foniy bareha tatabbu'-g'azallarida, ulaming deyarli hamma 
misralarida o'rtaga qo'yilgan masalalarga ijodiy qarash, zakiyona 
munosabat mujassam. Mutafakkirona g'oyalar, teran mazmun, navoiyona 
mushohada o'rtaga qo'yilgan muammolar yechimida sobitqadamlik, 
insondo'stlik o'sha asariarning mag'z-mag'ziga singdiriigandir. 

Alisher Navoiyning maqtaga xotimaga kelish yo'lida Xoja HofIz 
g'azalida kuzatganimiz tasvir uslubiga mayl seziladi. Navoiy -Foniyga 
fanoning uyqash qilinishi, xarobotga moyillik, o'sha g'aribona kulbani 
yoqtiradigan dilbarga xizmat qilishni sharaf bilish zamirida yashiringan 
mazmun g'oyat keng qamrovlidir. Masalaning bir uehi esa qanoat va 
qone'lik, faqirona turmush tarziga bog'lanadi. Shuningdek, dabdaba­
yu sun'iylikdan xoli turish, niyat va qalbning pokligi, shuhrat va mol­
u mulkka hirs bilan qarash illatiga o't oehish tuyg'usiga borib ulanadi. 
Bular Alisher Navoiy qalbini rom etgan, umr bo'yi uni shu yo'ida 
xizmat qildirgan ezgu niyatJar edi. Yuqorida qisman qiyosiy 
o'rganganimiz ikki g'azaldan ravshan bo'ladiki, tatabbuehilik an'anasi 
Alisher Navoiyning nihoyatda cheksiz badiiy salohiyati imkoniyatJarini 
jiloviab qo'yaqolmagan. UIug' o'zbek shoiri Ioqaydona taqIid qoliplarini 
yorib, ijodiy kengliklarga ko'tarilgan. Ana shu hukmni Alisher Navoiy 
qaIami hadya etgan bareha tatabbu' -g'azallar, fors-tojik adabiyoti ulkan 
arboblarining eng sara asarlari tavrida vujudga keigan she'rlariga ham 
taalluqli desak, xato bo'imas. Bu va shunga o'xshash qator fazilatlariga 
ko'ra «Devoni Foniy» I\lisher Navoiy adabiy me rosining eng qadrli 
manbalaridan biridir. 

Mavzuni mustahkamlash uchun savoUar 
I. Alisher Navoiy she'riy merosining asosini qaysi manbalar tashkil 

etadi? 
2. Ulug' shoir devonlari, ularning tartib berilishi tarixi, janriy tarkibi 

haqida so'zlang. 
3. Alisher Navoiy she'riyatidagi m<.joziy va ilohiy ishq mohiyatini 

nima tashkil etadi? «Majozdin manga maqsud emr haqiqiy ishq» 
misrasini izohlang. 

4. Ulug' shoir g'azaliyotidagi yetakchi uslubiy jilolar haqida nimalarni 
bilasiz? 

5. Alisher Navoiy g'azalnavislikda kimlarni o'ziga ustoz deb biJgan? 
Shoirning nazmda shakl va ma'no mutanosibligi xususidagi adabiy­
tanqidiy qarashlarini izohlang. 

302 



6. Musalsal va mustaqil baytlardan tarkib topgan g'azallarning bir­
biridan farqli jihatlari nimalarda namoyon bo'ladi? 

7. Shoirning «Yordin ayru ko'ngil mulkedurur sultoni yo'q» misrasi 
bilan boshlanuvchi g'azalida qanday mavzular qalamga olinadi? 

8. Kichik she'riy asarlar: qit'a, ruboiy, tuyuq, chiston (lug'z)laming 
janriy xususiyatlari haqida gapirib bering. 

9. Alisher Navoiyning qaysi asarlari tarkibida qit'alar mavjud va 
shoir o'z qit'alariga xos xususiyatlar haqida qanday mulohazalarini 
bayon etgan? 

10. Shoir ruboiylarining yetakchi mavzui nimalarda ko'rinadi? 
11. Alisher Navoiyning qit'a, ruboiy singarijanrlarga nisbatan tuyuq 

janrida kam asarlar ijod etganiigining sababi nimada deb o'ylaysiz? 
12. Shoirning chistonlarida nimalar yashiringan? 
13. Alisher Navoiy turkiy va forsiy tillarda qanday qasidalar ijod 

etgan? 
14. «Hiloliya» qasidasining yozilishi tarixi va voqeabandligini tashkil 

etuvchi lavhalar hamda yetakchi obrazlari haqida so'zlang. 
15. «Devoni Foniy»ning qo'lyozma nusxalari, janriy tarkibi haqida 

nimalar bilasiz? 
16. «Devoni Foniy»dagi sarlavhalar nimani anglatadi? Muxtare' va 

tatabbu' -g'azal deganda nimani tushunasiz? 

Mavzuga oid tayanch tushunchalar 
«Ilk devon». «Badoyi' ul-bidoya». «Navodir un-nihoya». «Xazoyoin 

ul-maoniy». Nasriy asarlardagi she'riy parchalar. G'azal. Ruboiy. 
Muxammas. Mustazod. Musammat. Musaddas. TaIje'band. Tarkibband. 
Qit'a. Lug'z-chiston. Muammo. Fard. Masnaviy. Qasida. Musamman. 
Soqiynoma. Ishqi majoziy. Ishqi ilohiy. Musalsal g'azal. Voqeaband g'azal. 
Mustaqil baytlardan tashkil topgan g'azal. «Hiloliya». «Sittai zaruriya». 
«Ruh ul-quds». «Ayn ul-hayob). «Tuhfat ul-aikor». Ag'yor. «Qut ul­
qulub». «Minhoj ul-najot». «Nasim ul-xuld». «Fusuli arbaa» «Saraton». 
«Xazon». «Bahof». «Day». «Devoni Foniy». Muxtare' -g'azal. Tatabbu'­
g'azal. Tavr. Ixtiro. Mahbuba ... 

Adabiyotlar 
l.Alisher Navoiyning adabiy mahorati. Maqolalar to'plami. 

Toshkent: «Fan», 1993. 
2.Alisher Navoiy. Lirika (Tuzuvchi :N.Mallayev, 3-nashri). Toshkent: 

«0 'qituvchi», 1992. 

303 



3. Alisher Navoiy. Mukammal asarlar to'p1ami. 1-6-tomlar. Toshkent: 
«Fan», 1997-2000. (Iqtiboslardajild va sahifalar ko'rsatib borilgan). 

4.Alisher Navoiy. G'azallar. Sharhlar. Toshkent: «Kamalab, 1991. 
5. Abdug'afforovA. «Xazoyin ul-maoniy» jumboqlari. «O'zbek till va 

adabiyoti». 1995, I-son, 10-18-betlar 
6. Valixo'jayev B. Mumtoz siymolar. Toshkent: A.Qodiriy nomidagi 

xalq merosi nashriyoti, 2002, 85-129-betlar. 
7. Vohidov R., Ne'matov H., Mahmudov M. So'z bag'ridagi 

ma'rifat. Toshkent: «Yozuvchj~, 2001. 
8. Jumaxo'ja N. Satrlarsilsilasidagi sehr. Toshkent: «Q'ituvchi», 1996. 
9. Mallayev N. Q'zblk adabiyoti tarixi. Toshkent: «O'qituvchi», 

1976, 380-419-b~t!ar. 
10. Shayxzoda M. Asarlar. 6 tomlik, 4-tom. Toshkent: G' .G'ulom 

nomidagi adabiyot va san'at nashriyoti, 1972, 195-234-betlar. 
11. Q'zbek adabiyoti tarixi. 5 tomlik, 2-tom. Toshkent: «Fan», 1987, 

82-201- betlar. 
12. Hayitmetov.A. «Xazoyin ul-maoniy» devoni tahliIi va Husayn 

Boyqaro. «Q'zbek tili va adabiyoti», 1998. I-son, 7-IO-betlar; Yana 
Alisher Navoiy uslubi muammolari. «O'zbek tili va adabiyoti». 1999, 1-
son, 26-28-betlar. 

13. Hasan.N. XVI asr o'zbek adabiyotida Yassaviy an'analari. «Q'zbek 
tiIi va adabiyoti». 2004, 2-son, 26-34-betlar. 

14. Haqqull. Kamal et kasbkim. Toshkent: «Cho'lpon», 1991. 
15. Haqqul I. Tasavvufva she'riyat. Toshkent: G'.G'ulom nomidagi 

N ashriyot -matbaa birlashmasi, 1991. 

304 



IX-BOB 
SIIAItQ XALQIAIU ADABIYODDA XAMSA.CHDB AN'ANASI 

VA ALISIII:R NAVOIY *IAM.SA"SI 

'.L x-- 7 n .' __ ft AS Z rr NaNiJ eX ...... g 
,... •• arm 

Sbarq xaIqIari adabi)'OIi 1arixida IxstdiJc dostonIartmtalDlining bun)'OO 
ctiIishi an'anasi. AIisbcr Nawriy dunJoBa kdgJ,. qadar sal tam uch 
yoz yiDitjaJa)'unni .. .staidan bcbiRIi.. ODrsalqirlq suyulIi Vcl saIohiyadi 
&mmdi n,os Yusufo"g1i Nimmiy GarjMy (1141-1205) eParg ~ 
(eBcsh hehahn ~) _nining yarntilidri mns1I1mon olami badiiy 
m"z san'ati 1aIixida inqiIobiy hodis:a, mo"jzaviy wqca bo"ldi Foniyda 
dunyo yuzini m"tpjm. bu bcsh ma'oaviy xazina qaJam sohibIari qaIJini 
juobusbga midi, uIar udom drinabm ijodiy balls 1m mahOJat darajasini 
belgilashning sinadda tamaI tash• ayIandi Sbuoday qiIib, N"l7Dmiy 
GanjaYiyning mo"jizator tplami tuh& ctpn eParg g;up Sharq 1l3JqJari 
adabi)'OIi tarixidan DmsaduliJc an'amsiga asos bo"lgan asar sif3tjda 0"00 
oIdi Xamsa ijod ctisb. bcsb doston yozisb bo"lihgina qolmay, bu adabiy 
jamp ms bo"18an mc'JOdar bcwsiIa eParg g;upniDg mmsiy.dJaridan 
tdib chiqib belgilaodi Buop to"l3, dostonIaming nomi, janri, vazni, 

1- """ I _I....: ~ biIan Ni "r--.....;., L-..LJigi" ~A£ tiZimi, Q 1l13Uk"riUiuJ. Vcl hmlDlU JZODDY ~n.J lJgIU 

taIab-1amoyiIaI mooand bo"lisbi, sfmuingdek, yangi ijod diIgan xamsa 
lIIua( ozar shoiri shoh asarirring tabori )'Uti 1aqIidiy DImasi bo"lmay. 
balD mavm 1m g"oyaIari, badiiyaIi nuqIai nazaridan tamomila yangi asar 
bo"lisbi taIab ctiIatdi 8uIanIan tadkpri, lGIIIISa mlla11ifi m"z san'atining 
iIohiy qudratini teran his QJlr;nri holda uning ramaqiDi y.mada yub:ak 
cho"qqiJaJga m~ o"z asari biIan Xizlllat qiImog"i Iozim cdi Sbarq 
adabiyotida bu nihoyatda IDlnattah Vcl o~ taIabchan an'anaga ayIanib 
qoIdi. MusuImon lUi •• *" xalqlari adabiyotida bu adabiy jmming l'IJjIJcJp 
bIisbi sababIarini taniqIi adabi)asInmos oIim, akadcmik B.VaIim"ja.yev 
qu.yidagicha izohlaydi: eXamsa deb alahncbi asadamiog maydonga 
keliv,jt)lcha" ya'ni XII asqacba bo"lgan davrda turlmm qissa va 
dostonlaalan iboJat .KaIiIa 1m I>iJJIna., ai~ (Ro"dakiy). 
cSbobno .... (Fndawiy), .QuIadg"u biIip (YusufXos 1IQiib) tabi bsi:y 
va tmtiy tiIIanIa bitiIpl tudwm asadar mavjud cdi 

T?-L:o.:LM rI· . 1--= bir"""'n...G (.J'lro~ ..... IM-) bo ....... L.l!:!:'!2!!..!YdUI"61"'l&D.ln asa 13I ..... g aynml3Il ~.J~ ~~ u ~ ........ 

boshqaIari. ko~ 'JUjdIi (.KaIiIa 1m Ilinma.. ahobno .... ) asadaRtir. 
Xuddi ana shu davnIa xamsa o"zig;a XOS XIJSlISiyat1aJg ega bo"lgan 



badiiy janr sifatida shakllandi. Shuning natijasida u ham bir syujetli, 
ham ko'p syujetli hamda syujetsiz-maqolatlardan iborat asarlardan 
tashkil topdi, ya'ni qurilishi jihatidan ko'p qirra1i janr bo'ldi. Uning 
asosiy mavzusi ham insonning ko'p qirralari faoliyatini badiiy obrazlar 
misolida aks ettirishdan iboratdir» (Valixo'jayev B. Mumtoz siymolar. 
Toshkent, 2002, 131-bet). 

Ko'rinadiki, xamsa inson kamolotining serqirra jihatlarini o'zida 
to'la in'ikos etish imkonini hosil qilgan adabiy janr sifatida vujudga 
kelib, bir va bir necha syujetli asarlarga xos bo'lgan xususiyatlarni o'zida 
mujassam etdi va ijodkorning yana o'sha komil inson xususidagi falsafiy, 
ilohiy-irfoniy, ijtimoiy- siyosiy, axloqiy-ta'limiy qarashlarini mufassal 
bayon etishi uchun tarkibida mavjud bo'lgan syujetsiz maqolatIar bilan 
mukammallashdi. Ayni choqda xamsa tuzilishiga aloqador bo'lgan bU!1tiay 
unsurlar bie- birini taqozo qilishi bilan ahamiyatlidir. Jumladan, ShaYA 
Nizomiyning «Panj ganj»i «Maxzan ul-asrof» (<<Sirlar xazinasi») 
sarlavhali dasturiy doston bilan boshlanadi. Mazkur asar tarkibidagi 
maqolat-u hikoyatlar uning «Panj ganj»ining bareha dostonlari uchun 
rejanoma vazifasini o'tashini ta'min etgan. Ana shu shoh asarda xalq 
maqollari kabi sayqallangan va lo'nda xulosalar tarzida teran badiiy 
ifodalangan dolzarb umuminsoniy mavzu- muammolar turkumning 
«Xusrav va Shirin», «Layli va Majnun», «Haft paykar» (<<Y yetti go'zah~), 
«Iskandarnoma. kabi masnaviylarida mantiqiy badiiy tajassumini topadi. 
Shuning uchun ham zohiran alohida-alohida va mustaqil dostonlar 
maqomida ko'zga tashlanuvchi bu asarlar uchun ana o'sha «mustaqillilo 
o'ta nisbiy tushunchadir. Ular, bizningcha, bareha a'zolari bir-biri bilan 
uzviyaloqador, yaxlit, yagonajismni eslatadi. Aslida ana shu bosh tamoyil 
xamsaning Sharq xalqlari adabiyoti tarixida mustaqil jane maqomida 
kO'rinishining tayanch omilidir. 

Shayx Nizomiydan keyin undan o'rganish, uni ustoz deb bilish, 
ilg'or adabiy an'analarini davom ettirish adabiyot olamida asrlar osha 
turli shakllarda yashab keldi. Buyuk Nizomiyga izdoshlik qilish an'anasiga 
doir ma'lumotlarni umumlashtirgan holda uch katta yo'nalishga ajratish 
mumkin: 

1.«Panj ganj.ga to'la javobiya yozgan shoirlar. Arnir Xusrav 
Dehlaviy (1253-1325)-xamsa janrining yuqorida eslatganimiz nozik 
nuqtalarini to'g'ri ilg'agan va uni nazariy jihatdan amalda asoslagan 
ikkinchi xamsanavisdir. Shoir «Xamsa.sining ilk dostoni «Matla' ul -
anVOf» «<Nurlarning boshlanishi»), «Shirin va Xusrav» , «Majnun va 

306 



Layli., «Hasht behisht. «<Sakkiz jannat.), «Qyinai Iskandariy. 
(<<Iskandar oynasi.) singari keyingi masnaviylari uchun ma'naviy 
sarchashma, kengaytirilgan rejanoma vazifasini o'tadi. 

Turkiy adabiyotnijahoniy mavqega ko't:aIgan ulug' o'zbek shoiri Alisher 
Navoiyning ham qutlug' nomi «Panj ganj.ga to'lajavobiya y07gan shoirlar 
qatoridan munosib o'riD oldi. «Agar bir qavrn, gar yuz, yo'qsa mingdur, 
muayyan turk ulusi xud meningdur.,-deya iftixor bilan e'tirof etgan ulug' 
shoir «Xa,msa.si turkiy qavrnlar ma'naviy ehtiyojini qondiIgan yagona 
shoh asar bo'lganligi bilan boshqa xamsalardan tubdan farq qiladi. Turkiy 
tilda xamsa yozish Alisher Navoiy ko'nglida tugilgan Olzulardan biri ekanligi 
«Hayrat ul-abro~dagi quyidagi baytlarda o'z ifodasini topgan: 

Kim bu yo'l ichraki alar soldi gom, 
Bir necha gom o'isa manga ham mom. 
Forsi o'idi chu alarga ado, 
Turki lIa qilsam ani ibtido. 
Forsi el topti chu xursandliq, 
Turk dog'i topsa barumandliq (7, 55). 

She'riyatimiz bobokalonining shirin orzulari ushaldi. U o'z oldida 
qo'ygan ulkan maqsadiga erishdi. Juda qisqa muddatda, atigi ikki yil (1483 
- 1484) ichida turldy tildagi birinchi va hozirga qadar yagona «Xamsa»ni 
maydonga keltirdi. «Hayrat ul-abror» (<<Yaxshi kishilaming hayratlanishi») 
«Farhod va Shirin», «Layli va Majnun», «Sab' ai sayyo~ «< Y yetti sayyoh, 
musoflf»), «Saddi Iskandariy» «<Iskandar devori.) kabi g'oyaviy-badiiy 
jihatdan baquvvat besh go'zal masnaviyni o'zida birlashtiruvchi turkum 
dunyo yuzini ko'rdi. Alisher Navoiy «Xamsa»si nihoyatda salmoqli asar 
-ellik bir rning ikki yuz o'ttiz misradan tashkil topgan. Shunchalik ulkan 
badiiy yaratmani shiddat bilan, juda qoyil qilib ijod etgan shoir xotimaviy 
doston - «Saddi Iskandarly»da bu ulkan beshlikni yozish uchun bevosita 
sarflangan vaqt olti oy ekanligini qayd etadi: 

Chekib xoma bu noma itmomig'a, 
Yeturg'aysen og'ozin anjomig'a 
Ki, ahIi muxosib shitob aylasa, 
Deyilgan zamonin hisob aylasa, 
Yig'ishtursa bo'imas bori olti oy, 
Ki, bo'idung bu ra'nog'a suratnamoy (11, 569). 

Alisher Navoiy yirik jamoat arbobi sifatida Xuroson mamlakatining 
buyuk davlat darajasiga ko'tarilishi, el-yurt osoyishtaligi va mulk ma'murligi 
yo'lida jonbozlik ko'rsatdi. Mana shunday ulug' ishlardan xoli bo'igan 

307 



paytlarida Ustod Sadriddiy Ayniy ta'biricha, uyqu va istirohat soatlari 
hisobidan sevimli mashg'uloti - badiiy ijod bilan shug'ullandi. T abiiyki, 
Husayn Boyqaro mamlakatidagi siyosiy jihatdan beqarorlik shoh asar 
ustida qizg'in ijod bilan mashg'ul bo'igan Alisher Navoiyni ham befarq 
qoldirishi mumkin emas edi. Buyuk shoir ulug' xamsanavis salaflari 
zimmasida bunday mas'uliyatli vazifa (davlatni idora qilish ishlariga 
aralashish) bo'lmagani, ularda mavjud bo'igan imkoniyat nuqtai nazaridan 
masa1aga yondashib «~ning ijod etilishiga sarflangan vaqtni hisob 
qilsak, olti oyga bormas1igini e'tirof etadi. Bu ta'kid zamirida, bizningcha, 
umrining «shabob ayyomi.da shoiming ustozi va otaxoni darvesh Sayyid 
Hasan Ardasherga yozgan maktubidagi o'z ijodiy salohiyatidan iftixor 
tuyib, ehtiros bilan bitilgan baytlari (bir kunda yuz, ikki yuz bayt bitish 
holva eyish bilan barobar ... ) mubolag'a emas]jgiga ishora mavjud. 

«Panj ganj»ga to'la javobiya yozgan shoirlar qatorida fors-tojik 
adabiyotining ulug' namoyandasi Nuriddin Abdurahmon Jomiyning 
nomi ham yuksak ehtiromga sazovor. Bu buyuk so'z san'atkori «Haft 
avrang»ining ayrim dostonlari Alisher Navoiyning ba'zi masnaviylari 
bilan oldinma-keyin yozilgan bo'lib, har ikkala zamondoshning shoh 
asarlari xamsanavislikda yana bir yuksak pag'onaning zabt etilishiga sabab 
bo'ldi. Hojui Kirmoniy (1281- 1352), Mavlono Ashraf (vafoti 1450), 
Abdulla Xotifiy (vafoti 1521) kabi ijodkorlar ham Nizomiy Ganjaviy 
«Panj ganj»iga to'la javob aytish baxtiga muyassar bo'ldilar. Biroq 
xamsachilik tarixida bu qalamkashlarning hammasi ham birday mavqega 
ega emas. Amir Xusrav Dehlaviy, Abdurahmon Jomiy, Alisher Navoiy 
xamsa1arining shuhrati ancha baland bo'ldi. Buning boisi, bizningcha, 
o'sha mualliflar qalami sehri, iqtidorining balandligi, ftkriy teranlik, 
tasvir mahoratining yuksakligi, umuminsoniy g'oyalar, axloqiy­
ta'limiy, ilohiy-irfoniy qarashlarning bo'liqligidadir. Bizning bu 
ta'kidimiz Hojui Kirmoniy, Mavlono Ashraf, Abdulla Xotifiylarning 
beshliklari xususida noto'g'ri taassurot uyg'otmasligi lozim. Mazkur 
mualliflar asarlarining shuhrat qozonishida o'sha noyob badiiy 
yaratma1ar qo'lyozma nusxalarining kamyobligi, bugungi kunga qadar 
tugal holida nashr yuzini ko'rmaganligi, yetarli darajada 
ommalashmayotganligi salbiy ta'sir ko'rsatgan bo'lsa, ajab emas. 

2. «Panj ganj.ning ayrim dostoolariga javob yozgan shoirlar. Bu 
guruhga mansub ijodkorlar o'z oldida yaxlit «Panj ganj.ga emas, balki 
uning tarkibidagi u yoki bu dostonga javob aytishni maqsad qilib qo'yishdi. 
O'sha harakat tufayll Sharq xalqlari adabiyotida sayyor maVZU, voqea-

308 



qahramonlar guruhi shakllanib, musulmon olami badiiy adabiyotida 
keng tarqaldi. Faqatgina Layli va MajnunJaming fojiaviy sevgi sarguzashtlari 
bilan bog'liq voqealar asosida arab, fors-tojik va turldy tillarda yuz ellikdan 
ortiq nomdosh, biroq bir-birini mutlaqo aynan takrorlamaydigan 
dostonlarning bunyodga kelganligi Shayx Nizomiyga izdoshlik qilish 
ikkinchi yo'nalishining ancha faol kechganligidan yorqin nishonadir 
(Ageh Sirri Levend. Arap, fars ve turk edebiyatlarinda Leyli ve Mejnun 
hikayesi. Ankara. 1957).lkkinchi yo'nalish harakat rnaydoni va qutblarining 
bu qadar ko'lamdorligi rna'lum ma'noda adabiy aloqa va o'zaro ta'sir 
hodisasiga uzviy bog'liqdir. Mazkur yo'nalish o'z navbatida ichki bo'linishga. 
ham ega. «Panj ganj. tarkibidagi muayyan voqealar tizrnasiga murojaat 
qilib, doston yaratgan tab' ahliining harnmasi ham bevosita Nizomiy 
Ganjaviy asarlaridan ilhomlangan emas. Ya'ni Nizomiy Ganjaviy dostoni 
ta'sirida vujudga kelgan yangi asarlardan ruhlangan (ta'sir tufayli ta'sir) 
boshqa zamon, makon va zabondagi ijodkorlar o'zining toza tarhdagi 
she'riy namunasini yaratgan. Shu tariqa, bosh xalqaga ulanuvchi 
halqachalar tufayli yaxlit adabiy zanjir shakllana borgan. 

Demak, Nizomiy Ganjaviy «Panj ganj.i bag'ridagi ma'naviy­
ma'rifiy, ilohiy-irfoniy, axloqiy-falsafiy ziyo nuri asrlar, zabon-u 
makonlar osha yashab, sayqallangan, takommillashib, barkamol inson 
tarbiyasi yo'lida beminnat xizmat qilgan. Yaxshi g'oya, so'z va 
qadriyatlarning millati, makoni va zamoni bo'lmaganidek, ular pinbon 
ham qolib ketrnaydi. Ezgulikka tashna qalblar uni, albatta, topib oladi. 
Kuzatganimiz ayrim lavhalar ayni paytda adabiy aloqa va o'zaro ta'sirning 
nihoyatcia murakkab ijodiy hodisa ekan1igidan dalolatdir. Shayx Nizomiydan 
boshlangan badiiy mantiq zanjiri Xusrav Dehlaviy, Abdurahmon Jomiy, 
Alisher Navoiylar ijodida davom etdi. Forsiy zabon ozar adabiyoti Shayx 
Nizomiy siymosida fors-tojik, o'zbek va yana bir qator xalqlar badiiy 
so'z san'atiga o'zining samarali ijobiy ta'sirini ko'rsatdi. Alisher Navoiyning 
Muhammad Fuzuliy (1498-1556) adabiy merosiga ko'rsatgan ijodiy ta'siri 
tufayli (xususan «l..ayli va Majnun.da) Shayx Nizomiy dahosining 
hayotbaxsh rna'naviy-ruhiy olami o'zbek adabiyoti vositachiligida yana 
o'z ona xalqi adabiyotiga g'oyaviy rahnamolik qildi. 

O'sha rna'noda Shayx Nizomiy keyingi davrning aksariyat ijodkorlari 
(o'zbek, fors-tojik, turkman, ozar ... ) uchun bilvosita ustoz bo'lib 
qoladi... 

3.«Panj ganj. dostonlarini erkin-ijodiy taIjima qilish. Nizomiy 
Ganjaviyga payravlik (izdoshlik) qilishning uchinchi yo'nalishi adabiy 

309 



aloqa va o'zaro ta'sirning faol shaldi - tarjima san'atiga bog'liqdir. Bu 
toifaga mansub tab' ahli ikki tomonlama ijodiy mehnatni o'z zimmalariga 
01gan: Birinchidan, Shayx Nizomiy mahorat maktabidan o'rganish, 
unga payravlik qilish va javobiya yaratish; ikkinchidan, ulug' ozar 
ijodkorining sehrgar qalami va yuksak tafakkuri tuhfa etgan go'zal 
ma'naviy xazinadan turkiy tilda so'zlashuvchilarni bahramand etishdan 
iborat edi. O'zbek ijodkorlari Qutb va Haydar Xorazmiylarning (XV 
asrning birinchi yarmida yashashgan) ana shu yo'ldagi xayrli qadamlari 
g'oyat ibratlidir. Shunday qilib, tarix hukmi, davr taqazosi bilan 
Ozarbayjonda yaratilgan dilbar asar fors-tojik tili orqali juda katta 
hududdagi kitobxonlar o'rtasida shuhrat topdi, ularning ma'naviy­
adabiy boyligiga aylandi., 

9.2. «Hayrat ul-abror. - muqaddimaviy doston. Asarning tuzilishi, 
maqolat va bikoyatlar tahilli 

«Hayrat ul-abror~-Alisher Navoiy «Xamsa~sining birinchi 
muqaddimaviy-rejanoma dostoni. Mazkur asar o'z navbatida «XarnsID> 
uchun g'oyaviy-mazmun nuqtai nazaridan yo'naltiruvchilik ahamiyatiga 
molik. Unda lo'nda xulosalar holida bayon etilgan dono flkrlar, komil 
insonga xos noyob fazilatlar talqini «Xamsa.ning boshqa dostonlarida 
mantiqiy rivojlantiriladi, takomiliga yetkaziladi. «Xa~ dostonlarini ana 
shu shoh asardan ibtido topuvchi pishiq, o'ylangan tafakkur zanjiri bir­
biriga bog'lab, tutashtirib turadi. Doston 63 bobdan tarkib topgan bo'lib, 
uning 21 faslini an'anaviy muqaddimaviy boblar, 40 bobini-20 maqolat 
va 20 hikoyat , qolgan ikki bobini esa-xotima va bir hikoyat tashkil etadi. 
Asarning o'z ichki bo'linishlariga ega bo'lgan an'anaviy - muqaddimaviy 
boblari, insonning ijtimoiy hayotdagi o'rni va ma'naviy kamolotiga 
bag'ishlangan maqolat hamda ulardagi fikrlarning tasdig'i uchun keltirilgan 
hikoyatlari ham mohiyat e'tibori bilan butun «Xamsa»>ning boshlanmasi 
sanaladi. Muqaddimaviy boblar bir-biri bilan mantiqan chambarchas 
bog'liq bo'lib, ularni shartli ravishda uch guruhga ajratish mumkin: 

1. Hamd, munojot va na'tlar (l-ll-boblar ) Bunda ikki hamd, 
to'rt munojot va besh na'tga o'rin berilgan. 

2.Ulug' salafiar, zamon hukmdori va so'z ta'rifi (l2-16-boblar). 
Mazkur boblarning dastlabkisida ikki ulug' xamsanavis Nizomiy 
Ganjaviy va Arnir Xusrav Dehlaviy, keyingi to'rttasida esa Nuriddin 
Abdurahmon Jomiy, so'z ta'rifi va Sulton Husayn Boyqaro haqida fikr 
yuritiladi. 

310 



3.Ko'ngil ta'rifi, uch hayrat va Bahouddin Naqshband hamda Xoja 
Ubaydulloh Ahror Valiy vasfi (17-21-boblar). 

An'anaviy boblar ~Hayrat ul-abro~ning dasturiy -rejanoma doston 
bo'lishi uchun zamin hozirlaganini bir misol asosida izohlashga harakat 
qilarniz. Ma'lumki, asarning ilk misrasini «Bismillohir-rahmonir rahim. 
ilohiy jumlasi tashkil etadi. Jami bir yuz-u ikki misradan tarkib topuvchi 
ushbu bobda boshdan oxir o'sha ~Mehribon va rahmli Olloh nomi bilan 
(boshlayman). ilohiy jurnlasiga badiiy talqin beriladi. Harf san'atiga 
tayangan ulug' shoir, nafaqat so'zlarda, balki o'sha so'zlarni yozuvda 
aks ettirishga ishtirok qiluvchi har bir harfga keng mazmunli hamda badiiy 
bo'yoqdor talqinlar beradi. Ulug' shoir harflarni sharhlar ekan, ilohiy 
jumlaga munosabat qiluvchining ko'ngil holatiga ko'ra, istiqbolga keluvchi 
kayfiyatini (yaxshi yoxud yomon) alohida urg'u bilan ko'rsatadi. 

Musulmon dunyosida amalga oshiriladigan har bir savobli, xayrli 
ishning «Bismillohir-rahmonir rahim» ilohiy jumlasi bilan boshlanishi 
muqaddas an'anadir. Zamonasining yetuk va komil musulmoni bo'lgan 
Alisher Navoiy esa o'sha an'anaga rioya qilishni sharafhisoblagan. «Hayrat 
ul-abro~ birinchi bobining ayni muqaddas mavzuga bag'ishlanishi fikrimiz 
dalilidir. «Xamsa»dan o'rin olgan «Farhod va Shirin~, «Layli va Majnun~, 
«Sab'ai sayyOr», (,Saddi Iskandariy» dostonlari boshida - birinchi bobida 
o'sha ilohiy jumla ko'zga tashlanmaydi. Shayx Nizomiy, Amir Xusrav 
Dehlaviy, Abdurahmon Jomiy singari Alisher Navoiy ham «Xafisa»ni 
yaxlit jism, o'zaro mantiqan bog'langan dostonlar turkumi sifatida qabul 
qilgani uchun ham shu yo'ldan boradi. Ikkinchidan, «Hayrat ul­
abror»dayoq keyingi dostonlarga taalluqli ishora-yu lavhalar singdirilib 
boriladi. Shundan bo'lsa kerak, har bir dostonning oxirida «Hayrat ul­
abror»ga daxldor xulosa bor, ammo yakuniy xutba-duo yo'q. Butun 
«Xamsa~ning xotima-yu xutba-duosi «Saddi Iskandariy* dostonining 
oxirida beriladi. Bunday janriy belgilarni yana qatorlashtirish mumkin. 
Fikrimizcha, bildirilgan mulohazalarimiz ham «Xamsa»ning yaxlit asar 
ekanligini ko'rsata oladi. Shunday ekan, aytish mumkinki, «Hayrat ul­
abroD> Alisher Navoiy «Xamsa»sining muqaddimaviy-dasturiy dostoni 
ekan, «Saddi Iskandariy* uning xulosaviy-xotimaviy masnaviysidir. 

«Hayrat ul-abro~ qomusiy asar bo'lib, uning asosiy qismini tashkil 
etuvchi maqolat va hikoyatlarda barcha zamonlar uchun o'ta dolzarb 
bo'lgan barkamol avlod, komil inson haqidagi ulug' mutafakkirning 
teran axloqiy-ma'naviy, ijtimoiy-falsafiy mulohazalari badiiy ifodasini 
topgan. Turkiy adabiyot tarixida bunday asarlar rarnziy-majoziy 

311 



obraz1a'lIi.~ tmti masaJaJeupoidsnd-jawti (YusufXos Jqib cQIDdg~ 
bilip) yuki asar JDnallifioing ._tid; ... tayanib inmoning ma'DaYiy 
kamoJatsa~ fiIziIatIari banxIa ooijaholat~cbodovdIi 
nuqsonIarini qi.JmIasb (Ahmad Yugnalriy cHibat u1-IJaqoyiq.) usIubi 
biJan wjudga tdgan bo~ Nizomiy GaJgaviy ilk dostonining crtin­
ijodiy taIjimasi bo~Jpl IIaydar Xorazmiyning c~ u1-asrorMda 
bmmlpni singari cHaynd: u1-abroDda bam ijodtoming ba.un" sbau 
baqidagi o~ maqoIadanIa JOIqin in'itosini toppn Asantagi bikoyadar 
esa IIRplIatIarda iIpri SIJliWm 1ayandtg"oyaIami o~qmdJi stu..,. yanada 
teranroq ta'sir etishi, uniDg mavm biIan JDnbmmalroq 13o idJisI •• 
imton yaratadi Dostondagi maqoIadarsarlavba);u ioing o~ asanIa komil 
inson ulug"Janr;mIigidan daIoIat bctadi: 

I-maqolat: clymon sh;nfricIa.. 
2-maqolat: cIslom bobida». 
3-maqolat: cSaIotin zibid;a.. 
4-maqolat: cRiyotodik-firibprlit baqicJa-. 
5-maqolat: cXayr-u ehson ~. 
6-maqolat: ~ odati 1]aqicIP. 
7-maqolat: cQanoat baqidp. 
S-maqolat: cVafo 1Jaqi«IP. 
9-maqolat: clshq o~ ta'rifida;.. 
IO-maqolat: cRostlik 1JaqilIP. 
ll-maqolat: cllm osmonining yu1duzIaridck bal;md martabahligi 

1Iaqida.. 
12-maqolat: cQaIam Vcl qaIam abIIari 1IaqicIP. 
13-maqolat: cBuJutdek foyda tdtimvdli odamJar 1Jaqi«I». 
14- maqolat: cOsmonning tnzilidridao sbikoyat.. 
15-maqolat: cJabolat ma:yj.. 
16-maqolat: cXulMasasifill oIiftaI;u.. 
17 -maqolat: cBahor yigittigining sofIigi 1Jaqi«Ia.. 
IS-maqolat: cFaJak g"amxonasi haqidp. 
19-maqolat: cXmosonning misIi JO~q vi10yati baqidp. 
2O-maqolat: cMaqsadning o~JganJigi baqi«Ia». 
UIutf shoir JUfai na7AIrida iymon-toDlll.ibring tayandt beJgisi 

cHayrat uI atnor. birinchi maqoJatining iymonning badDy sbarbiga 
bal(ishIarrislri ham sbund;m daIoIatdir. cXanJ.s»ning tayanch IDMllIasi 
insoni 1romiIning zamonIar imIibonidan o'tisbp yamg .. a ixadi timsoIini 
y.uatish eltan, ulu!( sboiming mavzu ibtidosini iymondan boshJadJi 

312 



tasodifiy emas. aJbatta. Iymon-islom dargohiga boshlovchi yo'l, unga 
olib kiruvchi eshikdir. Iymondan so'zlanganda, mal'ltiqiy tafakkur 
risfdalari isIomga boOb taqaJishi bois ham «Hayrat ul abror.ning ikkinchi 
maqoJati isIom ruImIari talqiniga bag'isblangan. Mazkur bobda shu ulug' 
c'tiqodni tutib turgan besh rukn xususida birin-ketin badiiy mushohada 
ynriti1adi TaIliiyki o'sha qarashlarning ibtidosini «La ilaha illalloh. shahodat 
bfunasj tasbkil ctadi, ya'ni islomning birinchi tayanch ustuni kalimai 
sbahndatdir. Bunda AIlohning bir-u borligi, azaliy-u abadiyligini e'tirof 
qilishdan tashqari, Muhammad Mustafoning Uning rasuli, elchisi 
ekanligi rnasalasi bam bor. Ana shu mo'tabar g'oya har bir iymonli 
mo~min-IDIRdmonning tilidan tushrnasligi vojib. Bu hall hammasi emas. 
O'sbamubol3ktuyg'u dildan ham mustahkam o'rin olmog'i shart. Sidq­
u sadoqati butun insonlarda til va dil muvozanatining tanosubi o'zak 
maSaIa ~Ianadi Salot-namoz, savmaa- ro'za, zakot, muqaddas haj 
tawfi sirwui ruJrnIar negizini ham insonning ruhiy-ma'naviy poklanishi 
bi1an aIoqador JDUIaldcab jarayonlar tashkil qiladi. Bular orasida ro 'za 
ayridJa sinov wzifasinj o'tashi bilan ahamiyatlidir. Ulug' shoir bu haqda 
quyidagicha fitr yuritadi: 

Soyiri a'mga xaIaI etmamak, 
SIm-' xiIofiga shuru' etmamak. 
Bar IJiri o~ sbug'lig'a zobid bo'lub, 
Maa'i dol ichra mujohid o'lub. 
~a-yu ko'rmag'a-yu tutmag'ay, 
~ay, eshitmag'a-yu yutmag'ay (7, 115). 

Kcltirilgan iqtibosdan uch muhim xulosaga kelish mumkin. 
Birinchidan, bar qanday toat-u ibodat shu amallarni bajaruvchi 
imonniogsalomatJigiga ziyon yetkazmasligi, aksincha, uningjismoniy­
ma~naviy balogcatiga hissa bo'lib qo'shilmog'i shart. Ikkinchidan, har 
bir sa~-u harakat sbariati islomning talab taqazolari doirasida ijro 
~i lozim. Uchinchidan, har bir islomiy rukn ijrosida lymoniy 
mukammalliksiz Irntjlgan natijaga yetib bo'lmaydi. Ana shu tamoyil 
ro'zaga ham tegisblidir. Islomiy ibodatning bu rukni ijrosi uchun 
tongdan oqmomga qadar (quyoshning chiqishidan sal oldinroq va 
uning botishidan keyin bo'lgan muddat ichida) yeyish hamda 
icbisbdan tiyilishgina kamlik qiladi. Alisher Navoiyning qat'iy 
ta'lidlariga binoan ro'za tutishdan kuzatiladigan maqsadni to'la yuzaga 
chiqarmoq uchun insonning jismidagi barcha a'zolar bahamjihat 
barabt qilmoqlari lozim. Ya'ni qo'l harom narsa-yu ishlarga 

313 



cho'zilmasligi, oyoq noravo joylarga olib bormasligi, ko'z noloyiq 
narsalarni ko'rmasligi, burun biror noxush hidni sezmasligi, yurakdan 
ikkilantiruvchi holatlarning kechmaslligi... Ko'rinadiki, o'rtaga 
qo'yilgan barcha axloqiy-ma'naviy tamoyil-talablar bir nuqtaga -
inson tabiatida mavjud bo'lgan nomaqbul xatti-harakatlarga qarshi 
qaratilgan. Alisher Navoiy o'zining shar'iy axloqiy mulohazalarini 
ibratli hayotiy lavhalar bilan dalillash maqsadida musu1mon dunyosida 
dovruqIi mutasavvif Ibrohim Adham haqidagi she'riy hikoyatini 
keltiradi. Mazkur lavhalarda yana bir taniqli ma'naviy-ruhiy arbob 
Robiai Adviya ham ishtirok etadi. Ibrohim Adham o'n to'rt yil sahro 
kezib Makkai mukarramaga yetib keladi. Ammo Ka'batulloh o'z o'rnida 
yo'q ekan. O'sha muqaddas makonda hozir bo'lganlar muborak 
sajdagohning Robiai Adviya istiqboliga chiqqanligini rna'lum qilishadi. 
Tabiiyki, bunday kutilmagan hodisa Ibrohim Adham fig'onini falakka 
ko'taradi. Shunday qilib, Ibrohim va Robianing uchrashuvi hamda 
muloqotlari voqe' bo'ladi. Ibrohim Adhamning fig'onli savollarini 
tinglagan bokira-yu zakovatli ayol Robia quyidagichajavob qaytaradi: 

Robia dedi anga: .Ogoh bo'l, 
Kim necha yiI bodiyada boreha yo'l. 
Bo'ldi ishing ani namoz aylamak, 
Sheva manga ani niyoz aylamak. 
Sanga samar berdi namoz-u riyo, 
Bizga bu bar berdi niyoz-u fano. ( 7, 120). 

Ka'batullohning Robiai Adviyaga bir qadar ehtirom-u Ibrohim 
Adhamga tamomila teskari munosabatda bo'lishining sababi nima? Axir, 
Ibrohim Adham ham umrini Alloh va uning vasliga muyassar bo'lishdek 
ulug' orzuga baxsh etganligi ma'lum-ku? Masalaga zohiran nazar 
tashlaganda, go'yo Ibrohim Adham faoliyatidagi hamma narsa o'z o'rnida 
turganday namoyon bo'ladi. Aslida uning e'tiqodi yo'lida, zohir va 
botini o'rtasidagi tanosubi oz bo'lsa-da ozor topgan. Alloh nazarida 
faqat toat-u ibodatgina emas, inson shar'iy ahkomlarni ijro qilish bilan 
birga, o'zini atrofdagilar, dindoshlariga ezgu ishlar qilishga ham 
bag'ishlamog'i lozim. Robiai Adviyada ana shu nuqta ham mujassam edi. 
Ibrohim Adham faoliyatida esa, ayni masalada norasoliklar nazarga 
tashlanadi. Hamma narsani ko'ruvchi, biluvchi, sezuvchi, baholovchi 
PalVardigorga o'sha bo'shliq ayon bo'lgan edi. Shuning uchun Alloh 
ana shu qaltis nuqtani suyukli bandasi Robia ko'ngliga solib uning till 
orqali oshkor ayladi. Bu ikki mutasavvif o'rtasidagi yuzma-yuz muloqot 

314 



jarayonidagi holatning badiiy tasviri esa ilohiy karomatdan kiehik bir 
lavhadir, xolos. She'riy parehada ramziylik ham nazarga tashlanadi. 
Bodiyaning rna'nosi arablarning bepoyon va qaqragan sahrosini anglatadi. 
Ko'ehirilgan iqtibosda bodiya IbrohimAdhamning ibodat-u tariqat yo'lida 
sarflangan umri ma'nosini ham ifodalagan. Yuqorida ta'kid 
qilganirnizdek, sidq-u sadoqat, e'tiqod-u ibodat jabhasida faqat rostlik 
yarashadi. Unda qileha bo'lsa-da nazarga tashlanadigan bo'shliq katta 
o'pirilishday namoyon bo'lishi va kutilmagan salbiy oqibatlarga olib 
kelishi ham muqarrar. Xuddi shunday hodisa Ibrohim Adham bilan 
sodir bo'ldi. Fojiaga teng qo'yish mumkin bo'lgan o'sha bo'shliq Robia 
javobida mujassam: Uning namozida zohidlareha riyokorlik (o'zini 
yomonliklardan saqlagan qilib ko'rsatish, ikki yuzlamalik) alomatlari 
borligi tufayli Ibrohimning nafasi o'tmaslashib qolgan. Robianing islom 
va tariqat dargohidagi bareha sa'y-u harakatlarida «arzi niyoz~ (sidqan 
Yaratganga yalinish, yolvorish, urnid-tavakkulga ko'ngil bog'lash) mayli 
hukmronlik qiladi. T avakkul-tasavvufda bir maqom, mutavakkilning 
ko'nglidagi manzil. U bor joyda tama' bo'lmas. Ikkinehidan, solik yoxud 
iymonli shaxsning turmush ikir-ehikirlari haqida bosh qotirish, mol­
mulk va hokazolar haqida o'ylashga tob-u toqati ham, vaqti ham 
bo'lmaydLU o'zini to'la Alloh panohiga topshirgani holda, toat-u 
ibodatini sidq bilan amalga oshiradi. Bunday yo'lning ibrati Robianing 
qismatidir. Fikrimizeha, «Hayrat ul-abroD>ning hamd, munojot, na't 
boblari, iymon-u islomga ulug' shayx-u tariqat peshvolariga atalgan 
sahifalarida ilohiy-islorniy bo'yoqning quyuqlashtirilishi zarnirida ham 
ana o'shanday mazmun-mohiyat mujassam. Ulae-ibrat, o'qilmagan 
hayot sabog'i, murdorlik, bulg'anishlardan hazar qilishga da'vat, 
ezgulik, rostlik, sidq-u sadoqat, luqmai halolga intilish, qanoat panohida 
ma'naviy-ruhiy olam ostonasini tavof qilishga ehaqirishdir. Ayni ehoqda 
bu o'lmas mavzular «Xamsa»ning boshqa masnaviylari uehun ham 
tayanch omil sanaladi. Istiqlol mafkurasining tayaneh maqsad-muddaosi 
ham ana shunday komillik sadoqatiga yo'l solishdan iboratdir ... 

Alisher Navoiy mulk-mamlakatni malik-podshosiz tasavvur qila 
olmaydi. Jumladan, «XaffiSa»ning bosh qon tornirini ham mamlakat va 
podsho mavzuining rang-barang qirralarini badiiy talqin qilish tashkil 
etadi, desa sira xato bo'lmaydi. Mazkur masala «Xamsa» tarkibidagi 
dostonlarni o'zaro tutashtiruvehi oltin zanjirni eslatadi. Uning bosh 
xalqasi esa «Hayrat ul-abroD>dan mustahkam joy olgan. Masnaviyning 
uchinehi maqolati «Salotin zikri»ga bag'ishlanadi. Ayni ana shu sahifalarda 

315 



uIug' shoirning ibratli podsho (shohi g'oziy) qiyofasining yorqin 
chizgilariga duch kelamiz. Awalo, aytish joiz, Alisher Navoiy nuqtai 
nazaridan podsholar ikkiga: shohi g'oziy (odil) , shohi zolimga 
taqsimlanadi. Bunday tasnif shoirning qit'a-yu g'azallarida ham uchraydi. 
Ammo podshoga nisbatan fikrini yorqin ko'rsata olish uchun «vase'.­
keng maydon deya ta'riflangan masnaviyning imkoniyatlari ancha qo'l 
keladi. Doston muallifi shoh qiyofasi manzaralarini chizishga jazm etar 
ekan, «Hayrat ul-abro~ning uchinchi maqoIatida uning qismatida 
kuzatilishi muqarrrar bo'lgan bir-biriga zid har ikkaia nuqtani yonma­
yon tasviriashni rna'qul ko'radi. 

Hotami adlingg'a sipehri baland, 
cRosti-yu rusti. bilan naqsbband (7, 122). 

Podsholik tojining kimgadir muyassar bo'lishi-Allohning o'sha 
insonga ko'rsatgan behad marharnatidir. Ikki olam saIVari. taxtni ravo 
ko'rgan bandasiga Hotam niginli (muhrli) uzuk taqishni ham ravo ko'radi. 
Shu bilan barobar uning muhriga «rosti-yu rusti»ni naqsh etadi. Ya'ni 
Allohning hifz-u panohida bo'lishni istagan podsho davlatni adl-u amniyat 
bilan idora qilmog'i Iozim. Shuningdek, muhrida o'yib yozilgan «rosti-yu 
rusti» - kuch adoIatdadir, rostlik-halolllik, rostlik-iymonlilik, insofga 
tayanishdir kabi dasturiy bitiklar odil podsho kunlik faoliyatining negizini 
tashkil etmog'i lozim. Ikkinchi misra oxirida kelgan «naqshband. so'zining 
qo'llanishida iyhom-so'zning yaqin va uzoq rna'nolarini nazarda tutish 
san'ati rnavjud. Ushbu so'zning birinchi talqinini «rosti-yu rusti» naqsh, 
zeb-u ziynat misol uzugingga o'yib yozildi, tarzida yakunlash mumkin. 
Alisher hazratiari komil naqshband edi. Buyuk mutafakkir shu tariqat 
soliki ekanligi bilan faxrIangan. Ikkinchidan, naqshbandiya tariqati 
ta'limotining ham podsho elkasiga yuklaydigan mas'uliyati «rosti-yu 
rusti.dir. Alisher Navoiy ana shu haqiqatga ishora qilmoqda. Bobda shohlik 
tojini kiyib, bosar-tusarini yo'qota boshlagan, ma'rifat-u ma'naviyati 
past podsholar bilan qizg'in bahsga kirishiladi: 

Hil munikim, sen dag'i bir bandasen, 
Ko'pragidin ojiz-u afgandasen (7, 122). 

UIug' shoir ming marta haq. Podsho ham yer farzandi. Uningjismida 
ham to'rt unsur muttahiddir. Ba'zan o'shalar jazaba qilib bosar-tusarini 
ham bilmay qolishi mumkin. Shuning uchun mutafakkir adib uni 
ogohlantiradi. Butun bob davomida mamlakat boshlig'ining fazilat-u 
nuqsonlarini badiiy tasvirlash rnayli hukmronlik qiladi. Maqolatda o'rtaga 
qo'yilgan mulohazalarning tasdig'i sifatida o'quvchiga «Shohi G'oziy va 

316 



tilla karnprr. haqidagi she'riy hikoyat taqdim etiladi. Unda naql qilinishicha, 
Shohi G'oziyning yurishlaridan birida mamlakatda yashayotgan bir 
kampirning yakka-yu yagona o'g'li shahid bo'ladi. Taxt egalJangandan 
keyin, podsho shahid bo'igan yigit va uning onasini unutadi. Boquvchisini 
yo'qotgan kampir mpddiy jihatdan ancha qiynaladi, kunining o'tishi 
og'irlashib qoladi. Kunlardan birida podshoning mushtipar ona 
yashayotgan yurtga kelishi haqidagi xabar karnpirga yetadi va u ham 
hukmron istiqboliga chiqadi. Munkillagan, asosiga tayangan kampir Shohi 
G'oziyning yo'lini to'sadi va uni zolimlikda ayblaydi. O'tmish voqealarini 
to'g'ri eslay olrnagan hukmdor shariat qozisiga murojaat qilib, masalani 
yetarli o'rganish lozimligini aytadi. Taftishlardan keyin, kampir haq 
bo'lib chiqadi. Bunday vaziyatdan noqulay ahvoIga tmihgan tojdor otdan 
tushadi, bir qo'lida yalang'och qilich, ikkinchi qo'lida esa oltin to'la 
hamyonni tutgan holda kampirga qarata aytadi: Ey ona, o'g'linggiz xunini 
istang, xun bilan, istasangiz pul bilan oling!. Podsho bilan sodir bo'lgan 
bunday hayratomuz manzara kampirga qattiq ta'sir qiladi. U shohga 
murojaat etarkan, aytadi: Sen odil inson ekansan. Agar men o'z 
tirikchiligimni o'zim tashkil qila olganimda edi, o'g'limning xunidan 
jo'mardlik va adolating uchun kechgan bo'lardim. Biroq, bugun mening 
iqtisodiy ahvolirn tang bo'lgani uchun hamyonni tanlashdan boshqa 
choram yo 'q. Hikoyatga shunday xotima yasaladi: 

Zolni anjum kibi siymi raYon, 
Zoli falakdek qilibon navjuvon. 
Siym kuchidin bo'lubon siymbar, 
Xalq laqab aylab anga «Zoli zm, (7, 132). 

Shohning otdan tushib, asoga suyangan kampir yoniga kelishi, uning 
arz-u dodini tinglashi, bir qo'lida qinidan sug'irilgan qilich va ikkinchi 
qo'lida tilla to'la xaltachani tutib turishi-bularning barchasi ulug' 
shoirning kitoblar sahifasida qolib ketgan shirin orzularidir. Alisher 
Navoiy ana shunday shohning saltanat surishini o'zining maktabdoshi, 
do'sti Husayn Boyqaro misolida real hayotda ko'rishni juda-juda istar 
edi. Biroq istak va hayotning, badiiy adabiyot sahifalari va saroy 
muhitining mutlaqo boshqa-boshqa narsaIar ekanligi, ularni murosaga 
keltirish, yagona yo'ldan yurgizish noimkonligini yetuk ijodkor achchiq 
tajribalari qiyosida ko'p marta ko'rdi. Lekin orzu-orzuligini qildi. Ulug' 
Alisher Navoiy qalbi orqali kitoblarning nurli sahifalariga ko'chib, 
insoniyat avlodiga ibrat bo'lish, zarra qadar bo'lsa-da, unga ta'sir 
ko'rsatishda davom etayotir. 

317 



Alisher Navoiyning shoh va shohlikka doir bunday mulohazalari 
«Hayrat ul-abror.dan o'1mas «)(amsa. tarkibidagi boshqa dostonlarga 
ko'chdigina emas, yangi-yangi talqinlarini topdi. 

«Hayrat ul-abror.ning beshinchi maqolati karam ta'rifiga 
bag'ishlangan bo'lib, 108 baytdan tashkil topgan. Karam-komil inson 
qiyofasida, umuman, inson umri va uning taqdirida hal qiluvchi 
ahamiyatga molik fazilatdir. Karam-saxovat, himmat, ehson, 
marhamat, olijanoblik, yaxshilik, ochiq qo'llilik, javonmardlik singari 
xilma-xil qirralarga ega. Tarix qavatlaridajo'mardlik,javonmardlik nomlari 
bilan tildan tushmay kelgan bu atama komillikka, ma'naviy-rnhiy 
balog'atga olib borishi lozim bo'lgan yo'llardan (tariqatlardan) biri 
sifatida ma'lum. Uning bosqich-zinaIari esa karam talqinlarida mujassam. 
Shundan bo'lsa kerak, Alisher Navoiy ana o'sha qirralarning har birini 
ayricha ixlos-u urg'u bilan bo'yoqdor yoritish yo'lidan boradi. Maqolat 
ibtidosidayoq zamin-u samovotning alohida e'tibor qilishga arzigulik 
voqea-hodisa, harakat-holatlari ulug' shoir muddaolarini yuzaga 
chiqarish, ularning ko'p sonIi kitobxonlarga bekam-u ko'st yetkazilishi 
yo'lida beminnat xizmatga shay turadi. Aytilganlar nuqtai nazarldan, 
quyidagi baytlarni tahlilga tortib ko'raylik: 

Ey tushub egningga karam kisvati, 
Qolmayin ilgingda diram qiymati. 
Panjang o'lub siym fishonliqqa fosh, 
Mashriq-u Mag'ribda necbukkim quyosb (7, 143-144). 

Maqolatning birinchi satridayoq ulug' shoirning g'oyaviy niyati 
o'zini ko'rsatib qo'yadi. Saxovatpeshalik-olijanoblik. Maqolat markazida 
ijobiy fazilatlari bilan salobat to'kib turgan qahramon, eng avvalo, 
ayni ana o'shajihati bilan ulug' shoirga manzurva uning mehru oqibatini 
qozongan. Himmat va yaxshilikni nomigagina yuzaga chiqarib bo'lmaydi. 
Bu boradagi sun'iylik va soxtalik darrov o'zini ko'rsatib qo'yadi. Shundan 
bo'lsa kerak, Alisher Navoiy ta'sirni o'zak masaladan boshlashdan 
tashqari, yana bir haqiqatni qat'iyat bilan o'rtaga qo'yadi. Jo'mard yoxud 
olijanob inson bo'lib tug'ilish lozim. Tabiatan va sidqan moyillik bo'1mas 
ekan, bu jabhadagi barcha sa'y-u harakatlar bekorga ketaveradi. 
Fikrimzcha, birinchi satrda «kisvat»ni qo'llash zamirida ana o'sha maqsad 
yotadi. Kiyim, ust-bosh ma'nosidagi o'sha so'z mantiqiy urg'u vazifasini 
o'taydi. Saxovatpeshalik shu yo'lni qismat qilgan insonning zohir-u 
botinidan anglashilib turishi lozim. Shunday bo'lsagina u pul 
«jinni»ligidan xalos bo'ladi, eng mayda chaqani ham mushtumiga 

318 



mahkarn tutib, uni «tug'dirish. ilinjida tun1arni tongga ulamaydi. Ochiq 
va himmatli panjalar sifatida shuhrat qozonadi. Bunday manzaralardan 
sarxush shoir himmat ko'rsatadi, o'sha panjalarni quyosh bilan yonma­
yon qo'yadi. Shams-yaxshilik, himmat-u saxovat izmida bo'lganlarning 
sarxayli. Bu borada tanlov uning uchun begona, Sharqdan G'arbgacha 
bo'lgan bepoyon hududda birday nur sochaveradi. Himmat va saxovatni 
hayot dasturiga aylantirgan inson ham quyoshdan ibrat olishi va 
«siymfishonlikka. (siym-kumush, tanga, aqcha, yorning badaniga 
nisbatan rangni: oq, oppoq va silliq; fishon-sochuvchi) uning yo'lini 
davom ettirishi lozim. Saxovat-tama'dan yiroq. Oluvchi olganini qaytara 
oladirni (o'zini yoxud ortig'i bilan), yo'qrni, beruvchi uchun masalaning 
bujihati aharniyatsiz bo'lmog'i lozim. Shuning uchun satrda quyosh va 
saxiy odam yonma-yon turibdi, hatto quyosh ibrat darajasiga ko'tarilgan. 
Ulug' shoir kitobxon e'tiborini yana muhim bir masaiaga jalb qilishni 
ham unutib qo'ymaydi. Barcha sohada hudud va me'yor bo'lgani kabi 
saxovatning ham chegaralari bor. Alisher Navoiy mavzuning shu jihati 
ustida jiddiy bahs yuritadi. Shuningdek, baxil-baxillik, qurumsoqlik, 
xasislik bilan bog'liq masalalar ham qalamga olinadi: 

AqUd ta'rif etar avsofni, 
Duxl bila teog tutar isrofni (7, 145). 

Maqtov, shon-shuhrat uchun sochilgan mol-mulk saxiylik emas. 
Hamisha va hamma yerda inson aql-u farosat doirasidan chetga chiqrnasIigi 
lozim. Isrof-illat. Hatto behuda isrofgarchilik xasislik bilan barobardir. 
Ulug' shoirning takror va takror ta'kidiga ko'ra, aql-u farosat 
tamoyillariga zid har qanday harakatning oqibati yaxshilikka olib 
kelmaydi. Alisher Navoiy nazdidagi saxovatli inson quyidagi baytlarda 
o'z ifodasini topgan ezgu fazilatlar sohibidir: 

Ooi saxiy angiag'il, ey xushmaod, 
Kim ani davlat qiliboo sarbaland. 
Holi agar yaxsbi durur, gar tabob, 
Kimsadio etmas tama'i mol-u job. 
Ham oeki baq bersa qanoat qilur, 
Ham oeki amr etmisb itoat qilur (7, 148). 

Alisher Navoiy «Hayrat ul-abror»ning beshinchi maqolatida vujud­
vujudi bilan saxovatni targ'ib qiladi. Uning xayolga keltirish dushvor 
bo'lgan ochilmagan qirralarini kashf etishga erishadi. Biroq o'sha 
qarashlarning tasdiq muhri sifatida «Hotami Toyi va o'tinchi chol. 
hikoyatini taqdim qiladiki, uning ayni lavhalarining mazmuni 

319 



boshqacha ... Hotam-musulmon dunyosida saxoVcll timsoIi U~ baqida 
behisob asarlar yaratilgan. VIng' o'zbek shoiri shc'riy hibJyat.iniog 
qahramoni ~ o'sha Hotarni Toyidir. Kunlardan birida Hotamnjog 
suhbatdoshlaridan biri «dunyoda o'zingdan ham himmatJiroq odamni 
ko'rdingmi?· -deb so'raganda, u javob beradi: 

Dediki: .Dir kun qiliboo jashni ..., 
Indab edim bodiya ahIin tamo .. 
Matbax aro yuz teva qurbon etI, 
Qo'y-u qo'zi behad-u poyoo edi. 
Bazm ichidin dasht sori bir nafas, 
Kasbi havo aylamak ettim havas. 
Sayrda ko'rdum bir asiri mihan, 
Bir quchoq orqasig'a yuIdab tibia (7, (52). 

Shakllangan an'anaga ko'ra haftaning muayyan kunIaridan birida 
nochor-u nokom, beva-yu bechoralar Hotamning hovIisida Jil(iIisbiJ, 
(cyuz tuya va behad qo'y-u qo'zila.-.ni so'ytb xayriya taomIari pisbirib yet, 
ketishar ekan. Ana shunday kun1ardan birida, bazmavjiga chiqqan paytda 
Hotam tanholikni qo'msab qoladi va hovIisioiog onpsidajoylashpn kana 
sahroga chiqadi. Sahro sayri paytida uning ko'ziga mncp.n bir QOOl to'riniJ 
qoladi. Dastlab o'sha namoyon bo'lgan qora to'rt oyuqli bir jonmtday 
ko'zga tashlanadi. O'rtadagi masofa yaqinlashgach, Hotam onmkillapn. 
aftoda, asoga suyanib qadam tashlaydigan bir cholga ro1mo~ kdadi.. 
Partud chol bir orqa yontoqni ko'tarib oJgan, aso yordamida bir Qldam 
qo'yadi va nafasini rostlab olib, yana harakatini davom qiladi Alisber 
Navoiy o'sha manzarani quyidagicha badiiyaks ett.iJ:gan: 

Jismi uyin aylabon ul yuk. nigun, 
Tirkaboo ul uyga 880din sutun. 
Har qadam olg'uncha tinib maddate, 
Har nafas urg'uncha o'tub IIl1It'Idate (7, (52). 

VIug' shoir yantoqfurush choining davron va yilIar azobidan zada 
bo'lgan, bujmaygan jismini tom yuki bosib qolgan uyga o~i 
Badiiy topqirlik va qiyosni davom ettirgan muallif hayotiy lavhalami 
satrga olib kirish san'atiga zo'r beradi. PatOI'at uyning tomi bosib qoImasin 
uchun unga yordamchi ustun va tirgaklar qo'yish tunnushdagi odaL 
O'tinchi choIning jism uyi ham shunday yordamga muhtoj. Shuning 
uchun u aso ushlagan va har qadamda unga tayanmay iloji yo'q. Ammo 
shunday bo'lishiga qaramay, uning hayot tashvishlari oldida tasIim 
bo'lgisi, kimningdir minnatli taomi bilan kun ko'rgisi kelmaydi. 0xiIgi 

320 



nafasigacha mehnat noni lazzatini his etib yashashni afzai ko'radi... 
Hotami Toyi unga murojaat qilib aytmoqda: 

Ki-ey qadin emgak yuki past aylagan, 
Jismida g'am xori nishast aylagan. 
Dasht aro go'yoki xabar bilmading, 
Hotam uyi sori guzar qUmading? 
Da'vat etib asr-u farovon bukun, 
Qildi yomon-yaxshini mehmon bukun. 
Tasbla tikan, gulshani izzatqa yet, 
Chekma mashaqqat, ko'p-u da'vatqa yet (7, 153). 

Yantoqfurush chol Hotami Toyini tanimaydi. Yelkasiga ko'tarib 
olgan yantog'i bilan uning so'zlarini tinglaydi. Asoga tayanib, orqalab 
olgan yukini yerga qo'yadi va peshonasidagi mrujon-mrujon terlarini 
sidirib tashlab, Hotami Toyiga nigohini qadab javob beradi: 

«K-ey solibon birs ayog'ingg'a band, 
Ozu tama' bo'ynug'a bog'lab kamand. 
Vodiyi gayratga qadam urmag'on, 
Kuoguri himmatg'a alam urmag'on. 
Sen dog'i cheW bu tikan mehnatin, 
Tortmag'il Hotami Toy minnatin. 
Bir diram olmoq chekibon dast ranj, 
Yaxsbiroq andinki birov bersa ganj (7, 153). 

Alisher Navoiy talqinidagi Hotami Toyi karam - himmat, saxovat 
timsoli bo'lish bilan bir qatorda, adolatli, xolis va rostgo'y inson 
qiyofasida ham namoyon bo'ladi. U o'tinchi cholning dadil va asosli 
javoblari oldida 101 qoladi, uning qat'iyatini mardona tan oladi. Himmat 
masalasida savol bergan suhbatdoshiga quyidagicha yakuniy javob 
qaytaradi: 

UIki bu yanglig' so'zi mavzun edi, 
Mendin aning himmati afzun edi (7, 153). 

Bu aslida Alisher Navoiyning ham «yuz o'lchab, bir kesilgan» 
xulosasi. Naqshbandiya tariqat-u ta'limoti, umuman, inson tabiatidagi 
bareha ezguliklarning oshuftasi bo'lgan ulug' shoirning boshqacha xulosa 
payidan bo'lishi aslo mumkin emas edi. She'riy hikoyatdagi Alisher 
Navoiyning o'z xulosasi tajassumini topgan mana bu satrlari ham bizning 
mulohazalarimizni quvvatlaydi: 

Himmat agar bo'isa Navoiy sanga, 
Banda durur Hotami Toyi sanga. 

321 



Soqiy, ayoq tot, karam izhor qil, 
BazIni Hotamg'a namudor qil (7, 153). 

Hotami Toyi himmat bobida o'tinchi cholni o'zidan ustun qo'ygan 
ekan, bu o'z navbatida ulug' shoirning ham hukmidan aks-sado beradi. 
DaIVoqe, ixchamgina she'riy hikoyatda o'tinchi chol mehnat kishisining 
timsoli sifatida ishtirok etadi. V o'zining xislat-xususiyatlari, 
dunyoqarashi, insonning yashashdan maqsadi, hayot va uning voqea­
hodisalariga teran va o'ychan nazari bilan diqqatni tortadi. Hikoyat 
mitti bo'lgani kabi o'tinchi chol ishtiroki ham unda bir lahzalikdir. 
Biroq ana shu «lip etib» ko'rinib, so'ng bedarak bo'lishigaqaramay, 
bu nuroniy va zahmatkash mo'ysafid o'zining mag'zli hamda mardona 
javoblari bilan o'quvchi nigohida saxovat, himmat, qanoat, halollik, 
poklik rarnzi sifatida muhrlanib qoladi. Alisher Navoiy o'tinchi choldagi 
olijanoblikdan zavq olar ekan, uning yo'lini «Xamsa» tarkibidagi 
dostonlarda harakat qiluvchi juda ko'plab qahramonlar faoliyatida 
rivojlantiradi, xilma-xil qirralarini oshkor eta boradi. Albatta, bunday 
pandnomalar, dilkash manzaralar faqat kitob sahifalarining bezagi 
uchungina yaratilgan emas. Vlar ulug' shoirning avlodlarga vasiyati­
ezgulikka, poklik-poklanish, halol mehnat noni bilan umr yo'lini 
bezashga shirin da'vatidir. 

«Hayrat ul-abror»dagi maqolatlarda insonni ezgu amallar sohibi 
bo'lib, noqisliklardan mosuvo bo'lishga da'vat etilar ekan, flkr tasdig'iga 
xizmat qildirilgan hikoyatlar qahramoni sifatida turli ijtimoiy tabaqa 
vakillari tanlanadi. Shohi G'oziy (Sulton Husayn Boyqaro), AnushiIVoni 
odil, Sulton Muhammad Xorazmshoh, Iskandar, Bahrom singari 
hukmdorlar, Boyazid Bistomiy, Ibrohim Adham, Robia Adviya, Xoja 
Abdulloh Ansoriy, Shayx Iroqiy, Imom Faxr Roziy, Abdulloh Muborak, 
Hasan Robi', Muhammad Porso, Xoja Abu Nasr kabi tasavvuf ahli 
namoyandalari, shuningdek, daIVesh va mehnatkash inson timsoli 
bo'lgan o'tinchi chol, oddiy xalq vakili hisoblangan ikki vafoli yor, 
yuksak insoniy fazilatlarni o'zida mujassamlashtirgan «qoni' javonmard» 
va boylikka hirs qo'ygan «tomi' jahongard» kabi obrazlar ishtirokida 
maydonga kelgan g'oyatda sermazmun badiiy lavhalarda insonni komillik 
rutbasida ko'rish g'oyasi hayotiy tamsillar bilan boyitiladi. Ko'rinadiki, 
ulug' shoir dunyoqarashicha, inson qaysi tabaqa vakili bo'lishidan qat'iy 
nazar, ma'naviy kamolot pillapoyalaridan odimlab bashariyatning komili 
darajasini egallashga haqli. Dostonda insonni ana shunday yetuklik sari 
yetaklovchi ma'naviy-ma'rifiy omillardan yana biri odob va hayo (oltinchi 

322 



maqolat) xususidajuda ibratli mulohazalar bayon etiladi. Ulug' shoirning 
fikricha, insonga sharaf uning nasl-u nasabi yoId amal martabasidan 
emas, balki hayo-yu odobi tufayli keladi. Shu bois hayoning qatrasi 
tuproqni oltinga aylantiruvchi kimyoga qiyoslanadi: 

Eiga sharaf bo'lmadi joh-u nasab, 
Lek sharaf keldi hayo-yu adab. 
Chunki yog'in manbai o'idi hayo, 
Qatrasi tuprog'ni qilur kimyo. 
Bo'lmas adabsiz kishilar aJjumand, 
Past etar ul xayJni charxi baland (7, 155). 

Maqolatda behuda kulgu adabsizlikning belgisi deya talqin qilinadi. 
Adabning eng yaxshi sifati-tavoze'dir. Biroq ulug' shoir bu borada 
ham me'yorga rioya qilish tarafdori. Chunonchi, gada oldida sajda qilish 
karamning belgisi bo' lmay, unga bir diram in' om etish saxovat namunasi 
sanaladi. Shuningdek, adib bola tarbiyasiga e'tibomi qaratib, avvalo, 
unga munosib nom qo'yish, yaxshi muallimga berib iIm o'rgatish ota­
ona mas'uliyati ekanligini ta'Iddlaydi. Ayni choqda ota-onaga hurmat 
ko'rsatish ham maqolatdagi o'zak masala1ar qatoridan o'rin olgan: 

Biri erur makrumati volidayn, 
Bilki munung qiJmog'idur farzi ayn. 
Bu ikining xizmatini bir bil, 
Har necha ifrot esa, taqsir bil. 
Boshni lido ayla, ato qoshig'a, 
Jismni qil sadqa ano boshig'a. 
Ikki jahoniogg'a tilarsen fazo, 
Hosil et ushbu ikisidin rizo. 
Tun-kunungg'a aylagali nur fosh, 
Birisin oy angla, birisin quyosh. 
So'zlaridin chekma qalam tashqari, 
Xatlaridin qo'yma qadam tashqari. 
Bo'isun adab birla bori xizmating, 
Ham qil adab «dobi kibi qomating. 
So'ngra rabmning silasin qarz bil, 
Rahm o'shul toifag'a farz bil (7, 160). 

Maqolat so'ngida odob va hayosi bilan podshohlik darajasiga 
ko'tarilgan Anushirvon haqidagi kichik bir hikoyat keltiriladi. 
Anushirvon shoh bo'lmasidan avval bir go'zalning ishqi bilan 
beqaror bo'lib qolgandi. G'uncha kabi ko'ngli to'la qon bo'lgan oshiq 

323 



sirIarini pinhon tutar, toki mahvashning visoliga yetguniga qadar 
hisobsiz g'am-u anduhlar iskanjasida yashar edi. Nihoyat, bir gulzor 
ichidagi ovloqjoyda ma'shuqasi bilan suhbat qurish baxtiga muyassar 
bo'lgan komgor (baxtli) oshiq yo riga tomon intiladi. Gul yuzli 
sevgilisi ham butun ixtiyorini Anushirvonga taslim qilgandi. Oshiq 
dilbarni quchish niyatida qo'l cho'zganida, ko'zlari banogoh nargis 
guliga tushadi. Odob va hayo bob ida yakto bo'lgan Anushirvon holatida 
ajib bir o'zgarish sodir bo'ladi. Qo'llari o'z-o'zidan mahbuba tomon 
intilishdan voz kechib, orqaga qaytadi. Bundan hayratlangan go'zal 
yor oshiqiga savol bilan murojaat qiladi: 

«Kim bu ne qo'l sunmog'u chekmak edi? 
Posuxini shobi muaddab dedi 
«Kim: bu visol ichraki voqe' durur-
Nargisi shahlo ko'zi mone' durur. (7, 164). 

Keltirilgan iqtibosdan anglashiladiki, Anushirvon holatining 
o'zgarishiga nargis gulining qarab turganligi sabab bo'ladi. Nargis - oq 
yoxud sariq rangdagi ko'zga monand shaklda ochiladigan gul turidir. 
Uning gulchalaridagi ko'zga shaklan uyg'unlik oshiq tasavvurida nargis 
nigohlarining bu voqeaga qadalganini eslatadi. Tabiiyki, muaddab shoh 
bundan xijolat chekadi. Ayni choqda ulug' shoir tanlagan nargis timsoli 
o'quvchiga odob va hayo haqidagi ijodkor tushunchalarini yanada teran 
idrok etish uchun irnkoniyat yaratadi. Ulug' shoir insondagi bunday 
yuksak fazilat e'tiqodiy qarashlari samarasi o'laroq vujudga kelishini 
e'tirof etib, juda ibratli xulosani she'rxon hukmiga havola etadi: 

Ayni hayo birla futuvvat anga, 
Bermadi ul amrda quvvat anga. 
Nargisini to'idurubon yoshidin, 
Qo'pti dog'i kechti uI ish bosbidin. 
To ani oxir bu arig' niyati, 
Buyla hayo shevasi xosiyati. 
Jumlai olam aro shoh ayladi, 
AdIini olamg'a panoh ayladi. 
Aysh, Navoiy, necha dilkash durur 
Lek adab birla hayo xush durur (7, 164). 

Anushirvonning parichehra mahbubi visoliga erishgunga qadar behisob 
g'am-tashvishlar iskanjasida qolganligi, ammo shunday bo'lishiga qaramay, 
komgor sevishganlarning bir muddat visol lazzatidan bahramand 
bo'lishlaridan «voqif» bo'lsa-da, uni idrok etolmaydigan, elga oshkor qilish 

324 



imkoniyatiga ega bo'lrnagan, tiIsiz va dilsiz, faqatgina suratida ko'~ monandlik 
zuhur qilib turgan kichkina guldan uyalib bir oniylik nasib etgan visoldan 
voz kechishini izohlash mushkul. Alisher Navoiy buning sababini hayo va 
futuvvatdan deb biladi. Futuvvat XV asrda ancha ommalashganjavonmardlik 
tariqatidir. «Istiloh (termin) sifatida futuvvat deb omma orasida yaxshi sifatlar 
va namunali axloq bilan mashhur bo'lishni aytadilar, bu vajdankim, bunday 
odam hamisha axloqi bilan o'z kasbdoshlari, toifa-tabaqasi ornsida doimo 
mumtoz bo'ladi. Xos ta'rif yuzasidan esa futuvvat insoniy fitrat nuri 
zuhurining nafsoniy belgilar zulmatiga qarshi qo'yilishi, (shu zulmatni) 
yorib o'tishdan iboratdiD> (Husayn Voiz Koshifiy. Futuvvatnomai sultoniy 
yoxud javonmardlik tariqati. Toshkent, 1994, 7-bet). Futuvvat kishidagi 
hamida va najib axloqni targ'ib qilar ekan, tabiiyki, shar'iy nikohsiz 
yaqinlashishni man' etadi. AnushiIvon shu bois ko'zlariga yosh olib niyatidan 
qaytadi. Undagi yangi niyat, odob va hayo jumla olamaro adolatli shoh 
bo'lishiga sabab bo'ladi. Ulug' shoir esa aysh qanchalik dilkash bo'lrnasin, 
odob bilan hayo xush ekanini uqtiradi. Bu ulug' falsafa insonni ezgu amallar 
sari chorlashi, jaholat va tubanlik botqoqlaridan asrashi, jarniyatni 
axloqsizliklardan forig' etishi bilan nihoyatda yuksak ahamiyatga molikdir. 
Tabiiyki, bu o'lmas g'oya «Xamsa»ning boshqa masnaviylaridagi Farhod 
va Shirin, Layli va Majnun, Bahrom va Dilorom kabi pok sevgi sohiblari 
sarguzashtlari tasvirida yanada sayqallashdi, mukammallik kasb etadi. 

«Hayrat ul-abroD> ulug' shoirning insoni komil xususidagi falsafiy 
mushohadalari mahsuli sifatida vujudga kelgan asar bo'lib, uning o'ziga 
xos qurulmasi «Xamsa»dagi keyingi dostonlarga nur baxshida etib turgan 
quyoshni eslatadi. Dostonda haq, olam, odam munosabatlari, iymon­
e'tiqod, bashariyat taraqqiyoti, uning o'tmishi, buguni, kelajagi singari 
inson aqlining asrlar davomida fikrlashga undovchi muammolari xususida 
ulug' shoirning mutafakkirona qarashlariga badiiy zeb berilishi, asarning 
kishini tafakkur olamiga undovchi g'oyatda sermazmun hayotiy tarnsillar 
bilan mukammallashtirilishi quyoshdan ayrilgan zarralarga xos 
munavvarlik namunalari bo'lsa, keyingi masnaviylarda o'sha o'lmas 
g'oyalarning yanada sayqal topishi ezgulik nuridan nabotot olamining 
jonlanishi, fusunkorlik kasb etishini yodga soladi. 

9.3. «Farhod va Shirin. - isbqiy sarguzasbt doston. Asaming 
tuzilishi, mavzu va g'oyalar olami, yetakchi qahramonlari 

«Farhod va Shirin»-Alisher Navoiy «Xamsa»sining ilk masnaviysi 
«Hayrat ul-abroD>dagi umumbashariy fikr-mulohazalardan nur olib 

325 



Sharq she'riyati ixlosmandlarining qalbida yolqin o't paydo qilgan buyuk 
beshlik tarkibidagi syujetli dastlabki dostondir. Farhod, Xusrav va Shirin 
muhabbati mojarolari musulmon xalqlari og'zaki va yozma ijodiyotida 
keng tarqalgan sayyor syujet sanaladi. Ulug' shoir «Xamsa»sining 
ikkinchi dostoni «Farhod va Shirin* uchun ham, an'anaga ko'ra, mana 
shu sayyor syujetga murojaat etiladi. Turkiy «Xamsa» ijodkori mazkur 
asarni yozishga kirisharkan, nihoyatda topqirlik bilan keltirilgan hayotiy 
haqiqatga o'quvchi e'tiborini qaratadi. Adibning fikricha, nozik va nafis 
naqshlar solib to'qilgan ipak mato bilan uyni bezash uchun, avvalo, 
o'sha uyning tarhi (loyihasi) ham did bilan ziynatlangan, puxta o'ylangan 
bo'lishi lozim. Doston muallifi she'rxon hukmiga havola etgan tamsil 
negizida o'zi qalamga olgan ko'chuvchi voqealar tizimini nazarda tutadi. 
Buning boisi shuki, mazkur mavzu bilan aloqador dilkash nazm 
namunalari ijod etilgan bo'lib, uning afsonasi ham eshitguvchining 
tab'iga g'oyatda muvofiqdir. Masalaning nozik nuqtalarini teran anglagan 
shoir «Farhod va Shirin»da o'ziga murojaat etib quyidagi baytlarni bitadi: 

Bunm jam' et nekim bo'lg'ay tavorix, 
Borida ista bu farxunda tarix. 
Topilg'ay shoyad andog' bir necha so'z, 
So'z aytur elga ul yon tushmagan ko'z. 
Ani nazm etki tarhing toza bo'lg'ay, 
Ulusqa mayli beandoza bo'lg'ay. 
Yo'q ersa nazm qilg'onni xaloyiq 
Mukarrar aylamak sendin ne loyiq. 
Xush ermas el so'ngincha raxsh surmak, 
Yo'likim, el yugurmishtur yugurmak. 
Biravkim bir chamanda soyir erdi, 
Nechakim gul ochilg'on ko'rdi, terdi. 
Hamul yerda emas gul istamak xo'b, 
Bu bo'ston sahnida gul ko'p, chaman ko'p (8, 44). 

Alisher Navoiy mazkur baytlarda ko'chib yuruvchi voqealar tizimi 
asosida doston bunyod etishdagi o'ziga xos ijodiy uslubidan o'quvchini 
voqif etadi. Shoir o'ziga murojaat etib, dastlab shu mavzuda yozilgan 
asarlarni jamlash, ularni o'rganish lozimligini ta'kidlaydi. Ijod-yangi, 
ohori to'kilmagan so'z aytish, aytganda ham nihoyatda nazokat bilan 
she'rxon his-tuyg'ularinijunbushga keltiradigan darajada aytishdir. Ulug' 
shoir har bir asariga ana shu tayanch tamoyil nuqtai nazaridan 
yondashadi. Asar muallifi Farhod, Xusrav va Shirin muhabbati 

326 



mojarolari mavzuida badiiyat namunalarini ijod etgan shoirlarning sohir 
qalami hali bu o'tli ishqning bareha sir-u asrorini oxirgi nuqtasiga qadar 
yoritishga muyassar bo'lmaganliklarini va hali bu borada aytilmagan 
so'zlar topilishidan umidvorligini bayon etadi. Mana shu aytilmagan 
so'z bilan asar tozatarhdanazm qilinsa, u yangi vabir xiI qolipdagi 
andozalardan xoli bo'ladi. Shuningdek, shoir o'zidan oldin bunyod 
etilgan badiiy yaratmalarni taqlidan qayta takrorlashni el oti ortidan ot 
ehoptirish yoki birov bir ehamanda sayr qilib, oehilgan gullarni tergan­
u yana o'shanday dilkash gullarni izlashga vaqt sarflashday behuda 
harakatga qiyoslaydi. Bunday ehekilgan «zahmabni «xush'ermas»-deya 
qoralaydi. «Bu bo'ston sahnida gul ko'p, ehaman ko'p» misrasida ijod 
maydonining sarhadsizligi-yu nihoyatsizligini nazarda tutadi. 

Musulmon xalqlari adabiyotida mashhur bo'lgan bu ishq mavzui 
qahramonlaridan biri Xusrav haqida fikr yuritgan ko'pgina sharqshunos 
olimlar uning tarixiy shaxs ekanligini e'tirof etishadi. Ularning fikricha, 
Xusrav mashhur sosoniy podshohlaridan bo'lgan Anushervonning 
nabirasi Xusrav Parvez binni Hurmuzdir. Ma'lumotlarga ko'ra, u 590-
628-yillarda hukmronlik qiladi va o'g'li Sheruya buyrug'i bilan qatl etiladi. 
X asr arab tarixehilari Muhammad ibn Jarir at-Tabariyning «Tarixi 
rasul val-muluk», Ibn al-Faqih Hamadoniyning «IGtob ul-buldon», 
Mis ar-Muhilhil abu Dalafning «Risolai soniya», XII asrda yashagan 
mashhur muarrix Abu Abdulloh Yoqutning «Mu'jam ul-buldon» kabi 
asarlarida ham shunday qaydlar uehraydi. Ayrim ma'lumotlarga ko'ra, 
jumladan, Muhammad at-Tabariy asarida arman qizi yoki oromiylardan 
bo'lgan Shirin ham tarixiy shaxs bo'lib, u Xusravning sevikli xotini 
bo'lganligi e'tirof etiladi. Xusrav Parvezning shaxsi va davlat arbobi 
sifatidagi fazilatlari haqida zamondoshlari bo'lmish misrlik Feofikat 
Simokattaning «Tarix» kitobi va arman tarixchisi Sebeosning «Yepiskop 
Sebeosning tarixi» asarlarida ham hikoya qilinadi. Bulardan tashqari, 
XV asr tarixchilari Mirxond va Xondamir asarlarida hamda Alisher 
Navoiyning «Tarixi muluki Ajam» asari sahifalaridan ham Xusrav 
Parvezga oid ma'lumotlar o'rin olgan. Mana shu tarixiy voqealar zaminida 
xalq og'zaki badiiy ijodida turli-tuman afsona, rivoyat va qissalar vujudga 
kela boshlaganki, keyinehalik o'shalar asosida badiiy yozma adabiyotda 
nomlari keltirilgan tarixiy shaxslami xotirga keltiruvehi, ammo ulardan 
farqlanuvchi qahramonlar vujudga keigan. 

Xusrav va Shirin muhabbati yozma badiiy adabiyotda ilk bor 
Abulqosim Firdavsiy «Shohnoma»sida uchraydi. Unda mazkur obrazlar 

327 



tasvirida tarixiylik nuqtai nazaridan yondashilganligi, muallif 
sevishganlarning tarixiy shaxs sifatidagi faoliyatini yoritishga harakat 
qiIganligi diqqatni tortadi. Firdavsiy asaridagi Farhod obrazi Xusravning 
sarkardasi bo'lib, ishq bobida uning Shiringa yaqinligi nazarga 
tashlanmaydi. Nizomiy Ganjaviy «Xusrav va Shirin,. dostonida esa asar 
qahramonlari tarixiy shaxsdan badiiy obraz darajasiga ko'tariladi. Undagi 
Farhod toshyo'nar hunannand bo'lib, Shiringa muhabbat qo'ygan oshiq 
sifatida namoyon bo'ladi. Biroq pok muhabbat sohibi bo'igan Farhod 
dostonda qa1amga olingan voqelikning ibtidosidan intixosiga qadar ishtirok 
etuvchi obraz sifatida qalamga olingan emas. U sut arig'i qazish lavhalari 
tasvirida asarvoqeligigajalb etiladi. Shu asnoda u Shiringa ko'ngil qo'yadi, 
ma'shuqasi visoliga erishish uchun Xusravning og'ir shartlarini bajaradi, 
ammo Xusrav uyushtirgan makkor kampirning hiylasiga ishonib fojiali 
o'lim topadi. Nizomiy Ganjaviydan so'ng xamsanavislikda dong taratgan 
Amir Xusrav Dehlaviyning «Shirin va Xusrav. dostonida Farhod obrazi 
yana-da takomillashtiriladi. U endi Chin xoqonining o'g'li, shahzoda 
tarzida tasvir etiladi. Shuningdek, Farhod va Shirin muhabbati ikki 
taraflama sevgi ekanligi bilan dostonning g'oyaviy-badiiy qimmatining 
oshishiga sabab bo'ladi. «Shirin va Xusrav»da Farhod asar voqeligiga 
yetakchi badiiy obrazlar singari birmuncha faol ishtirok etadi. Mazkur 
sayyor syujetning bidiiy talqinlari bilan yaqindan tanishgan taniqli 
shoir Alisher Navoiy «Forhod va Shirin.da Xusrav Dehlaviy dostoni 
ko'ngliga ancha ma'qul tushganini bayon qiladi: 

Cbu Xusrav surdi bu rangin fasona, 
Dedi so'z avvalidin ham nishona. 
Manga ham chon bu pok insho ko'rundi, 
Bidoyatdin demak avlo ko'nmdi (8, 49). 

Ulug' shoir o'z asarida ushbu mavzu badiiy talqini haqidagi eiga u 
qadar ma'lum bo'lmagan ftkrlarini davom ettirar ekan, uning o'tli 
nigohi yana ikki ijodkor dostoniga qaratiladi: 

Bu maydong'a chu Ashraf surdi markab, 
Bu so'zoi o'zga nav' yetti murattab. 
Yana bo'lg'on ekan bu noma marqum, 
Vale roqim emastur yaxshi ma'lum (8, 49). 

Farhod, Xusrav va Shirin ishqi mojarolaridan bahs etuvchi asar 
mualliflaridan biri XV asrda yashab ijod etgan xamsanavis, «Shirin va 
Xusrav. dostoni muallifi Ashraf Marog'aviydir. Keltirilgan iqtIbosdan Ashraf 
Marog'aviyning bu ko'hna mavzuni yangicha talqin etgani ma'lum bo'ladi. 

328 



Ozar adabiyotshunosi akademik H.Orasli «Orif Ardabiliy va uning 
«Farhodnorna poemasi. tadqiqotida ulug' shoir muallifi norna'lumligini 
ta'kid etgan asar ijodkori XIV asr o'rtalarida Shirnoliy Ozarbayjonning 
Ardabil viloyatida yashab, badiiy ijod bilan shug'ullangan shoir Orif 
Ardabiliy bo'lishi mumkin, degan fikmi ilgari suradi. «Fadlodnoma. dostoni 
717 hijriy (1369) yilda fors tilida bitilgan. Asar muallifi ushbu rnavzuda 
qalam tebratayotgan shoirlar orasida birinchi bo'lib, Farhod obrazini 
dostonning bosh qahramoni darajasiga ko'taradi. Orif Ardabiliy 
«FarhodnoIlla»sining bosh qahramonini Xusrav Dehlaviy dostonida 
kuzatilgani kabi Chin xoqonining o'g'li, shahzodadir. Akademik 
B.Valixo'jayev «Fadlodnoma.ning qisqacha mazmunini quyidagicha bayon 
etadi: « ... dostonning birinchi qismi Nizomiy va Xusrav Dehlaviylarda 
bo'lmagan voqea bilan, Farhodning Abxaziyalik mashhur toshyo'nar 
ustaning qizi Gulistonga oshiq bo'lishi bilan boshlanadi. Voqea davom yetrb, 
Farhod Abxaziyaga kehb, Gulistonga uylanadi, uch farzand ko'radi. Guliston 
vafot etadi. Shundan so'ng dostonning ikkinchi qismi, ya'ni Fadlodning 
Abxaziya hokimi qizi Shirin bilan bog'liq qissasi boshlanib, Farhodning 
vafoti bilan nihoyasiga yetadi. (Valixo'jayev B. Mumtoz siymoIar. Toshkent, 
2002, 151-bet). Ko'rinadiki, «Farhodnoma»ning umumiy syujeti Alisher 
Navoiyning «Farhod va Shirin. dostonidan farqlidir. 

Ulug' shoir «Xamsa»sining ikkinchi dostonini ijod etishda mazkur 
sayyor syujetning xalq og'zaki ijodidagi badiiy talqinlari bilan ham 
yaqindan tanish bo'igan ko'rinadi. O'zbek va qardosh xalqIar folklorlarida 
Farhod va Shirin muhabbatini vasf etuvchi rivoyatlar X-XI asrlardan 
vujudga kela boshladi. Jumladan, Xorazmdagi Dev qal'a yodgorligi bilan 
bog'liq rivoyatda Farhod odarnzot bajara olmaydigan ishlarni yoig'iz 
uddalovchi dey sifatida tasvirlanadi. Bunday tasvirIar xalq og'zaki ijodining 
qissa, afsona, rivoyat kabi janrlarida turli-tuman ko'rinishlarda ko'plab 
uchraydi. O'tmish tarixnavisligida bunday folklor namunalaridan unumli 
foydalanilganligi rna'lum. UIug' shoir doston muqaddimasida: «Qilib 
ko'nglimni bu andesha shaydo, Tavorix ayladim har sori paydo.,- satrlarini 
bitganida, tarixiy manbalar bilan bir qatorda Sharq xalqlari og'zaki 
badiiy ijodidagi rnavzuga oid turli janrlarda yaratilgan asarlami ham nazarda 
tutgan bo'lishi mumkin. Shunday qilib, ulug' shoir bu ko'chib yuruvchi 
syujetning badiiy talqinlari bilan yaqindan tanishib, uning yangi 
namunasini ijod qilishga kirishadi va 54 bob (5782 bayt)dan tarkib topgan 
«Farhod va Shirin.ni 1484 (hijriy 889) yilda bunyodga keltiradi. 

Doston an'anaga muvofiq hamd va na'tlar (1-5- boblar) bilan ibtido 

329 



topadi. Ijodkor qalami ta'rifi ulug' salaflar: Nizomiy Ganjaviy, Amir 
Xusrav Dehlaviy (6-bob) va Abdurahmon Jomiy (7-bob) rnaqtovidan 
soOng, dostonning yozishga nirnalar sabab bo'lgani (8-bob) hamda 
asar rejasini tuzib olgani, tarixiy manbalarni ko'rib chiqqani, shu 
mavzuda yozilgan dostonlarda yo'l qo'yilgan xatolarni tuzatib, o'z 
g'oyalarini qay tarzda ifoda etmoqni niyat qilgani bayoni (9-bob) 
keltiriladi. Shundan soOng zamon hukmdori Sulton Husayn Boyqaro 
(lO-bob) va shahzoda Badiuzzamon Mirzo madhi (ll-bob)ga o'rin 
beriladi. Dostonning muqaddimaviy boblari mundarijasi ana shulardan 
tashkil topgan bo'lib, asosiy voqealar bayoni (12-52- boblar) Chin 
xoqoni ta'rifi, uning farzandsizligi va Farhodning tug'ilishi bayoni bilan 
boshlanadi. «Farhod va Shirin. dostoni Sulton Husayn Boyqaroning 
o'g'li Shoh G'arib Mirzo madhi va shoirning unga nasihatlari (53-
bob) hamda asar xotimasi (54-bob) bilan yakunlanadi. 

Alisher Navoiyning «Farhod va Shirin»i ilgari shu mavzuda ijod etilgan 
dostonlar, xususan, ulug' salaflari Nizomiy Ganjaviy va Xusrav Dehlaviy 
asarlaridan tubdan farq qiladi. Bu farq, avvalo, shoir dostonining badiiy 
qimmati, turkiy tilda bunyod qilingani hamda Farhodning bosh qahramon 
darajasiga ko'tarilganligida namoyon bo'ladi. Ulug' shoir Xusravni 
Shirinning muhabbatiga noloyiq deb biladi. Biroq Alisher Navoiy 
asarlaridagi yangicha talqinni yuqorida aytilgan fikrlardangina iborat deya 
tushunish buyuk so'z san'atkori dostonining javharini yo'qqa chiqarib 
qo'yish bilan barobardir. Ta'kid etilganidek, ozar shoiri Orif Ardabiliy 
«FarhodnoIna» dostonini yozib, Farhodni bosh qahramonlik shohsupasiga 
olib chiqqan edi. Bulardan tashqari, asar nomining o'zgartirilishi ham 
doston ruhini tubdan o'zgartirishga olib kelmasligi tayin. Jumladan, 
Alisher Navoiy talqinidagi Farhod ham shahzoda, Chin mamlakati 
xoqonining yakka-yu yagona va tilab olingan farzandi edi. Zarrin taxt, 
behisob mulk, davlat-u saltanat unga muntazir. Masalaning bujihati uni 
Xusravga yaqinlashtirib qo'yadi. Ammo Alisher Navoiyni o'ylatgan, qalam 
ushlatgan mavzuning bu kabi shakliy jihatlari emas edi. Barhayot ishq 
mojarolaridan «Mavzun bir libos» sifatida foydalangan muallif sayyor 
an'anaviy mavzu mohiyatini yangi o'zanga burib yuborish orqali 
kuzatilgan maqsadini naqshbandiya tariqati ma'naviy-axloqiy talablariga 
muvofiq keladigan komil inson hamda shahzoda timso1ini yaratishdan 
iborat bo'lgan. Ulug' shoir bunday ezgu niyatni «Hayrat ul-abrof» 
dostonining 21-bobidayoq muxlislariga rna'lum qilib qo'ygan edi. Mazkur 
bob Bahouddin Naqshband va Xoja Ahrori Valiy madhiga bag'ishlangan 

330 



ekan, muallif o'zining shu ta'limot muridi ekanligi bilan faxr etadi. Ana 
shu ulug' ta'limot mas'uliyati Alisher Navoiy badiiy tafakkuri va sohir 
qalamini mohiyatan yangicha jilodagi doston yozishga undadi. Shuning 
uchun ham «Farhod va Shirin»da muayyan shaxsdan umum rnanfaati, 
shohdan ulus ehtiyoji, aysh-u ishratdan ishq dardi, hijron azoblari ustun 
qo'yiladi . Shuning uchun ustozlari sha'nini daxlsiz bilgan Alisher Navoiy 
sharqona va tariqat odobi doirasida ularningayrim g'oyalariga 
qo'shilmasligini rna'lum qiladi. Ulug' shoirning quyidagi rnisralarini xuddi 
shu ma'noda qabul qilmoq o'rinlidir: 

Vale cbekkanlar usbbu jomdin rob, 
Sarosar bo'idilar Xusravga maddob. 
10, mulki '8Ildoq-u oyini mundoq 
Sipohi andoq-u tamkini mundoq ••• 
Topib gab Maryam og'ushida orom, 
Shakar halvosidin gohi ob"b kom. 
Yaqindurkim bu sbohi DOZ parvard, 
Erur dard-u balo oyinidin fard (8, 45-46). 

«Rosti-yu rusti~ niginida naqshlangan va unga arnal qilishga harnisha 
tayyor turgan shohgina raiyat g'amida bo'ladi. Bunday shoh behisob 
mol-mulk va go'zallar og'ushida farog'at topish ilinji bilan nafas 
olmaydi. Ishq - ilohiy javhar, uni muqaddas bilgan oshiqning 
ma'shuqani ishrat manbaiga aylantirishi noravo. Ishq - dard-u balolar 
olovida toblanib, poklanishi mumkin. Ishq - mehnat, bunyodkorlik, 
fidoyilik, jasorat bilan nurli. Ana shular Xusravda yo'q. Shuning uchun 
ustozlar qalamida sayqallangan Xusrav Alisher Navoiy tabiatiga mos 
kelmaydi. Shuning uchun ulug' Navoiy barcha ibratli fazilatlarga ko'ra 
Xusravning ziddi bo'lgan Farhod timsolini yaratish ishtiyoqi bilan 
qalam surdi. XV asrning ikkinchi yarmi Xurosonda murshidi komili 
hazrat Jomiy bo'lgan naqshbandiya tariqatiga sidqan ixlos qilish bilan 
qanoatlanmaydi, inson manfaati va poklikdan o'zga iddaosi bo'lmagan 
o'sha o'lmas g'oyalarni badiiy ijod olamida keng targ'ib qilgan Nisher 
Navoiy «Farhod va Shirin»da ham ayni g'oyaviy uslubiga sodiq qoladi, 
«Dil ba yor-u dast ba kOf»ni farzona Farhodning ham harakat dasturiga 
aylantiradi. Muallifning bunday urinishi dostonning boshlanish 
boblarida kelgan mana shu satrlardayoq namoyon bo'ladi: 

Zaruratkim solib bir 0 'zgacha tarb, 
Du mehnatnomani qilgimdurnr sbarh (8, 46). 

Ana shu ishoradan ravshanki, dostonda ifodalangan sevgi sarguzashtlari 

331 



mehnat, hunar, qahramonlik, jascn'at, sadoqat, yuksak insoniy birodarlik 
singari qator oIijanob g'oyaIarni yuzaga chiqarish uchun xizmat qilgan. 
Shu bois Alisher Navoiy tasviridagi Farhodni yuz baloga giriftor qilgan 
yagona dard - bu uning Shiringa bo'lgan samimiy va beg'ubor muhabbati 
bo'ladi. Aslida bujavonmardning, ya'ni Farhodning fe'I-atvori va tabiatiga 
ishq o'ti endi ta'sir qilayotgani yo'q. U dunyoga ko'z ochgan kundanoq 
uning qismatida ishqiy mojarolar bitilgan edi. Shahzoda va taqdiri toj-u taxt 
qurshovida bo'ladigan Farhodni nimalar kutmoqda edi, degan savolga 
shoir uning ismi birinchi sharhi munosabati bilan yozadi: 

Jamolidin ko'rungaeb fani shohi, 
Bu fardin yorudi mob to bamohi. 
Quyub yuz himmat-u iqbol-u davlat, 
Hamul far soyasidin topdi ziynat. 
Bu javbarlarg'a ehu isnod topti, 
Murakkab aylagach Farhod topti (8, 67). 

Muammo qoidalariga amal qilgan ulug' shoir shu oiti satrda shahzoda 
Farhod nasibasiga nimalar bitilganligi, aniqrog'i, shu muborak ismning 
birinchi sharhini berayotir. «Farri shohiy»dan (shohlik saviati, izzati, 
qadr-u q:mmati) «FaD>ni (porloqlik, hashamat, shukuh, bezak) oIib, 
unga «Hi nmat», «Iqbol» (arab yozuvida alif bilan yozilishi nazarda 
tutilgan) \a «DavIat» so'ziarining bosh harflarini ilova qilish orqaIi 
(Far - h - 0 -d) yasalishi ko'rsatilmoqda. Boshqacha aytganda, toj 
kiyib, taxtda o'tirganida Farhodga o'sha fazilatiarning hamdam bo'lishi 
tayin edi. Odam Ato singari zuvalasi ishq sharobi-Ia qorilgan bu farxunda 
shahzoda nomining ikkinchi taIqini esa quyidagicha beriladi. Bu o'rinda 
ham uIug' shoir muammo qonun-qoidalariga ko'ra ish ko'radi: 

Bu nav' ermas ato qo'ymadi otin 
Ki, ko'rgaeh ishq aning pokiza zotin. 
Aoga farzona Farbod ism qo'ydi, 
Hurufi ma'xazin besh qism qo'ydi. 
Firoq-u rashk-u hajr-u oh ita dard, 
Biror barf ibtidodin aylabon fard. 
Borin ustodi ishq etgaeh murakkab, 
Tarakkubdin bu ism o'idi murattab (8, 67). 

Parchadan ikkijiddiyxulosa o'rtaga chiqadi. Birinchidan, tug'ilgan yosh 
chaqaIoqqa bu ismni otasi qo'ygani yo'q. Azal kotiblari uning peshonasiga 
ishqiy qismatni katta qfub YOZlb qo'ygani uchun ham «Ustodi ishq» unga 
Farhod nomini ravo ko'rdi. Ikkinchidan, ushbu nom shunchaki qo'yilgan 

332 



emas. U «tarakkub» (bir neeha moddaning birikishidan hosil qilish) talaboti 
asosida yuzaga kelgan sirli nomdir. Chinakam ishq yo'lini tanJab olgan va uni 
yuksak ilohiy ne'mat maqomida qabul qilgan oshiq hech qaehon arzongina 
visol nashidasi payida bo'lmaydi. «Otadan o'g'il»-deganlariday Odam Atoning 
zurrlyodi bo'lgani uehun ham Farhod pokiza ishqning kuyish, kuydirish 
orqali poklanishga olib boruvehi tanti yo'liga munosib ko'rildi Bunday sharn.fui 
uning nasibasiga «Ustodi ishq»-Alloh munosib ko'rgani uehunham «firoq», 
«rashk» , «dard», «oh», «hajr» so'zIari birinchi harflarini tarakkub etishni 
loyiq topdi. Aksariyat hollarda arab yozuvida «a» harfi ifodasini topmay qoladi. 
Shu qoidaga asosan Farhoddan ikkinehi harf «fard» bo'lgani, ajralib chiqqani 
(yozilmasligi) uchun nom so'zning arab alifbosidagi imlosida uning 
ko'rilmasligi lutf san'ati orqali sharna' qilinadi. 

Alisher Navoiy Farhodning ma'naviy-jismoniy kamolotini uning 
bolalik yillaridan boshlaydi: 

Ucbunchi oy ravon bo'ldi savodi, 
Burung'i yilda Qur'on bo'ldi yodi. 
Agar bir qatla ko'rdi bar sabaqni, 
Yana ocbmoq yo'q erdi uI varaqni ... 
O'qub o'tmak, uqub o'tmak shiori, 
Qolib yodida safha-safha bori (8, 70). 

Farhodning hunarga bo'lgan ishtiyoqi yilning to'rt fasliga moslab 
uning uchun bunyod etilayotgan hashamdor qasriar qurilishi jarayonida 
yanada yorqinroq ko'zga tashlanadi. Shu o'rinda Alisher Navoiyning 
naqshbandiya tariqatining sidqiy muridi ekanligini yana bir karra his 
qilish qiyin emas. Asarning faqatgina XV bob ida naqqosh, naqshin, 
naqshpayvand, naqshband kabi so'z-u birikmalar 15 martaga yaqin 
ifoda etiladi. Shuningdek, Farhodning qurilishjarayonida qo'l keladigan 
hunarlarni, ayniqsa, teshaga suv berib toblash, tosh kesish, naqsh 
solishni mohirlik bilan o'rganishida ham o'sha mayl seziladi. Aslida 
asarning 12-bobidan Farhodni Shaxs, Oshiq, ma'naviy-ma'rifiy olami 
shakllangan Inson pag'onasiga ko'tarish uehun tayyorlash jarayoni 
boshlanadi, «Tabiiy, riyoziy, ilohiy» fanlarni mukammal o'zlashtirgan 
Farhod qiyosida (<Arastu kiehik bir shogirdi»ga aylanib qoladi. Farhod­
shahzoda, uning istiqbolida taxt turibdi. Toj-u taxt esa qo'shin bilan 
himoya qilinadi. Uni sarkarda boshqarishi, ehtiyoj tug'ilganda oldinda 
shohning o'zi ot surishi va birinehi qilichni uning o'zi chopishi lozim. 
Shuning uehun Xoqon suyukli Farhodini jismoniy jihatdan 
shakllantirishga alohida e'tibor qiladi. Mualifning o'z e'tirofi bilan 

333 



aytganda: «Bo'lub o'n yoshqa umrining mururi, yigirma yoshcha qadd­
u jism-u zo'ri. bo'lib qoladi. Pahlavonsifat Farhod harbiy ilm-u 
mashqIarni ham maromiga yetkazib o'rganadi. Natijada «Qilichi zarbasi 
olinda har marz, Shigof andoqki suvdin yer aro darz. darajasiga 
ko'tariladi. Bunday qudrat-u shiddat faqat harb maydoni uchun emas, 
balki ishq-u hunar olami uchun ham zarur edi. Shundan bo'lsa kerak, 
dostonning 14-bobida Mulkoro sarkorligida yilning to'rt fasliga 
mo'ljaUangan to'rt qasrning bunyod etilishi tashvish-taraddudlari 
boshlanadi. Keyingi boblarda esa (14-15-boblar) Farhodning 
toshyo'nuvchi Qoran, musavvir-naqqosh Moniy bilan tanishuv 
jarayonlari kechadi. Farhod-Alloh marhamatiga muyassar inson. Uning 
kuch-quvvatiga munosib fahm-u farosati, aql-u zakovati, zehn-u idroki 
bor. Alisher Navoiy ana shu tarzda uni komillikning ibratli maqomiga 
ko'tarish uchun tayyorlay boradi. Farhod Qoranning po'lat teshaga 
suv berishi sir-u asrorini o'rganadi. Bunday tesha xoroni-tog'ning eng 
qaUiq toshini pichoq suvni yoxud yog'ni kesganday kesadi. Alisher 
Navoiy ijodiy uslubining tarkibiy qismi bo'lgan dalillash, ishontirish 
san'atlariga «Farhod va Shirin»da ayricha urg'u beriladi. Shundan bo'lsa 
kerak, asarda vazifasiz, muallaq turuvchi lavhani topib bo'lmaydi. Ana 
shu ma'noda muallif Farhodning kasb o'rganishini asoslash barobarida 
uni hunarli, iymon - e'tiqodi but, Alisher Navoiyning o'z so'zlari 
bilan aytganda «Demonkim ko'ngli pok-u ham o'zi pok, till pok-u 
so'zi pok-u o'zi pob naqshbandiya solOO maqomiga ko'tarib qo'yadi. 
Alisher Navoiy talqinicha, Farhod o'n to'rt yoshida balog'atga yetdi, 
uning qalbida ishq o'ti paydo bo'ldi. Aslida Farhod qismatida ishqdan 
dardnoklik u dunyoga kelgan kundan ma\jud edi. Biroq shahzoda va 
uning atrofidagilar bu hazinlikning sababini idrok etolmasdi. Xoqon 
buyrug'i bilan qurdirilgan yilning to'rt fasliga mos hashamatli qasrlar 
ham Farhod qalbidagi tushkun kayfiyatni dunyo go'zalliklari bilan 
forig' etish yo'lidagi bir urinish bo'ldi. Chin hukmdori farzandi ko'nglini 
g'ashlik g'uboridan ozod qillsh maqsadida bir yil davomida to'rt qasrda 
bazm uyushtirdi.. Biroq bunday tadbirlar bilan shahzoda holida hech 
qanday o'zgarish paydo bo'lmadi. Xoqon dilbandining ruhiyatidagi 
o'sha tushkun kayfiyatni siquv ostiga olish orzusi bilan yashar, ammo 
o'zining barcha sa'y-harakatlari be samar ketishidan ajablanardi. U 
mamlakat taxtini shahzodaga topshirish vaqti keldi, deb o'ylaydi. Xoqon 
Farhodning bu ishga har jihatdan mos ekanligini yurak-yurakdan his 
etardi. Toj-u taxt o'g'lini anduhlar girdobidan xalos etishiga ishonardi. 

334 



U saroy ahlini chaqirib ulkan yig'in o'tkazadi. Farhodga taxti oldidan 
joy berib dilidagilarni tiliga keltira boshlaydi. Shoh Alloh bergan toj-u 
taxtdan minnatdorligini, buning ustiga Tangri unga Farhoddek solih 
farzand in'om etganidan mamnunligini bayon etadi. Keyinchalik 
muddaoga o'tib, yagona tilagi o'zining farzandi aIjumandini taxt uzra 
ko'rish ekanligini Farhodga quyidagicha rna'lurn qiladi: 

Ki, o'lmasdin buron ochib ko'zumni, 
Sarir uzra yigit ko'rsam o'zumni. 
Ki, ya'ni toj-u taxt-u saltanat ham, 
Sipoh-u mulk-u mol-u mamlakat ham. 
Bori bo'lsa sening birla muzayyan, 
Seni o'z o'muma qilsam muayyan. 
Sanga tutsam musaUam podsholiq, 
Xaloyiq ustida Idshvarxudoliq. 
Manga shahlikda qulluq ham qil emdi, 
Atoliq ham, o'g'ulluq ham qil emdi (8, 114). 

Farhod qalbini xufton qilgan g'arn-anduh bulutlarini quyosh 
yanglig' kuydiruvchi cho'g', uni oyinafom etib, shahzoda ko'ngliga 
ma'shuqi Mutlaq jarnolini jilvalantiruvchi o't dunyo zeb-u ziynatlari­
yu amal martabasi bo'lmay, balki azal kotiblari uning peshonasiga 
bitgan ishq edi. Shu bois u juda ko'p hayotiy dalillar keltirib Xoqon 
taklifini rad etadi. Biroq Chin hukmdori qarorida sobit turgani uchun 
yosh shahzoda otasining ko'ngil istaklariga qarshilik ko'rsatishga 
botinolmaydi. Vaziyat undan bir oz chekinishni talab etmoqda edi. 
Vujudga kelgan siyosiy holatni to'g'ri baholay olgan Farhod taklif etilgan 
ishning ulug'ligi-yu o'zining hali yosh va tajribasizligini, shu choqqacha 
barcha ishlardan g'ofil bo'lib, faqat aysh-ishrat bilan band bulganligini, 
shu sababli podshoh inoyat etsa, bir-ikki yil kichik xizmat bilan 
boshqaruv sirIarini o'zlashtirishi lozimligini bayon etadi. Xoqonga uning 
tikri ma'qul bo'ladi. Alisher Navoiy asardagi ushbu badiiy lavhalar 
vositasida Farhodni temuriy shabzodalarga ibrat qilib ko'rsatish bilan 
bir qatorda doston qahramonining qalban rnol-dunyoga qiziqmasligi va 
darvesh tabiatligini namoyon qiladi. Shuningdek, shoir yana o'sha fikrini 
dalillash ijodiy uslubiga sodiq qolib, Xoqon xazinasidan o'rin olgan 
sandiqda pinbon tutiluvchi Iskandar oynasiga e'tiborni qaratadi. Bu 
bilan ijodkor asar tugunini voqealar rivojiga ulash imkonini yaratadi. 
Sandiqda yashirin saqlanuvchi tilsimlangan oyna bar biri Aflotunga teng 
to'rt yuz nafar dono olirnlar tomonidan yaratilgan bo'lib, uning tilsimi 

335 



yechilsa, oyna g'ayb sirIarini oshkor qila boshlashi lozim. Biroq bu 
ishni amalga oshirish g'oyatda murakkab edi. 

Iskandar oynasini ko'rishni istagan kishi Yunonistonga safar qilib, 
Suqrot yashaydigan qorong'u g'orga yetib borishi lozim bo'lgan. Bu 
yo'lda uch manzil bo'lib, ularning har birida bir of at bor edi. Birinchisida 
- Ajdarho, ikkinchisida-Axriman dey, uchinchisida bulardan ham 
mudhishroq balo kishiga ro'baro' keladi. Mana shu ofatlardan g'olib 
kelgan insongina so'nggi - to'rtinchi manzil-Suqrot yashaydigan 
qorong'u g'orga yetadi. Agar Suqrot tirik bo'lsa, uni izlab kelgan kishini 
mushkullardan xalos etadi. Biroq u hayot qaydida bo'lmasa, uning ruhiga 
tavajjuh (chuqur tafakkurga berilib o'zi istagan odamni huzuriga olib 
kelish va u bilan yuzlashish) qilishi lozim bo'lgan. Shundagina Suqrot 
ruhi keluvchiga uning kelajagini aytib berarkan. 

Iskandar oynasi tilsimining yechimi nimada ekanligini anglagan 
shahzoda yunon safariga chiqishni ixtiyor etadi va bu qaroridan atobegi 
Mulkoroni voqif qiladi. Xoqon vaziri bilan ayni masala xususida uzoq 
bahslashgandan soOng, Farhod bilan birga borishni, ya'ni yunon mulki 
tomon lashkar tortishni ma'qul ko'radi. TaniqIi adabiyotshunos 
N.Komilov Farhodning yunon safarini suluk yo'liga kirib, ma'rifat 
manzillarini (maqomotni) bosib o'tish deb biladi. Chin shahzodasi zo'r 
qobiliyat bilan zohiriy bilimlarni o'zlashtirgan, ammo ular tilsimotlar, 
ya'ni ilohiy sir-asrorni ochishga kifoya qilmaydi. Olimning fIkricha: 
«Irfoniy-botiniy bilimlami egallab, ilm ul-yaqin darajasidan haq ul­
yaqin darajasiga ko'tarilish ko'ngil oynasida g'ayb jamolini aks ettira olish 
uchun esa u (Farhod)-piri kornil ta'limini olishi kerak edi. Farhodning 
xazinadagi ko'zguni billur sandiq ichidan ololmay (chunki u 
tilsimlangan) Yunonistonga safari, Suqrot huzuriga otlanishiga zarurat 
shundan kelib chiqadi» (Kornilov N. Tasavvuf. Bitinchi kitob. Tokent: 
«Yozuvchi., 1996, 204-bet). N.Komilovning mazkur tadqiqotida 
dostondagi obraz va timsollarning rarnziy-majoziy xususiyatlari hamjuda 
to'g'ri tahlil qilingan. Jumladan, Farhodning Yunonistonda hakim 
Suhayloga uchrashi - shahzodaning tariqat yo'lidagi birinchi piridan 
saboq olishidir. Hakim Suhaylo besh yuz yil hayot qaydida bo'lib, 
Farhodning kelishini ilhaqIik bilan kutadi. U qadimgi Eron afsonaviy 
donishmandi va munajjimi Jomospning bashoratida Chin shahzodasi 
Iskandar tilsimini echadi, -deya fIkr bildirilganligini aytadi hamda Farhod 
yengib o'tishi kerak bo'lgan to'siqIar: ajdaho va devdan xabar beradi. 
Shuningdek, shahzoda Axriman devni yengib juda katta boylikka ega bo'lishi, 

336 



biroq bulaming hammasi Xoqonga tuhfa qilinishi lozimligi, o'zi uchun 
esa Suqrot bilan uchrashish va Iskandar tilsimiga nazar solish kifoya 
ekanligi Jomosp bashoratida qayd etilganligini bayon etadi. Hakim Suhaylo 
Farhodning tariqat yo'lidagi ilk piri bo'lganligi bois unga ilohiy ishq 
sirlarini o'rgatadi. Avvalo, ta'kidlash o 'rinliki , dostonda keltirilgan bu 
obraz bilan aloqador badiiy timsollarning ma'no-mohiyati majozda o'z 
ifodasini topgan. Jumladan, Suhaylo Farhodga ajdarhoni yengish uchun 
bir necha otashgohlardan yurib yiqqan samandar yog'ini tuhfa etadi. 
Samandar - afsonaga ko'ra, o'tda kuyrnaydigan qush bo'lib, u - ishq, 
ajdarho esa - nafs timsoli. Demak, Farhodning piri unga ishq bilan 
ko'ngilni oyinafom etish, nafsni mag'lub qilish sirlarini o'rgatadi. Shahzoda 
Suhayloning so'zlariga amal qilib, Axriman devni o'ldiradi. Uning 
bo'ynidagi lavhani olib o'sha yordamida Jamshid jomini qo'lga kiritadi. 
Jom aylanasida esa Suqrot huzuriga olib boruvchi yo'l haqidagi yozuv 
mavjud edi. Ayni choqda, dostonda ifodalangan dey saltanat-hokimlik 
rarnzi bo'lib,jom-Farhodning ishq o'ti bilan shatfoflanayotgan qalbidir. 
Shahzodaning ishqqa tashna qalbi ulug' pirga tomon intilishda davom 
etadi. Zero, tasavvuf ta'limotiga ko'ra, shayxlar o'z muridlarini rna'lum 
muddat tarbiya qilgandan soOng, salohiyati o'zlaridan yuqori bo'lgan 
boshqa pirlardan ta'lim olishni tavsiya etganiar. Farhod ham Suhaylo 
yordamida komillik sari ildamlayotgan bo'lsa-da, hali u tilsimni yechish 
imkoniyatiga ega emasdi. Shahzodaning irfoniy bilimlarining oshganligi 
esa Xizr alayhis-salomga duch kelishida namoyon bo'ladi: 

Padid o'idi falakdek marg'zore, 
Quyosh yanglig' ichinda chashmasore. 
Zulolly chashmai hayvon masallik, 
Bo'lub har qatra andin jon masallik. 
Qirog'inda daraxti ko'kka hambar, 
Bu hayvon suyi uI Xizri payambar. 
Yetib Farhod anda bo'idi xurram, 
Yig'ochqa bog'labon raxshini mahkam. 
Hamul suv ichra g'usll ayladi pok, 
Yubon g'am chirkini bo'idi tarabnok. 
Sujud y etti tilab maqsudig'a yo'l, 
Tazarru' aylabon ma'budig'a 01. 
Ko'targach boshni ko'rdi sabzpo'she, 
YDZi nurooi andoqkim surushe. 
ehu ko'rdi ooi, holl topti tag'yir, 

337 



Buyurdi lutf-u sbafqat ko'rguzub pir 
Ki, ey farzand, g'amdin bargaron bo'l, 
Bu ishkim koming o'lmisb, komron 00'1. 
Meni Xizr anglakim, tuttum yo'lungni, 
Ki, to bu yo'ida tutqoymen qo'lungni (8, 163). 

Farhodning istiqbolida osmondek keng ko'lamli ko'kaIamzor, uni 
qarshisida obi hayot chiqarib turgan buloq hozir bo'ladi. Buloq suvining 
har qatrasi jondek shirin va yoqimli, qaIbiarga huzur baxsh etadi. Obi 
hayot bulog'ining qirg'og'ida ko'kka bo'y cho'zgan bir daraxt mavjud 
bo'lib ayni ashyolar ramziy mohiyat kasb etadi: obi hayot manbai 
buIoqni - tiriklik, osmon bilan bo'ylashuvchi daraxtni esa Xizr 
payg'ambar timsoli deyish mumkin. Shahzoda xursand bo'lib otini 
daraxtga bog'Iaydi va buloq suvi bilan g'usl qilib poklanadi. U AlIohga 
tazarru' qilarkan, maqsadiga erishmoq uchun Yaratgandan inoyat so'rab 
ibodat qiladi. Farhod sajdadan boshini ko'targanida, uning nigohi yashil 
kiyimli Surush (Jabroil aiayhis-saIom) yanglig' bir nuroniy cholga 
ko'zi tushadi. Bunday kutilmagan manzaradan Farhodning ruhiy holatida 
o'zgarish paydo bo'ladi. G'aybdan yetgan ulug' pir shahzodaga lutf-u 
shafqatini namoyon etib, unga «farzand»,-deya murojaat qiladi. Nuroniy 
mo'ysafid shahzodaning tanlagan yo'li uning baxti ekanligini va bu 
yo'ida unga baxtiyor bo'lishlikni tilarkan, o'zining Xizr ekanligini aytadi. 
Xizr Farhodga hamisha madadkor bo'lishini bildiradi. Ko'rinadiki, 
Farhod ishq sirlaridan voqif bo'la boshiagani bois g'aybdan keigan 
madad timsoli Xizr payg'ambar maslahati bilan jomga qaraydi, unda 
Suqrot maskan tutgan tog' va qorong'u g'orni ko'radi. Farhod bu ulug' 
zot oidiga borish uchun eng mudhish manzil hisoblangan sher va «temir 
paykar» odamlar- robotlar maskaniga duch keladi. Sher - g'azab, 
temir paykarlar esa-dunyo mo'jizalari ramzi. Farhod Axriman devdan 
tortib oigani saitanat timsoli-Sulaymon xotami bilan shemi daf etadi. 
Temir paykar bilanjangda Xizrdan olgan tasbihiga tayanib g'olib chiqadi 
va qorong'u g'ornijomi Jarnshid - ko'ngli shu'lasi bilan yoritib Suqrot 
huzuriga yetadi. 

Alisher Navoiy Suqrotni nihoyatda ehtiros bilan ta'riflaydi. Shoir 
nazdida u bUljIar orasidagi quyosh bo'lib, olam allomalari uning oidida 
shogirddiriar. Tog' o'rnidan tebranmaganidek, u dunyoviy ne'matiardan 
tog'dek etak uzgan donishmanddir. Uning ko'ngli shu qadar kengki, 
unda olarnning awalidan oxirigacha bo'lgan davr zuhurlangan. Yuzi -
ilohiy nur ko'zgusi, o'zi g'aybiy sirlarni mukammal anglagan zotdir. 

338 



Farhod, Chin xoqoni, Mulkoroni Suqrot ochiq yuz bilan kutib oladi. 
Dastlab Xoqonga yuzlanib, uning bu yerga juda ko'p ranj chekib 
kelganining, evaziga Sulayrnon uzugi-yu Jamshid jomiga, yana bir 
qancha dur-ujavohirlarga ega bo'lganini so'zlaydi. Suqrot Xoqonni yana 
ikki xushxabar bilan xushnud etadi. Biri - uning umrijuda uzoq bo'lishi 
haqida ulug' hakimning bashorati bo'lsa, ikkinchisi har qanday kasallikni 
daf etuvchi yurnaloq toshning tuhfa qilinishidir. Xoqon keksayganida 
uni og'ziga solib, bir oz tutib turgandan soOng, suvini yutsa qayta 
yasharadi. Ayni vositalar tufayli uning umri uzayib ajdodlari ichida u 
qadar uzoq hukmronlik qilgan boshqa bir zot topilmaydi. Suqrot 
Mulkoroga qarata shoh tirik ekan, vazirlik unga hamisha nasib etishini 
bashorat qiladi. Mulkoro keksayganida kasalliklardan forig' qiluvchi tosh 
yordamida shoh uni ham yashartirishini bayon qiladi. Suqrot yana shoh 
va uning vaziri taqdirida to'rt unsuming ikkitasi: yer va suvdan xatar 
bo'lishi, A1loh xoxishi bilan bu xatarlar bartaraf qilinsa, ular besh 
yuz yil umr ko'rishlarini ta'kidlaydi. 

Xoqon va Mulkoro Suqrot oldidan chiqib ketganlaridan soOng, 
donishmand Farhodni yoniga chorlaydi. Chin shahzodasining kelishini 
u intizorlik bilan kutganini so'zlab, rnurodi hosil bo'lgani uchun Allohga 
shukronalar qiladi. Vaqt qisqaligi uchun tezda maqsadga o'tib, Farhodga 
abadiylik haqidagi rnulohazalarini bildiradi. U shahzodaga dunyoning 
foniyligi, umming o'tkinchiligi, Iskandar rnulki-yu Nuh hayoti nasib 
etsa ham, hayotning bir kun intiho topishini bayon etadi. Alloh vaslini 
umid qilgan kishigina abadiy yashashini rna'lum qiladi. Buning uchun 
o'sha yo'lni ixtiyor qilgan inson o'zligidan kechib, rnahbubi Mutlaqni 
topishi lozim. Dengiz tubiga sho'ng'imay, tengsiz durni topib bo'lmagani 
singari kishi o'zligidan kechmay Uni topolmaydi. Majoziy ishqni haqiqiy 
ishq rnaqorniga ko'tarilishi o'zlikdan kechishning nishonasidir. Tong 
paytida nurlar sochilib quyosh paydo bo'lganidek, rnajoziy ishq ham 
hijron-u iztiroblar olovida toblanib, sayqal topadi. Shoir rnajoziy ishq 
haqiqiy ishqqa eltuvchi yo'l ekanligini nihoyatda go'zal tasvirlaydi: 

Majoziy isbq bo'idi subhi anvar, 
Haqiqiy isbq anga xurshidi Kovar (8, 181). 

Ko'rinadiki, ulug' shoir talqinicha, ishqi majoziy-yorug' tong bo'lsa, 
ishqi haqiqiy-Sharq quyoshidir. Abadiy ishqning chaqrnog'i 
chaqnaganida, uning bir alangasi majoziy ishqni kulga aylantiradi. Suqrot 
Farhodga ham rnajoziy, ham haqiqiy ishq nasib etishini, uning dovrug'i 
butun olamga mashhur bo'lishini, otasidek yuzlab xoqon-u podshohlar 

339 



unutilsa ham, shahzodaning yaxshi sifatlari jahon ichra abadiy qolishini 
so'zlab, Suhaylo singari u ham foniy olamdan o'tadi. Xoqon, Mulkoro 
va Farhod Suqrotning dafn marosimini o'tkazadilar. Donishmand 
yashagan tog' va uning atrofida ulkan shahar barpo etib, vatanga qaytadilar. 

Chin shahzodasi Iskandar oynasining tilsimini yechishga muvaffaq 
bo'ladi. Bu tilsim - komil inson Suqrotning qalbi edi. Unda Farhod 
Shirinni, o'zini va o'z boshidan kechirishi lozim bo'igan voqealarni 
ko'radi. Suqrot ta'kidlaganidek, Farhodni maqsad sari eltuvchi yo'l­
ishqi majoziy bo'lib, unda oshiqning jismi yonib erishi -o'zligidan foniy 
bo'lishi talab etiladi. Buning uchun bir mazhar- ilohiy jamol siymosida 
aks etgan kishi lozim edi. Shunday vazifani Shirin o'taydi. Shahzoda 
ko'zguda go'zal mahbubasini ko'rib, hushidan ketadi. Tabiblar dengiz 
safariga chiqishni tavsiya etadilar. Dengizda kuchli to'fon sodir bo'lib, 
Farhodni xoqon va Mulkorodan ajratib qo'yadi. Xo'tandan Yaman tomon 
yo'l oigan savdogarlar kemasi ulkan dengizda bir taxta ustida hushsiz 
yotgan Farhodni ko'rib, uning hayotini saqlab qolishadi. Kemaga 
qaroqchilarning hujum qilishi va Farhodning mislsiz qahramonlik 
namunalarini ko'rsatib savdogadarni of at dan asrashi, Shopur bilan 
tanishib, Arman mamlakati tomon yo'l olishi, bu yerda mashaqqatlar 
girdobiga qolgan xalqning holiga achinib, «Nahr ul-hayot» arig'i, «Bahr 
ul-najot» hovuzining barpo etishga kirishi dostondagi Farhod obrazining 
har tomonlama yetuklik sari intilishini badiiy ifoda etganjozibali lavhalardir. 
Shuningdek, Shirinni ilk bor ko'rgan shahzodaning behush bo'lib 
yiqilishi, Xusravning Shiringa o'ylanish orzusi bilan unga sovchi yuborishi, 
murodi hosil bo'lmagach, Arman mamlakatini qamal qilishi, yana 
Farhodningjasorati oldida dushmanning ojizligi-yu hiyla bilan uni tuzoqqa 
ildirishi singari badiiy lavhalarning barchasi Farhodning majoziy ishq 
yo'lida chekkan hijron iztiroblarining asardagi in'ikosidir. Ayni choqda, 
dostonda Shirinning Chin shahzodasi ishqiga bo'lgan mayli yolqinlanib 
namoyon bo'lganligi nihoyatda joziba bilan tasvirlangan. Ikki sevishgan 
qalbning bir-biriga nisbatan pok muhabbatiga Xusrav Parvezning rahna 
solishga urinishi dostondagi qahramonlararo zidiyatning kuchayishiga sabab 
bo'igan. Ana shunday ruhiy holatlarni boshidan kechirayotgan Shirin 
Mehinbonudan Xusrav sovchilarining so'zini eshitganida, o'zining bu 
zolim shohga nisbatan nafratini quyidagicha bayon etadi: 

Manga ne yor-u ne oshiq havasdur, 
Agar men odam o'lsam, ushbu basdur! 
Agar Bonu iloje bilsa, qilsun, 

340 



O'zumni o'itururmen yo',qsa, bilsun! (8. 293-bet). 
Alisher Navoiy tasviridagi Farhodning ishqqa va o'z sevgilisiga 

munosabatini oydinlashtirishda uning Xusrav Parvez bilan qilgan 
munozarasi katta ahamiyat kasb etadi: 

••• Dedi: nedur sanga olamda pesha? 
Dedi: ishq ichra majnunluq hamisha .•• 
Dedikim: ishq o'tidin de rasona! 
Dedi: lruymay kishi topmas nishona. 
Dedikim: kuymagingni ayla ma'lum! 
Dedi: andin erur joh ahIi mahnun! 
Dedi: qay chog'din o'idung ishq aro mast? 
Dedi: ruh ermas erdi tang'a paypast ••• 
Dedi: bu ishq tam yaxshiroqdur! 
Dedi: bu sheva oshiqdin yiroqdur! 
Dedi: 01 ganj-u qo'y mehrin nihoniy, 
Dedi: tufroqqa bermon kimyoni! •• 
Dedikim: shahg'a bo'lma shirkat andesh! 
Dedi: Ishq ichra tengdur shoh-u dan'esh! •• 
Dedi: kishvar beray kech bu havasdin! 
Dedi: bechora kech bu multamasdin! 
Dedi: ishq ichra qatling hukm etgum! 
Dedi: ishqida maqsudumg'a etgum! (8, 323-325). 

Mazkur parcha bir necha jihatdan e'tiborni tortadi. Ishq va junun­
oshiq qismatida markaziy halqa. Chunki bu o'rinda majnunlikjismoniy­
ruhiy xastalik emas. Jazba yoxud junun - ishqning maqomlaridan biri. 
Bunday bosqichdagi ishq majoziy yoxud haqiqiy bo'lsin, uning vatani 
dildir va u boshqa har qanday tuyg'udan ustun turadi. Junun holatiga 
yetgan oshiqni ma'shuqadan keladigan hijron, g'am, anduh, jabr-u 
jafo qilcha bezovta qilmaydi. Ishqning kuydirishini oshiq o'zi uchun 
sharaf deb biladi va uni quvonch bilan peshvoz oladi. Negaki, ana shu 
sinovlarsiz poklanish baxti muyassar bo'lmaydi. Shuning uchun ham 
Farhod muhabbatni shahvoniy hirsni qondirishning vositasi deb biluvchi 
Xusravga pisanda qilayotir. Kuyishni so'z bilan yetkazib bo'lmaydi, uni 
jisman va qalban tuymoq lozim. 

Munozarada o'rtaga qo'yilgan masalalardan yana biri ishq va uning 
tarki (undan voz kechish) muammosidir. Sadoqat shevasini shior 
ayIagan oshiqlar uchun ishqdan kechmoq - o'zidan kechmoq, o'lim 
bilan barobardir. Insonning olijanob fazilatlaridan biri so'zining ustidan 

341 



chiqish, lafzini himoya qila olishi hisoblanadi. Oshiqlar ahli bu borada 
ibratdir. Xuddi shunday dadil munosabat ishq va ganj, ishq va za.r (boylik) 
xususida ham namoyon bo'ladi. Fidoyi oshiq nigohida ishq-muhabbat 
daxlsiz dargoh hisoblanadi. U sotilmaydi va sotib olinmaydi. Farhodning 
Xusravga bergan javobida buni yorqin sezishimiz mumkin. Ishq ruhiy­
ma'naviy xazina. lavohirot xazinasi esa uning qiyosida tuproq bilan teng. 
Ishq-kimyo. Kimyoni faqatgina kimyo bilan yonma-yon qo'yish mumkin. 
Kimyo yoxud kimiyo Sharq mumtoz adabiyotida qo'llanadigan va seIjilo 
so'z, istilohlardan biridir. Kimyo fanning nomi. Yana bir tushuncha 
ham mumtoz adabiyotda keng tarqalgan bo'lib, asarlardan asarga ko'chib 
yashaydi. O'sha aqidaga ko'ra, shu fan vositasida mis, qalayi kabi 
ma'danlarni (harto tuproqni) oltinga aylantirish mumkin ekan ... 

Kimyo-ajoyib, noyob, nodir narsa. Har qanday ortiqchaliklardan 
arigan, pokiza sohadir. Farhod lafzida ana shu ma'noda istifoda etilgan ishq 
pok ruhiy-ma'naviy tuyg'u. Xazina esa bu sharafdan benasibdir. Bunday 
qochirim o'z mantiqiy zaminiga ham ega. Negaki, biror-bir rna'dan tabiatda 
kimyoviy nuqtai nazardan sofholida emas, balki qotishma, qorishiq taIZida 
uchraydi. Ulug' shoir shu qonuniyatni nazarda tutadi va ishq kimyosini 
xazina bilan bir safga qo'yish uchun rozilik bennaydi. Ilmiy-adabiyasarlarda 
«kimyoyi vujud» atarnasi ham uchraydi. Mazkur ibora vujudni poklovchi, 
vujudni saralovchi iksir rna'nolarida keladi. Odam vujudi uchun iksir 
vazifasini komillik maqomiga ko'tarilgan ulug' lOt - pir, shayxning nazari 
yoxud favqulotda ta'sir qilish kuchiga ega bo'igan narsa, tuyg'ular o'tashi 
mumkin. Tabiiyki, ikkinchi omil ishq-u oshiqlikdir. 

Ulug' shoir she'rlarida «ishq ichra shoh-u gada tengdur, balki gada 
fuzun»,-degan g'oya yashaydi. Farhod tHida o'sha mazmun yana bir 
karra aks-sado bermoqda. Ishq iksir ekan, u poklanishga moyil barcha 
qalblardan makon topishi muqarrar. Ayonki, o'sha safda shoh ham, 
gada ham tura oladi. Alisher Navoiyning gadoga urg'u berishi o'z tag 
ma'nosiga ega. Shohning suyangan toji, taxt-u baxti, joh-u davlati bor. 
Gadoda esa yolg'iz ishq iksiri mujassam. Uning gadoligiga esa o'sha ishq 
boisdir. Chunki oshiqning ko'ngil xazinasi ana o'sha boylikdan o'zgasini 
qabul qila olmagani tufayli gadolik holatiga tushgan. Shundan ishq iksiri 
tufayli Farhod toj va mamlakatdan «tozalanib», oshiqlik shevasini shior 
aylagan edi. Xusravning qatl haqidagi do'g'-u dabdabalarini ham Farhod 
nihoyatda sovuqqonlik bilan, seskanmay qabul qiladi. Bahouddin 
Naqshband hazratlari nuqtai nazaridan «o'lim do'stning do'st huzuriga 
(Alloh dargohiga) tashrifi ekan, bundan xafa bo'lmoq ne hojat? 

342 



Darvoqe, odamning dunyoga kelishi Uning xoxish-irodasi ekan, 
qaytishi-o'limi ham bandasini o'z huzuriga da'vati emasmi? Komil 
musulmon rutbasidagi Alisher Navoiy uchun bunday islomiy qarashlar 
kunday ravshan edi. Shundan bo'lsa kerak, uning qalamidan sayqal 
ko'rgan Farhod pinagini buzmay, «ishq yo'lida qurbon bo'lish mening 
maqsadimdiJ», -deya turaveradi. 

Dostondagi ilohiy ishqdan mahrumlik, dunyoviy zulmning timsoli 
bo'lgan Xusrav Parvez Farhodning javoblaridan nihoyatda ta'sirlanadi. 
Uni dorga osmoqchi bo'ladi, biroq vaziri Buzrug Ummidning taklifi 
bilan Chin shahzodasi Salosil (Zanjirlar) g'orida bandilikda saqlanadi. 
Shunday qilib, ma'rifat martabalaridan odimlab, ruhiy-ma'naviy 
yuksaklikka tomon harakatlanayotgan oshiq bilan jaholat, makr-hiyla, 
beburdlik, g'ofillik botqoqlarida botib borayotgan zolim orasidagi 
to'qnashuv asar sahifalarini g'oyat ziddiyatli lavhalar bilan boyitadi. 
Suqrot ta'kid etgan: «Haqiqat ahli zindoniydur asru»,-degan hukm 
shahzoda qismatida ham mavjudligi namoyon bo'ladi. Farhod Suqrotdan 
olgan ta'limi asosida tutqunlikdan xolos bo'lish imkoniyatiga ega edi. U 
shunday qudrat sohibi ekanligini namoyon ham qiladi. G'or yo'lida qum 
va olmos tashlanganligi-yu, besh yuz qorovul tayinlanganiga qaramay, 
bemalol temir darvozani ochib chiqib ketaveradi. Biroq nigohbonlar 
Xusrav tomonidan o'limga hukm etilishini istamay, yana zanjirlar g'origa 
kelishni ixtiyor etadi. Shopur bu xabardan voqif bo'lib, hushsiz yotgan 
Shiringa Farhodning tirik ekanligini aytadi. U oshiq va rna'shuqalarning 
ishq haroratidan jo'shib bir-birlariga intiqlik bilan yozgan maktublarini 
ularga yetkazib turadi. Biroq ezgulik jaholat qurboniga aylanadi. Xusrav 
yana makr-hiyla yo'liga o'tadi. Hiyla-nayrangi falaknikiga o'xshash, qaddi 
ikki bukilgan qari kampirni Farhod huzuriga yo'llaydi. Firibgar zol Xusrav 
Arman mamlakatini bosib oladi, Mehinbonu u bilan yarashadi. Shirinni 
unga berishga rozi bo'ladi, ammo Shirin bunga chidolmay o'zini halok 
etadi, deb Farhodni ishontiradi. Bu makkora kampir afsonasidan Farhod 
ichida yuz minglab tig' tushib, u faryod ko'taradi: 

G'iryovi tortibon Farhodi mazlum, 
Dedi: Bas qilki, bo'ldi qissa ma'lum. 
G'araz gar jon edi, olding ana hoy, 
O'luk. tandin ne istarsen yana voy. 
Ko'ngul qonin ichardin to'yg'il emdi, 
Meni o'z mehnatimg'a qo'yg'il emdi. 
Debon qo'pti jahondin silkibon qo'l, 

343 



Adam dashtig'a hijron aylabon yo'1. 
Yoshidin tog'da sollb sel rezi, 
Demakim sel rezi rustaxezi. 
Bu sell jismining qasrio qo'ngorib, 
Hayoti xayli ham ul suvg'a borib (8, 402). 

Alisher Navoiy Farhodning keyingi ayanchli ahvolini tasvirlarkan, 
uning butun vujudi sekin-asta parokanda bo'layotganiga e'tiborni qaratadi. 
U - g'oyatda ta'sirli ko'ngil g'ashlarini bag'riga olgan hajr dashtining 
oviga aylanadi. Hajr esa o'tkir qilichdan ham og'ir jarohat yetkazib, 
uning bag'rini ikki pora qiladi. Farhod fIg'on tortib o'rnidan turishga har 
qancha harakat qilmasin, holsizlanib yiqiladi. Ajal buzg'inchisi jismidan 
quvvatini oladi, natijada uning ko'zi oldida olam qorong'u gO'r bo'lib 
ko'rinadi. Qorong'ulikda toshlar tomon talpinganida, jismidagi suyaklar 
sina boshlaydi. Shunda u boshini toshlarga urib yig'laydi. Farhod charxga, 
g'am tig'i, anduh toshi, ajal, qiynoq, azob, hijron g'ami, tog', metinday 
qattiq tog' toshi, hayvonlarga nolalarqila boshlaydi. Uning o'limi oldidagi 
bu afg'onlarida hayotga tashnalik tuyg'usi nihoyatda bo'rtib ko'rinadi. 
Shundan soOng u bodi saboga iltijo qilib, Chin-u Xito mulkiga yo'l o1ishini, 
Xoqonga uchrab ota yuzini ko'rolmay armon bilan o'lgan farzandidan 
unga xabar yetkazishini o'tinadi. Shuningdek, bu o'tinch zamirida 
Farhodning salomi mushtipar onasi, Mulkoro va Bahrom, ustozlari 
Moniy va Qoranga ham yo'llanganligini ifodalaydi. Do'sti Shopurdan 
qabrining toshidan hamisha voqifbo'lishini iltimos qilib jon taslim etadi: 

Buzulg'on joni jononig'a tushti, 
Balo o'ti buzuq jonig'a tushti. 
VI o't bir nav' kuydirdi vujudin, 
Ki, kul qildi vujudi tor-u pudin. 
Qilib jononi otin tilga ta'lim, 
Totub jonon otin, jon yetti taslim (8, 419). 

Farhodning o'limi yirtqich hayvonlarga ta'sir qilib, ular makkora 
kampirni burda-burda qilib tashlashadi. 

Chin shahzodasining halok bo'lganIigi haqidagi xabar tezda el orasida 
tarqaladi. Uning dushmani bo'lgan Xusrav Shirin viso1iga yetish orzusidan 
shodIansa-da, Allohning g'azabiga uchrashidan qo'rqardi. Nima bo'lganda 
ham Mehinbonu qasriga kordonlari-ishbilarmon kishilarini yuboradi. 
Mehinbonu Farhodning o'limiga bir onadek aza tutgan bo'lsa-da, avvalo, 
qamalda qolgan xalqning ayanchli ahvoli va arkoni davlatning 
mulohazalariga tayanib, Xusravning taklifmi qabul qiladi. Shirin esa bir 

344 



necha boro'zjoniga qasd qilishga urinadi, biroq atrofdagilarbunga mone'lik 
qilishadi. U juda ham beqaror, betob bo'lib qoladi. Mehinbonu Xusravdan 
ruxsat olib, Shirinni istirohat uchun Farhod keltirgan suv va qurdirgan 
qasr tomon yuboradi. Bu orada Shiringa oshiq bo'lib qolgan Xusravning 
o'g'li Sheruya o'z otasini o'ldiradi. Voqealar rivojida Shopur tutqunlikdan 
ozod bo'ladi. Shirin Farhodning jasadi qo'yilgan uyeshigini ichkaridan 
mahkamlab, oshig'i bag'rida rnangu uyquga ketadi: 

Bu yanglig' uyqu ko'rgach sarvi cholok, 
Aoga ham xobaliq qildi havasnok. 
Qo'yubon ro'y-barro', do'sh-bardo'sh, 
Bo'lub o'z bedili birla hamog'ush. 
Ko'nguldin shu'laliq ohe chiqordi, 
Ko'zi hamxobadek uyqug'a bordi. 
Ne uyqu, kimsa andin qonmas uyqu, 
Qiyomatqa degil uyg'onmas uyqu (8, 446). 

Shirin husn-u malohatda yakto bo'lgan, Farhodning mahbubi Mutlaq 
visoliga erishish yo'lidagi mazhar bo'lish bilan bir qatorda, oshig'i singari 
ulug' niyatni ko'nglida tukkan oshiq edi. Uning ham jismi hajr 
qiynoqlaridan afgor bo'lib borar, ko'ngli g'ashlik saltanati hukmronligiga 
tobe' bo'lib qolgandi. Farhodning mangu orom olayotganini ko'rib unga 
havas qiladi. Xayolan sevgilisining yuziga-yuz, taniga-tanini qo'yib, o'zini 
uning og'ushida ko'radi. Ko'nglidan o'tli bir oh chiqib, ko'zi Farhodniki 
singari rnangu uyquga ketadi. Ko'rinadiki, Farhod va Shirinning o'lirni 
ular qalbidan o'rlagan o'tli oh natijasida sodir bo'ladi. Bu Suqrot bashorat 
etgan chaqin bo'lib, uning shu'lasidan ishqi majoziy harorat olib, ishqi 
haqiqiyga aylanadi. Bu sevishganlar ruhiningjism zindonidan ozod bo'lib, 
abadiylik olamiga ravona bo'lishidir. Ayni choqda ranj-u mashaqqatlar 
natijasida poklangan ko'ngil hijron iskanjalaridan jonini o'tli bir oh 
bilan xalos etadi. Shunday o'lim Mehinbonu qismatida ham uchraydi. 
Ulug' shoir Shirinning jonsiz tanini ko'rgan Mehinbonuning foniy 
dunyoni tark etishini quyidagicha tasvirlaydi: 

Chu Bonu ko'rdi mundoq turfa holat, 
Aoga xud bor edi jondin maiolat; 
Chiqib gardun sori afg'oni ooing, 
Fig'oni birla chiqti joni ooing. 
ehu Shirin joni erdi onsiz o'ldi, 
Damekim o'ldi onsiz, jonsiz o'ldi (8, 447-448). 

Dostonning asosiy voqealari qirqqa yaqin fazl egalari bo'lgan 

345 



donishmandlarning bir xii tush ko'rishi hamda Farhodning ko'kaldoshi 
Bahromning Arman o'lkasiga lashkar tortib Sheruyani mag'lub etishi 
va yurtda adolat o'rnatilishi bilan nihoyalanadi. Asardagi tush lavhasi 
undagi yetakchi g'oyani teran tahlil etish uchun muhim ahamiyat 
kasb etadi. Unda tasvirlanishicha, benihoya go'zaljannat bog'ida Farhod 
va Shirin bir qasr ichra nurdan yasalgan taxt uzra barqaror turadilar. 
Mehinbonu ham shu yerda, sevishganlarning ota-onalari ham bu zavq­
u shavqdan bahramand emishlar. Shoirning xulosasiga ko'ra, ishq o'tida 
poklanganlar va ularning yaqinlari Farhod-u Shirinning 

Vujudin o'rtab uI so'z-u gudozi, 
Haqiqatqa badal bo'ldi majozi (8, 449)- tufayli bu saodatga 

loyiq ko'rildilar. 
Dostonda idrok etilishi nihoyatda murakkab bir mavzudan bahs 

etiladi. Jumladan, Xoqon, Mulkoro, Bahrom, Qoran, Moniy, . 
Mehinbonu, Shopur singari obrazlar ham zohirbin kishilar vakili I 

bo'lsalar-da, ular ilohiy fayzdan bahramand bo'lib, komillik sari 
intiluvchi Farhod va Shiringa zulm qilishmaydi, ularga madadkor bo'lishga 
tayyor turishadi. Xusrav, Buzrug Umrnid, Sheruya, makkora zol esa 
nafs bandalari, ularning qalbi zulm va qabohat, makr-hiyla maskanidir. 
Alisher Navoiy Farhod va Shirin singari komil insonlarni komiljamiyat 
vujudga keltirishi va avaylab asrashi lozimligidan o'quvchilarga saboq 
beradi. Bahromning g'alabasi, Arman o'lkasida adolatning tantana qilishi 
buning yorqin namunasidir. Asardagi Suhaylo, Xizr, Suqrot obrazlari 
orqali haqsevarlik, insonsevarlik g'oyalari ilgari suriladi. Shuningdek, 
ular vositasida inson olamning gultoji ekan, uning tafakkur doirasi 
kengligi, ma'rifati, hamida axloq-u najib fazilatlari bilan o'zini komillik 
rutbasida ko'rishga qodirligiga ishora etiladi. Doston so'ngidan Shoh G'arib 
Mirzoga nasihatiarning o'rin olishi zamirida esa ulug' shoirning adolatli 
jamiyat qurish orzusi o'z ifodasini topgan. 

9.4. «LayJi va Majnun. - ishqiy, fojiaviy doston. Asarning tuzilishi, 
yetakchi obrazlari va badiiyati 

Alisher Navoiy «Xamsa»sining uchinchi dostoni musulmon mintaqa 
xalqIari adabiyotida keng shuhrat qozongan Layli va Majnunning dardchil 
ishqiy sarguzashtlariga bag'ishlangan. Bu sayyor mavzu nihoyatda qadimiy 
bo'lib, manbaiarda e'tirof etilishicha, uning badiiy talqini namunalari 
VII asrning ikkinchi yarmidan arab adabiyotida vujudga kela boshlaydi. 

346 



Dastlab qadimgi ko'chmanchi arab qabilalari orasida paydo bo'lgan 
mazkur mahzun qissaning tarixi va tadrijiy takomiliga doir ilmiy 
tadqiqotlarda Majnunning tarixiy shaxsligi masalasi munozarali ekanligi 
qayd etiladi. Jumladan, arab manbalarining ayrimlarida el orasida Bani 
Omir qabilasiga mansub bo'lib, Majnun nomi bilan tanilgan shaxsning 
haqiqiy nomi Qays ibn Mulavvah yoki Qays ibn Muod bo'lganligi 
haqida ma'lumot beriladi. Shuningdek, ba'zt manbalarda Majnunning 
haqiqiy nomi Mahdiy ibn Muod yoki al-Buxturiy ibn al-Ja'd tarzida 
ham uchraydi. Qays o'z qabiladoshi Laylini sevgan va shu muhabbatning 
hijron iztiroblariga doir mungli she'rlar ijod etgan. Shunday qaydlar 
IX asrda yashagan Ibn Qutaybaning (vafoti 889) «Kitob ush-she'r va 
shuaro» asarida ham mavjud. VIII asr va IX asrning boshlarida yashagan 
ba'zi arab tarixchilari, jumladan, Avon ibn Hakim al-Qalbiy (vafoti 
764) hamda Hishom al-Qalbiy (vafoti 819)lar esa Majnunning tarixiy 
shaxsligini inkor etishadi. Ularning fikricha, Majnun tarixiy shaxs emas, 
uning nomi majoziydir, uning nomi bilari·bog'liq she'rlar esa, o'z 
yaqin qarindoshlaridan birining qiziga oshiq bo'lgan ummaviylar 
xonadoniga mansub bir yigitning g'azallari bo'lib, u o'z nomini oshkor 
etmaslik uchun Majnun taxallusini qo'llagan. Y yetti yildan ziyodroq 
davr ichida musulmon davlatlarida sayohatda bo'lgan fors-tojik adibi 
Nosir Xusrav esa o'zining «Safamoma» asarida Arabistonda unga Layli 
hamda Majnun nomi bilan bog'liqjoylarning xarobalarini ko'rsatishgani 
haqida ma'lumot beradi. Ko'rinadiki, Majnunning tarixiy shaxsligi 
qanchalik bahsli bo'lsa, uning to'qimaligi va unga nisbat berilgan 
she'rlaming muallifi masalasi ham shunchalik munozaralidir. Shunday 
qilib, mavzu tarixiga oid aksariyat ilmiy tadqiqotlarda qayd etilishicha, 
dastlab Majnunga nisbat berilgan mungli she'rlar zamirida VIII asrda 
arab adabiyotida uning sevgisiga oid rivoyatlar paydo bo'la boshlagan. 
IX asrdan boshlab esa bunday to'qima voqealar miqdor jihatidan ancha 
ko'payib keng xalq ommasi orasida shuhrat qozongan, uning yangi­
yangi tahrirlari paydo bo'lgan. X asrga kelib Majnun nomi, unga nisbat 
beriluvchi she'rlar hamda uning Layliga bo'lg~n yoniq muhabbati 
haqidagi voqealar tizmasi Arabiston sarhadlaridan oshib, sayyor syujet 
sifatida musulmon xalqlari orasida keng tarqala boshlaydi. 

Layli va Majnun haqidagi dardchil ishqiy sarguzashtlar va bu mahzun 
voqealar tizimining to'laqonli badiiy asar sifatida shakllanib, yozma 
adabiyotdan mustahkam o'rin olishida taniqli ozar shoiri Nizomiy 
Ganjaviyning «Layli va Majnun» (1188) dostoni asos bo'ldi. Albatta, 

347 



bizning bu ta'kidimizning shu mavzuda yaratilgan barcha mustaqil 
asadarga tegishli ekanligi, yangi manbalarda kashf qilinib, ayni 
yo'nalishning o'q ildizlari VIII-IX asdarga (hatto undan oldinroqqa 
ham) daxldor bo'lib qolishi mumkinliginii ham esdan chiqarmaslik 
lozim. Shuningdek, yuqorida qayd qilib o'tganimizdek, she'riy satrlarda 
Layli va Majnunlar no mining tilga olinib, ulaming nomurod muhabbatiga 
doir armonli la'lhalarga ishora qilishjohiliyat davridan boshlanib, hozirga 
qadar davom etayotganligi adabiy haqiqatdir. Shayx Nizomiyning asari 
esa nomlari qayd etilgan maxsus badiiy yaratmalar ijod qilinishining 
debochasi hisoblanadi. Turk adabiyotshunosi Agah Sirri Levend «Amp, 
fors va turk adabiyotlarinda Layli va Majnun hikoyasi. (Anqara, 1957) 
nomli tadqiqotida ayni mavzu bilan bog'liq voqealar asosida yuqorida 
sanalgan tillarda yuz ellikdan ortiq nomdosh, biroq bir-birinini mutlaqo 
aynan takrorlamaydigan dostonlar bunyodga kelganligini e'tirof etgan 
edi. Salohiyatli olim mazkur kitobida o'zi qo'lga kiritishga erishgan asarlar 
haqida mulohaza yuritadi, mavjud ma'lumotlami umumlashtirishga 
muvaffaq bo'ladi. Asar oxirida Layli va Majnun mavzuidagi dostonlar 
va ulaming muallifi to'g'risida ixcham ma'lumotnomadan iborat ro'yxatni 
ilova qiladi. Biroq Agah Sirri Levendning bu qaydlarini ham hali tugal 
deb bo'lmaydi. Chunki o'sha mavzuda juda katta jug'rofiy hududlarda 
yozilgan barcha asarlar ro'yxatini bir muallifning tugal to'plashi qiyin, 
albatta. Masalan, Shamsuddin Shohin (1859-1893) 1888-yilda Buxoroda 
tojik tilida «Layli va Majnun» dostonini yozdiki, bu asar, hatto shu 
muborak zaminda istiqomat qilayotgan ko'pchilik mutaxassislarga ham 
tanish emas. Bunday dalillaming yana ko'plab topilishi muqarrardir. 

Vlug' o'zbek shoiri Alisher Navoiy «Xarnsa.ning uchinchi dostonini 
ijod etayotganida, Nizomiy Ganjaviy, Amir Xusrav Dehiaviy, Ashraf 
Marog'aviy, Shayxim Suhayliylarning shu mavzuda yozilgan asarlari 
bilan yaqindan tanish edi. Buyuk salafva tengdoshlarining ushbu mavzuga 
oid masnaviylariga yuksak ehtirom bilan baho bergan ulug' shoir «Layli 
va Majnun» dostonini yozishdan ko'zlagan maqsadi bu sayyor syujetni 
yanada takomillashtirish, unga sayqal berib, yangicha jilo baxsh etish 
ekanligini quyidagi misralarida aks ettiradi: 

Avvalda ko'p ayladim taamul, 
To ko'ngluma kirdi bu taxayyul. 
Kim, Ganjada ganjlar yoshurg'on, 
Har ganjigakim yasadi qo'rg'on. 
Yo hind najodi hinduviyzod, 

348 



Kim, qasrlarini qildi obod. 
Ham qal'a uchun kerakdurur shahr, 
Ham qasrg'a bog'-u sabzadin bahr. 
Bo'isa manga fursat uI qadar chog' 
Kim, shahr ila tarb solibon bog'. 
Bog'ini riyozi xurram etsam, 
Shahrini savodi a'zam etsam (9, 43-44). 

Shoir ko'chirilgan iqtibosning dastlabki baytida ko'ngliga mana shu 
o'y kelguniga qadar juda teran mulohaza yuritganini ifoda etadi. Shubhasizki, 
bu taxayyul «Layli va Majnun» dostonining loyihasi (dastlabki chizgilari) 
umumiy rejasi edi. Bunday ishoralar parchaning keyingi misralarida yanada 
tepanroq badiiy in'ikosini topgan. Jumladan, «Ganjada ganjlar 
yoshurg'on»,- deganda, ulug' shoir Nizomiy Ganjaviyning «Panj ganj»ini 
nazarda tutadi. Har ganjdan yasalgan «qo'rg'onlar» esa o'sha ganjina 
tarkibidagi dostonlardir. Ayni masnaviylari bilan Nizomiy Ganjaviy Sharq 
xalqlari orasida mashhur bo'lgan sayyor syujetlarni bir joyga to'pladi, 
u1arga badiiyat libosini kiygizib, har birini u1kan bir qo'rg'on monand 
to'laqonli badiiy asar holida yozma adabiyot olamiga olib kirdi. 

Arnir Xusrav Dehlaviy ham o'z navbatida o'sha «qo'rg'onlar»ni 
yangi go'zal qasdar bilan obod qildi. Alisher Navoiy mantiqiy-badiiy 
tafakkurini tadrijiy rivojlantirar ekan, qasrni ko'zni qamashtiruvchi 
bog'-u bo'stonlar bilan bezash lozimligini ta'kidlaydi. Alisher Navoiy 
nigohida, Layli va Majnunning dardchil ishqiy sarguzashtiga 
bag'ishlangan Nizomiy Ganjaviy dostoni bir qo'rg'on bo'lsa, Xusrav 
Dehlaviy masnaviysi unga yanada ko'rkarnlik baxsh etgan qasrdir. Ulug' 
shoir o'zining turkiyda bunyod qilingan dostoni haqida ham badiiy 
mushohada yuritishni unutmaydi. Alisher Navoiyning talqinicha, o'z 
qalami tuhfa qilgan doston o'sha «qal'a»lar ichra «savodi a'zam» -
ulkan shahar hamda qasdar husniga husn qO'shuvchi «riyozi xurram» 
- gullab-yashnagan bog'dir. Baytlarda keltirilgan bunday ajoyib tamsillar 
vositasida Alisher Navoiy salaflar yaratgan asarlardan yuksak badiiy 
zavq olib, ta'sirlanganini, ular istiqbolida turib, o'sha masnaviylar 
«panjasiga panja urishga» yaroqli doston yozishday g'oyat murakkab 
vazifani bo'yniga olganligini o'quvchilardan sir tutmaydi. 

Alisher Navoiy «Layli va Majnun» dostonining xotimasida ham 
salaflari ijodi hamda o'z asarining fazilatlari xususida qiyosiy badiiy 
mushohada yuritadi: 

Men xastaki, bu raqamni chektim, 

349 



Tahriri uchun qalamni chektim. 
Yozmoqta bu ishqi jovidona, 
Maqsudum emas edi fasona. 
Mazmunig'a bo'idi rub mayli, 
Msona edi aning tufayli 
Lekin chu raqamga keldi mazmuo, 
Msona anga Iibosi mavzuo. 
Du ertli g'arazkim uI gurube 
Kim, sO'Jda ayon qilib shukuhe, 
Du noni ... uchun bo'lub raqamkash, 
Safha yuzin ettilar muoaqqash. 
Gar nuktalari jahonni tutti, 
G'avg'olari ins-u jonni tutti. 
Chun forsi erdi nukta shavqi, 
Ozroq erdi anda turk zavqi, 
VI til bila nazm bo'idi malfuz. 
Kim, forsi anglar o'idi mahzuz. 
Men turkcha boshlabon rivoyat, 
Qildim bu afsonani hikoyat 
Kim, shuhrati chun jahong'a to'lg'ay, 
Turk eliga dog'i babra bo'lg'ay (9, 310-311). 

Keltirilgan mazkur iqtibosda ulug' shoir ushbu sayyor mavzuning 
badiiy talqini Xususidagi ikki muhim jihatga o'quvchi e'tiborini qaratadi. 
Dastlab asar muallifming bu <<jovidoIla» - abadiy ishq haqida doston 
yozishdan muddaosi shunchaki afsona so'zlash bo'Irnay, balki bag'rida 
turk xalqi «zavqilJ)ni yashirgan davrning ulug' dardlarini badiiy 
umumlashtiruvchi bir doston yozishdan iboratligini yoniq satrlarda 
ifodalashga erishadi. <<AfIDna anga hbosi mavzun» misrnsi orqali turldy dostonda 
qadimiy mavzu har jihatdan yangicha badiiy jilo topganligiga ishora qilinadi. 
Bu holat, ayniqsa, qahramonlar ichki kechinmalari tasvirida yaqqol 
namoyon bo'ladi. Asardagi tabiat manzaraIari ham doston ishtirokchilarining 
murakkab ruhiy holati badiiy ifodasiga xizmat qildiriladi. 

«J..ayli va MajnunlJ) dostoni «Xamsa» tarkibidagi nisbatan ixcham 
masnaviylardan biri bo'lib, aruzning hazaji musaddasi ahrabi maqbuzi 
mahzuf (mafulu mafo'ilun faulun -v v-v- v-) bahrida bitilgan. Doston 
38 bobdan iborat. Asarning dastlabki to'qqiz bobi an'anaviy muqaddima 
(hamd, na't, ustozlar, Sulton Husayn Boyqaro, Badiuzzamon Mirzo 
madhi va «VI tun mahobati ta'rifi») bo'lib, lO-bobdan asar asosiy 

350 



voqealarining badiiy ifodasi boshlanadi. Masnaviyda qalamga olingan Layli 
va Majnun fojiaviy ishqiy sarguzashtlari tasviri seviShganlaming vafoti 
bilan intiho topadi. Dostonnning so'ngi uch bobi uning xotimasidir. Unda 
«Ishq ta'rifidakim ... », shahzoda Sulton Uvays Bahodir madhi hamda 
ulug' shoir «dard navhasi» «<dard nolasi»), deya e'tirof etgan «Layli va 
Majnun» voqealari yakuniga bag'ishlangan boblarga ham o'rin beriigan. 

Asarning «UI tun mahobati ta'rifi» nomli 9-bobini o'ziga xos 
boshlanma tarzida talqin etish mumkin. Ulug' san'atkor bu bo'limda 
navoiyona bir uslub bilan buyuk ustozlari asarlariga bo'lgan o'zining cheksiz 
ehtiromini go'zal badiiy ifoda etadi hamda tun va hotif (g'aybdan ovoz 
beruvchi) obrazlari vositasida «Ma'nisi daqiqu lafzi shirin», «dard-u 
so'zi ko'prak» bo'lishi nazarda tutilgan dostonining asosiy voqealari 
tasviriga kirishadi. Tun, chaqin, yomg'ir timsollari va ishqqa berilgan 
ta'rif-u tavsiflar orqali ulug' shoirning tayanch muddaosi asar 
qahramonlari ruhiy holati va ichki kechinmalarining jozibador tasvirini 
yaratish ekanligi anglashilib turadi. Ulug' shoiming vujudi qorong'u zulmat 
asiri bo'iganda, u taxayyul otiga erk beradi. Xayol tavsani (chopqir oti) 
Arabistonga yetishi bilan ishq hidini tuygani bois chopishdan to'xtaydi. 
Axir, u ishq vodiysiga yetgan edi-da! Bu vodiydan o'tish esa nihoyatda 
mushkul. Boz ustiga otning oyog'i ham oqsoqlanib qoladi. Bu ham 
yetmaganidek, bulut ko'z yummay yosh to'ka boshlaydi. Tungi shamoining 
dahshat solib esishi yorng'ir shiddatini kuchaytiradi. Ba'zan-ba'zan Tur 
tog'i uzra chaqnagan chaqin quyosh Sharqni yoritganidek tog'ni 
shu'lalantiradi. Mana shunday vahimali tun bag'ridagi chaqin yog'dusida 
Hay qabilasi ko 'zga tashlanadi. Xayolot olamiga g'arq shoir bunday hayratli 
manzaradan ko'z ocholmay qoladi. U (shoir - satrlarda harakatlanuvchi 
qahramon) tong yeli tun kulini supurganidagina, bir lahza orom oladi. 
U yana aql-u hushini egallagan tun tafsilotlari haqida o'z-o'ziga savol 
bilan murojaat qiladi: «Bu tunmi yoki balo dashtidan nishona - qorong'u 
kunrni?! Har tomondan of at yog'iladi, nahotki, jahonda shunchalik 
ko'p jaholat bor bo'lsa?! Bu qanday zulmatli vodiy ekanki, hatto, 
nafas yo'lini qorong'ulik tutadi?!» Ulug' shoir-she'r qahramoni poyonsiz 
savollariga javob topishga uigurolmay g'oyibdan nido keladi: 

Kim: «Keldi bu dasht-ishq dashti, 
Jon ofati keldi sarguzashti. 
Har barqki ko'rdung ozari ishq, 
Har lam'asi barqi xanjari ishq. 
Har tiyra sahob zulmat andud, 

351 



Gardun uza isbq o'tidin dud. 
Yomg'ur dema, qatrai bahoron, 
Isbq aylabon anda tiyrboron. 
Darranda sibo'kim solib sbo'r, 
Bu dasbtda bar taraf usbog' mo'r (9, 53). 

Shu tariqa hotif - g'oyibdan kelgan sado ulug' shoirga Layli va 
Majnunningjonso'z ishqi haqida hikoya qiladi. Ayni mavzuda o'ziga qadar 
qalam tebratgan ulug' salaflr hamda unga shunday noyob asarni bunyod 
etish uchun to'g'ri yo'l ko'rsatgan hotifga tasannolar aytiladi: 

VI nav'ki hotif yetti irsbod, 
Men bam qildim fasona bunyod (9, 57). 

«Layli va Majnun» dostonida ishq talqini «Xamsa» tarkibidagi boshqa 
masnaviylarga nisbatan batamom ayricha yo'sinda hal etiladi. Dostonda 
naql qilinishicha, Qays Hay qabilasidajoylashgan maktabga o'qish uchun 
beriladi. U o'qishga kelgan kuni Layli xasta bo'lgani sababli mashg'ulotda 
yo'q edi. Layli sog'ayadi va maktabga keladi. Qays Laylini va u Qaysni 
ko'radi, nigoh-nigohga tushishi bilan qalblarga ishq otashi tutashadi. Firoq 
va hijron azoblari o'sha kundan boshlanadi. Ushbu dostonda qahramonlar 
holatida sukr (mastlik, sarxushlik, o'zidan ketish) alomatlari bag'oyat 
baland. Layli va Majnun visol onlaridagi qarashlar to'qnashuviga dosh 
berolmaydilar va ular tabiatida mastlik, behushlik kayfiyati yuz beradi. 
Ilk uchrashuv manzarasi Laylining tuzalganidan shodlangan ustodning 
hamma shogirdlarini darsdan ozod qilgandan soOng, Layli va qizlar gulshan 
sayriga chiqqanlarida sodir bo'ladi. 5-6 yoshlardagi bu norasida go'daklar 
bir-birlariga ro'baro' kelganlarida, Qays bexosdan ishq haqida so'zlaydi. 
Uning ruhiy holatidajiddiy o'zgarishlar paydo bo'ladi. Qaysning hushidan 
ketishi Laylini sarosimaga soladi. Ikki kanizak kelib qizni bu tashvishdan 
xalos etishadi. Majnundagi junun - ishq tufayli. U o'ta yuksak harorat 
bilan Laylini (uning timsolida Allohni ham) sevadi. Biroq bu muhabbatga 
Laylining otasi rozi emas. Chunki Qays mansub bo'lgan Bani Omir 
qabilasi mavqe-e'tibor jihatidan Hay qabilasidan birmuncha past. Shunday 
gapni davlat-u sarvat xususida ham aytish o'rinlidir. Barcha to'siqIar ana 
o'sha nuqtadan boshlanadi. o'rtaga Ibn Salom qo'shiladi. U arablarning 
Bani Asad qabilasidan. Dostonning 18-bobida Ibn Salom xususida shunday 
satrlar bor: 

Ham xayJi Bani Asadg'a voli, 
Yuz xayJi Bani Asadcba moli (9, 128). 

Laylining otasiga ma'qul kelganjihat ham Ibn Salomning ana o'sha 

352 



nufuzi, molidir. Doston voqealarining keskin tus olishi Ibn Salom 
sovchilarining katta sovg'a-salom bilan Layli mansub xonadonga 
kelishidan boshlanadi. . 

Qaysdagi ishq jununi kun sayin emas, hatto, soat sayin ortar edi. 
Qabila oqsoqollarining maslahati bilan Qays islom olamining muqaddas 
sajdagohi-Ka'baga olib boriladi. Muborak va muallaq mo'jizaviy tosh­
«hajar ul-asvacI. qarshisida Qays Yarntganga munojot qilib, o'z «dardi.ga 
shifo tilashi lozim edi. Qarang, Qays Egamdan nimalarni iltijo bilan 
so'raydi: 

Ko'oglumga fazo barimi isbq et, 
Jonimg'a g'izo nasimi isbq et! 
Isbq isidin et damimni mushkin. 
Ishq o'tidin et yuzumni rangin! .• 
Jonimg'a sol uI sharorani bam, 
Boshimg'a or ushbu xorani ham. 
Ko'nglum g'am na to'q ayla, yo rab! 
Isbq ichra meni yo'q ayla, yo rab! 
Derlar manga: «Isbqni unutg'il, 
Layli g'amidin kanora totg'il •• 
AIlob, AIlob bu ne so'z o'lg'ay, 
VI qavmg'a Tengri uzr qo'lg'ay .•• 
Layli isbqio tanimda jon qil, 
Layli sbavqio ragimda qon qil. 
Dardini najotim. et, Dohi, 
Yodini bayotim. et, Dohi! (9, 145-146). 

Majnunning ushbu munojoti g~oyaviy mazmuni, ishqqa bo'lgan 
baland mas'uliyati jihatidan Farhodning Xusrav bilan qilgan 
munozarasiga juda yaqin turadi. Alisher Navoiy qalami bilan nash'-u 
namo topgan bu yuksak e'tiqodli oshiqIarning ma'naviy-ma'rifiy olami 
boy. Vlar shunchaki bulhavas oshiq emas, balki xudoboxar, sabr-u 
bardoshli, hayo va iboni, shar'iy axloq taIabIariga rioya qilishni bir 
lahza ham unutmaydigan, iymon-e'tiqodi butun insonlardir. VIug' shoir 
kitobxon qalbida shubha uyg'otmaslik maqsadida ularni tanho qoIdiradi, 
dil rozini aytish uchun shart-sharoit hozirlab beradi. Biroq 
sevishganlaming barcha sa'y-u harakatlari ruhiy-ma'naviy muloqot 
doirasidagina qohb ketadi. Na Farhod va na Majnun faoliyatida odobsizlik, 
jismoniy yaqinlashishga mayl alomatiari, shariati islomiya ahkomlariga 
xilofharakatlar ko'zga tashlanmaydi. Aniqrog'i, shar'iy axloqiy talablar 

353 



uJarni ma'lum nuqtaga tortib turadi. Shuningdek, qanoat va qone'lik 
tamoyillari ham. borki, Farhod-u Majnunlar unga qat'iy rioya qiladilar. 
«Layli va Majnun. dostonida «Farhod va Shirin.dagi Shopurni xotirga 
keltiruvchi bir timsol mavjud. To'g'ri, ularning mavqe va ijtimoiy 
hayotdagi o'rni birday emas. Shopur - Eron farzandi, u jahongashta 
tijoratchi, dunyo kezgan, yurt ko'rgan «base achchiq-chuchuklarni» 
boshidan kechirgan inson. Muhirni, u faqat pul topish, uni sanash va 
rno'may foyda izidan quvuvchi, ma'naviy olami qashshoq kimsa emas. 
Shopur-ma'rifatli, fahm-u farosatijoyida bo'lgan shaxs. V o'z va o'zgalar 
qalbi ila sirlasha oladi. Shuning uchun u Farhodni o'zi uchun kashf 
qiladi, uning qalbi tubida pinhon darddan ogoh boola oladi. Shunday 
jasur, hozirjavob, hunarli insonga madad qo'lini cho'zishni o'zi uchun 
sharaf hisoblaydi. Farhod va Shopurdagi ma'naviy-ma'rifiy uyg'unlik 
ularni shu qadar yaqinlashtiradiki, natijada bu ikki birodar yagona 
rnaqsad yo'lida birday xizmat qiladi. Shopur tabiatida Axiy «<Sab'ai 
sayyo~dagi birinchi hikoyat qahramoni)ga xos fazilatlar namoyon 
bo'ladi. «Layli va Majnun.da Navfal shunday qiyofada ko'zga tashlanadi. 
Avvalo, mushohada qilib ko'raylik, Shopur, Navfal, Axiylarning 
voqealar to'qimasiga olib kirilishi hayot haqiqatiga rost keladimi? Vlar 
sun'iy ravishda o'ylab topilgan to'qima timsollar emasmi? Dadil javob 
berish mumkinki, ushbu qahramonlar o'zlari mansub asarlarda faoliyat 
ko'rsatmasa, o'sha dostonlarda norasolik, kemtiklik yuz berardi va o'sha 
badiiy yaratmalarning adabiy-ma'rifiy Qadri bu qadar yuksakda bo'lmas 
edi. Xalqiyatda «ahli dar~ degan ibora mavjud. Vning paydo bo'lishi esa 
tasodifiy emas. Dard bor joyda uni his etuvchi, himmat qo'lini 
cho'zuvchi insonlarning bo'lishi shak-shubhadan xolidir. Fikrimizcha, 
o'shanday zaminda «ahli dar~ iborasi tug'ilgan. Navfal ana shunday 
ahli dardlardan biri edi. V tasodifbilan sahroda jonivorlar bilan sirlashib, 
qalbiga taskin berib yurgan Majnun bilan uchrashib qoladi. Navfal -
o'z ma'naviy olamiga ega sarkarda. U faqat nayzabozlik qilish, qilich 
chopishni emas, insonlar qalbiga quloq tutishni ham biladi. Qaysning 
tashqi ko'rinisbi uni hayratga soladi. Biroq u bilan muloqotjarayonida 
Navfal uchunjuda ko'p sohalarga oydinlik kiritiladi. Sarkardaning Qaysga 
doir tasavvuri ijobiy tomonga o'zgaradi. Ayniqsa, Qaysdagi boy 
ma'naviy-ma'rifiy olam Navfalni hayratga soladi va unda shunday 
dardmand (ishq dardiga giriftor), bama'ni yigitga madad berish istagi 
tug'iladi. Navfal Laylining otasiga murojaat qiladi, uni yo'lga solmoqchi, 
murosaga keltirmoqchi bo'ladi. Biroq sarkardaning bunday savobli 

354 



urinishlari hayf ketadi. Tabiiyki, muIoqotda mag'Iubiyatga uehragan 
shijoatli Navfal jismoniy kuehga tayanmoqehi bo'ladi. SarbozIari bilan 
Laylining otasiga qarshijangga hozirlik ko'radi. U Layli mansub qabilani, 
uning sardorini kueh bilan taslim qilish maqsadida qurol ishlatish payiga 
tushadi. Ishqday daxlsiz insoniy tuyg'uning zo'ravonlik qurshovida qolishi 
va uning shu yo'l bilan hal etilishi Alisher Navoiyga rna'qui emas edi. 
Biroq asarga o'sha voqealar tasvirini kiritmaslik ham tabiiylikka xilof 
bo'lardi. Shuning uchun ulug' shoir ana shunday tang vaziyatdan 
chiqishning xolisona va tinch yo'llarini izlaydi. Dostonga kiritilgan tush 
manzarasi tasviri ana o'sha ijodiy izlanishlarning sarnarasidir. 

Asardagi tasvirga ko'ra, Majnun tushida Laylini ko'radi. Layli o'z 
sevgilisiga xabar beradi: «Agar Navfal qabilamiz (Hay qabilasi) ustiga 
qo'shin tortsa, otam meni o'ldirmoqehi •. Bu shum xabar Majnunga 
yashinday ta'sir qiladi va u Navfal huzuriga boradi. Majnunning iltijolari 
tufayli sarkarda jang qilish fikridan qaytadi. Lekin u Majnun bilan mutlaqo 
xayrlashib ham ketmaydi. Sarkarda Navfal jo'mardiarcha yo'l tanlaydi. 
O'zining bo'yga yetgan qizini Majnunga nikoh qilib bermoqchi bo'ladi. 
Shunday qilib, bir keehada bir yoqda Layli va Ibn Salomning, ikkinchi 
tarafda esa Navfalning qizi va Majnunning nikoh to'ylari bo'lib o'tadi. 
Muhimi, har qanday vaziyatda ham Alisher Navoiy o'z qahramonlarini 
himoya qiladi, ular pokligiga ozor yetkazadigan bareha urinishlar oidini 
olish, bartaraf qilishning tabiiy, ishonarli omillarini topadi. Nikoh to'ylari 
bo'lib o'tadi, biroq Alisher Navoiy talqinidagi qahramonlarning pokligiga 
qilcha bo'lsin, xalal yetmaydi. Navfalning qizi bilan Majnun tanho 
qoladilar. Kelin Qaysga iltijoli nazar tashlab, o'z sevgilisi borligi va otasi 
irodasiga qarshi borolmay, to'yga rozi bo'lganligini rna'ium qiladi. Ayonki, 
o'zi ishq o'tida yonayotgan Qays Navfal qizining irodasiga zid borolmas 
edi. U o'sha lahzadayoq kelinga taloq-rozilik berib, o'zi Najd tog'iga qarab 
yo'loladi. Ibn Salom va Laylilarning mushkuli ham ana shunday ishonarli 
darajada hal etiladi. Kuyovning xafaqon xastaligi bor edi. Orzusining 
ushalishi va to'y shodiyonalaridan ko'proq ichib qo'yganligi sababli Ibn 
Salomning o'sha kasalijazaba qiladi. U hushsizlanib yotib qoJadi. Fursatdan 
foydalangan Layli kelin libosida uni tark etadi. Shu tariqa Layli va 
Majnunlarning pokizaligi saqlab qolinadi. Asar xotirnasida jisman 
birlashish baxtiga muyassar bo'lrnagan oshiq-u ma'shuqalar ruhan 
shunday baxtga erishadilar. 

Alisher Navoiy ikki sevishgan qalb sohiblarini yana o'sha qorong'u 
tun qo'ynida uchrashtiradi. Layli Ibn Salomning notobligi tufayli dashtga 

355 



yo'l olgan bo'lsa, Majnun ham taqdir taqazosi bilan kitobxonga tanish 
ishq vodiysiga ravona bo'lmoqda edi. Tasvir va tamsillar o'zgaradi. 
Kitobxon ko'z o'ngida dahshatli bir manzara emas, aksincha, sokin 
ruhiyat hukmron bo'lgan ishq vodiysida sevishganlar dardlashadilar. 
Oshiq - ma'shuqIar bir-birlarining vasliga etishganidan butun borliq 
xushnud tin olmoqda: hayvonlar, o'simliklar-barcha-barcha mavjudot 
sukut saqlaydi. Pok muhabbat sohiblari ruhan birlashadilar. Ikkilik o'rnini 
birlikka-tavhidga bo'shatib beradi: 

Majnun sog'inib o'zini Layli, 
Aylar edi noz-u ishva mayli. 
Layli o'zioi sog'indi Majnun, 
Shukr ettiki, yori enli maqnm. 
VI bu bo'ldi-yu lek bu 01, 
Topmadi aroda ikkiIik yo'l. 
Har ishki o'tub haloklikdin, 
Ayru emas enli poldikdin. 
Ishq ahli bu nav' o'isalar pok, 
Gar vasl muabbad o'isa nebok? 
Oshiqld murodi kom bo'lg'ay, 
Oshiqlik 80ga harm bo'lg'ay. 
AJqissa 01 iIdd yori dilb8Od, 
Chun qildilar o'yla vasl payv8Od. 
Payv80di sipehrning uzuIdi, 
Oh8Ogi jafo yana tuzuldi. 
Yolg'on kunlariga bo'idi rog'ib, 
Kim, qildi toIu' subhi kozib (9, 250). 

Layli va Majnun o'rtasidagi pok muhabbat sevishganlarni Ruhi 
MutIaqqa yaqinlashtiradi. Ular bir-biriga mazhar bo'lganligi bois pok 
ishq bilan shunday ma'naviy yuksaklikka ko'tariladilarki, natijada qalblari 
ilohiy fayzdan babra oladi. Tong otishi bilan hajr iztiroblari yana qalbida 
o'sha haroratli muhabbat tug'yon urganlarni o'z iskanjasiga ola boshlaydi. 
Majnun Najd tog'idan makon topadi. U vahshiy hayvonlar va qushlar 
bilan unslashib, Layli qabilasini kuzatardi. Tabiat Qaysni o'z bag'riga 
chorlaydi, unga tasalli beradi, mehr ko'rsatadi. o'g'illarining Navfal 
uyidan ketganini eshitgan ota-ona ham g'am-anduhlarga bardosh 
berolmay dunyodan o'tishadi. Majnun tushida ularning vafotidan voqif 
bo'ladi. U qabristonga kelib ham ota-onasi, ham sevgilisidan ayrilgani 
uchun zor-zor yig'laydi, nihoyatda ko'p iztirob chekadi. Parhodning 

356 



Shirinning o'lgani haqidagi xabarni eshitganidan soOng jismi 
parokandalikka yuz tuta boshlagani singari Majnunning tanasi ham 
zaiflasha boshlaydi. Ayni choqda Qaysning boshiga tushgan bu kulfatlarga 
o'zini sababkor bilgan Laylining ruhiy holatida ham shunday 
o'zgarishlar kuzatiladi. Qattiq iztirobdan Layli tanasida kuchli harorat 
paydo bo'ladi. Tabiblar bu kasallik oldida ojiz edilar. Shu tariqa Layli 
ahvoli boIgall sari og'irlashadi. U onasiga so'nggi armonlarini so'zlarkan, 
Majnunning kelishini, unga o'z farzandlariga qilgan munosabatlari 
yanglig' mehr ko'rsatishlarini o'tinib so'raydi. Qays ayni paytda g'oyat 
xastahol yotardi. Tasodifan quloqlariga bir nido kelib, Laylining o'lim 
oldida ekanliginidan xabar beradi. Majnun jismida zaiflik sodir bo'lgan 
bo'lsa-da, qoplon yoinki tog' kiyigi singari Hay qabilasi tomon yo'l 
oladi. Layli endi onasiga aytadigan vasiyatlarini tugatish arafasida edi: 

Layli qilibon safarg'a niyat, ' 
Aylardi anosig'a vasiyat. 
Bar nuktaki aylabon guzorish, 
Majnunni qilur edi suporish. 
Kim, kirdi uy ieMa yori joDi, 
Yo'q, yo'q)d rafiqi jovidoDi, 
Dir-birga nazar kushod topti, 
Ham bu va ham uI murod topti. 
Jononig'a uI Bdo qilib jo" 
Du jon beribon nechukki jonon (9, 290) 

Shunday qilib, LayJi va Majnunning dardchil ishqiy sarguzashtIari ikki 
sevishganlaming vafoti bilan yakunJanadi. Ulug' shoir «Xarnsa.ning ikkinchi 
dostoni cFarhod va Shirin~ pok ishq insonni ruhiy-rna'naviy yuksaklikka 
ko'tarishi asar qahramonlari sarguzashti asosida tasvir etilgan edi. «J.ayJi va 
Majn~ ayni g'oyaning yangicha jilodagi badiiy ifodasi ko'~ tashlanadi. 
Farhodning rna'ruat martabalaridan odimJashida Suhayio, Xizr, Suqrot 
singari donish ahli qo'l beIgaIl bo'lsa, Majnunga Navfill madadkor bo'ladi. 
Biroq ishq falsafasini teran ang1ash bobida Navfill Farlladga madadkor bo'Jgan 
uIug'~ teng1aWlolmaydi. U jGmniy ~ isOOnadi. Hay qabiJasi bosbIig'i, 
Ibn Salom singari obrazlar timsolida ilohiy fayzdan bebahra kishi1aming 
qiyofasi namoyon bo'Jadi. cLayli va Majnumdagijozibadorlik qahmmonJaming 
ruhiy holati tasviri, tabiat rnanzaralarinin ramziy-rnajoziy mohiyat kasb 
etishi, tush Javhalarining kehijakdan xabar berishida yaqqol ko'7ga tashlanadi. 

9.5. cSab'aI sayyon - Navoiy nazmining y yetti sohir tuhfasi 

357 



Alisher Navoiyning «Sab'ai sayyor. (Y yetti musofir, sayyoq) 
dostoni ulug' shoir «){amsa.si tarkibidagi masnaviylardan tuzilishiga 
ko'ra tubdan farq qiladi. Dostonning tuzilishi «Ming bir kecha., 
«To'tinoma. asarlari singari bo'lib, uning boblari voqea ichida voqea 
tarzidajoylashtirilgan. 1484 yilda ulug' shoiming o'z e'tirofiga ko'ra bor­
yo'g'i to'rt oyda yakunlangan dostonning hajmi besh ming bayt 
atrofidadir. Bahrom Go'r va uning ma'shuqasi Diloromning sevgi 
sarguzashtlari asaming qoliplovchi, y yetti iqlim yo'lidan keltirilgan y 
yetti musofiming y yetti rangdagi qasrda ijtimoiy-siyosiy, axloqiy-falsafiy 
muammolardan bahs etuvchi voqealari qoli planuvchi hikoyatlardir. 

Asarning bosh qahramoni Bahrom Sharq xalqlari adabiyotida juda 
ko'p murojaat etilgan an'anaviy obrazlar sirasiga mansub. Uning zamiri 
qadimiy mifologiyaga borib taqalishi bilan bir qatorda, tarixiy 
manbalarning guvohlik berishicha, Sosoniy hukmdorlardan Varaxran 
V (hukmronligi 418-438) bilan ham bog'liqdir. Alisher Navoiy «Tarixi 
muluki Ajam. asarida Bahromning go'r (xachir) oviga mayli ko'proq 
bo'lgani uchun xalq orasida «Bahrom Go'r. laqabi bilan tanilganligini 
e'tirof etadi. Shuningdek, muallif Bahromning shijoatliligi, jasurligi 
bilan aloqador tarixiy ma'lumotlami ham keltiradi. Unga ko'ra, Sosoniy 
hukmdor Yazdijurd vafot etgach, undan zulm ko'rgan arkoni davlat 
mamlakatni uning o'g'li Bahromga topshirishni istashmaydi. Ardasher 
naslidan Kisro nomli kishini taxtga o'tqazadilar. Bundan xabar topgan 
Bahrom No'mon bilan Yazdijurd saltanatini egallashga harakat qiladi. 
Arkoni davlatga uning uchun toj-u taxt ota meros ekanligini ta'kidlaydi. 
Bahrom va Kisro o'rtasida talosh bo'lgan saltanat tojini ikki och arslon 
orasiga qo'yishga va bu ochofatlarni mahv etgan qahramon mamlakat 
podshohi bo'lishiga qaror qilinadi. Kisro bosh salomatligini g'animat 
bilib bu ishdan voz kechadi. Bahrom esa arslonlarni halok qilib mamlakat 
tojini boshiga kiyadi va adolatli siyosat yurgizadi (Alisher Navoiy. Asarlar. 
O'n besh tomlik. 14-tom, Toshkent, 1967, 218-bet). 

Bahrom Go'r haqidagi rivoyat va afsonalar hamda tarixiy 
manbalardagi ma'lumotlardan ijodiy foydalangan taniqli fors-tojik shoiri 
Abulqosim Firdavsiy yozma adabiyotda ilk bor shu mavzuga bag'ishlangan 
doston ijod etdi. Shoir «Shohnoma»si tarkibidan o'rin olgan ushbu 
asarda Bahromning shohligi tarixi va u bilan bog'liqjuda ko'plab afsona 
hamda rivoyatlar o'zining badiiy talqinini topgan. Doston muallifi asarda 
Bahromni nihoyatda shavkatli va adolatli podshoh, vatanparvar bahodir, 
pahIavon va mohir ovchi sifatida tasvirlash bilaR birga uning aysh-

358 



ishratga mayli yuksakligi hamda qahr-g'azabi quyushqonidan chiquvchi 
dahshatli shaxs ekanligini ham badiiy ifoda etadi Dostondagi shoir 
qalamida badiiy sayqallashtirilgan eng mashhur lavha - Bahromning 
Munzir tomonidan unga hadya etilgan kaniza.k xushovoz xonanda Ozoda 
bilan ovga chiqishidir. Shoh Bahrom o'zining kiyik ovlashdagi san'atini 
ko'z-ko'z etish maqsadida Ozodadan qarshisidagi jonivorlami qanday 
otishni so'raydi. Ozoda tomonidan qo'yilgan shartga ko'ra, u ota kiyikning 
ikki shoxini o'q bilan kesib tashlab uni ona kiyikka, ona ldyikni esa o'q 
otib ota kiyikka aylantirmog'i, shuningdek, keyingi kiyikning oyog'ini 
o'q bilan uning qulog'iga bog'lamog'i lozim edi. Shoh Bahrom 
Ozodaning shartlarini qoyil maqom qilib bajaradi. Biroq kanizak uning 
mohirligini olqishlamagani uchun uni ot bilan toptab o'ldiradi. 

Ulug' ozar shoiri Nizomiy Ganjaviy «Panj ganj.ining to'rtinchi 
dostoni «Haft payka~ (<<Y yetti go'zal.)da ham Firdavsiy asaridagi 
singari ov lavhasi qalamga olinadi Bundagi kanizalming nomi Fitna 
bo'Iib, u Bahromga faqat kiyikning oyog'ini uning qulog'iga bog'lashni 
shart qilib qo'yadi. Arnir Xusrav Dehlaviy «Xamsa.sidagi «Hasht 
behisht. «<Sakkiz jannat.) dostonida esa Bahromning kanizagi sifatida 
tanitilgan Dilorom ov chog'ida ota kiyikni ona kiyikka, ona kiyikoi esa 
ota kiyikka aylantirishni talab etadi. Har ikkala ijodkor asaridagi kanizak 
obrazi mag'rudigi bois jazolansa-da, o'limga hukm etilmaydi. Oradan 
ancha vaqt o'tgach, ular Bahrom bilan qayta topishadi. Nizomiy Ganjaviy 
dostonining asosiy qismi Bahromning tug'ilishi bilan boshlanadi. Shoir 
zoIim ota Yazdijurddan yaxshi farzand tug'ilishi mumldnligi, buning 
hammasi tarbiyaga borib taqalishiga e'tibomi qaratadi. Dastlab No'mon, 
keyinchalik uning o'g'Ii Munzir taIbiyasini ko'egan Bahrom adola.tli 
hukmdor bo'Iib yetishadi. Xusrav Dehlaviy «Hasht behisht. dostonining 
asosiy voqealarini Bahromning taxtga chiqishi lavhasi bilan boshlaydi. 
Shoir Bahrom Go'r haqida sakkizta hikoya so'zlashni muhim deb biladi. 
Hikoyalar hind folklori namunalari asosida ijod etilgan bo'lib, ulardagi 
ko'tarinki ruh, baytlarning badiiy san'atlar bilan mohirona 
ziynatlanganligi o'quvchiga estetik zavq bag'ishlaydi. Alisher Navoiy 
zamondoshlaridan Ashraf Marog'aviy .Xamsa.si tarkibida ham Bahrom 
Go'r sarguzashtlariga bag'ishlangan «Haft avrang. (<<Y yetti taxt.) 
nomli doston mavjud. Asarni qiyosiy o'rgangan taniqli adabiyotshunos 
S.Hasanov quyidagi umumlashma-xulosalarini bayon etadi: 
«Ashrafning «Haft avrang. asari alohida syujet va kompozitsion tuzilishga 
ega bo'lib, Nizomiy, Xusrav Dehlaviy va Alisher Navoiy dostonlaridan 

359 



keskin farq qiladi. Ko'plab shoirlaming tatabbu'si uchun asos bo'lgan 
Bahrom va Ozoda haqidagi afsona esa asarda o'z aksini topmagan. Buning 
asosiy sababi, yuqorida aytganimizdek, Ashraf ana shu afsona asosida 
Bahfomning o'z kanizagiga bo'lgan muhabbati haqida asar yaratishni 
o'z oldida maqsad qilib qo'ymaydi. U odil shoh Bahrom haqida doston 
yaratmoqchi. Shuning uchun ham Bahromning kanizagi bilan ovda 
bo'lib o'tgan voqealarga Ashraf to'xtamay, Bahrom tarixiga e'tibor 
beradi» (Hasanov S. Navoiyning y yetti tuhfasi. Toshkent: G'. G'ulom 
nomidagi Nashriyot matbaa birlashmasi,I99I,39-bet). 

Alisher Navoiy ulug' salaflari asarlarini teran o'rganib o'zining 
ijtimoiy-siyosiy, axloqiy-falsafiy qarashlarini dostonda ifodalash niyatida 
an'anaga sodiq qolgan holda, yangicha ruhdagi doston yozishga intiladi. 
UIug' shoiming bu sa'y-harakatlari dostonning nomlanishidanoq ko'zga 
tashlanadi: 

Lotf bu nazm am bag'oyatdur, 
G'araz ammo yeti hikoyatdur. 
Chunki qoyil yeti musofir edi 
Ki, alar sayr isbiga mohir edi. 
Bo'ldi chun bu raqam isbi tayyor, 
Qo'ydum otini .Sab'ai sayyo ... (10, 409). 

Buyuk so'z san'atkorining asar xotimasidagi e'tirofiga ko'ra, ushbu 
doston ko'p qirrali rna'no va mazmun bilan boyitilgan bo'lib, undagi 
asosiy rnaqsad y yetti hikoyatda o'z ifodasini topgan. Buning sababi 
ijodkor tanlagan hikoyat so'zlovchilar sayr-u sayohat ishiga mohir 
bo'lgan, dunyo ko'rgan musofir-darveshlardir. Shu bois doston ijod 
etilgach, shoir uni «Sab'ai sayyor. - y yetti kezuvchi, sayr qiluvchi 
deb nomlaydi. 

Alisher Navoiy «Sab'ai sayyo~ining yana bir o'ziga xos muhim 
jihati qoliplovchi hikoya sanalgan Bahrom va Dilorom ishqiy 
sarguzashtlarining y yetti hikoya bilan san'atkorona bir butunlik hosil 
qilishida namoyon bo'ladi. Unga ko'ra, aysh-ishrat, mayxo'rlik va ovga 
berilgan shoh Bahrom dashtda musavvir Moniyni uchratib qoladi. 
Moniy Xojasi chang chalishda mashhur bo'lgan parichehra Diloromni 
Xitoy davlatining bir yillik xiroji evaziga sotmoqchi ekanligini aytib, 
shohga kanizakning suratini ko'rsatadi. Bahrom suratni ko'rib qizga 
g'oyibona oshiq bo'lib qoIadi va Xitoy mulkiga odamlarini yuborib bir 
yillik xiroj evaziga Diloromning vasliga erishadi. Bahrom mahvashi 
bilan birga ov qilar, uning qo'lidan boda ichar, changda yoqimli 

360 



nag'malar chalgan suyuklisining san'atidan zavq-shavqqa to'lar, 
Xullas, vaqtini xushnudlik va baxtiyorlik bilan o'tkazar edi. Shu tariqa 
shoh Bahrom mamlakat, sipoh ishini unutadi, el-ulus ungamalomat 
qila boshlaydi. Yaqinlari shohni bu ko'ngilsizliklardan voqif qilishadi. 
Hukmdor Dilorom singari parichehralar vasliga erishish uchun 
podshohlik vosita ekanligini o'ylab «tarki ishq etgali. bahona qidira 
boshlaydi. Mahvashi bilan ovga chiqqan shirakayf shoh qarshisida hozir 
bo'lgan kiyikni qanday otishni undan so'raydi. Dilorom kiyikning 
ikki oyog'ini band etib, keyin uni bo'g'izlashni taklif qiladi. Bahrom 
otgan dastlabki o'q kiyikning bir oyog'idan o'tib ikkinchisiga qadalishi 
natijasida o'ljaga tuzoq qo'yiladi. Keyingi o'q bilan shirakayfhukmdor 
kiyikni bo'g'izlaydi. Bahrom sevgilisidan maqtov kutadi, biroq 
Dilorom bir ish bilan muntazam shug'ullanishning natijasi shunday 
bo'lishini bildiradi. Shoh g'azablanadi. Uning holatidagi o'zgarishni 
ko'rgan Dilorom misol tariqasida o'zi chang chalganida, barchaning 
hushi og'ib qolishini aytadi. Hukmdorning qahr-g'azabi yanada 
alangalanadi va sevgilisining boshini kesishni buyurmoqchi bo'ladi. 
Biroq atrofidagilarning ayol kishiga tig' ko'tarish mumkin emasligini 
ma'lum qilishi Diloromning joniga oro kiradi. Bahromning bo'yrug'i 
bilan Diloromni o'z sochlariga bog'lab dashtga tashlab ketadilar. Saroyga 
qaytib tong ottirgan shoh ma'shuqasini so'raydi. Bo'lib o'tgan 
voqealardan xabar topgach, qilmishidan iztirobga tushadi, hatto, 
o'zini o'ldirmoqchi bo'ladi, biroq shohlik g'ururi yo'l qo'ymaydi. 
Bahrom o'zini idora etolmay ikki kun hushsiz yotadi. O'ziga kelgach, 
Diloromni izlashga tushadi. Shoh sahrodan sevgilisining na o'ligini va 
na tirigini topa oladi. Chodir qurib o'sha yerda tunashga to'g'ri keladi. 
Bahrom dahshatli tunni Diloromning siymosini ko'z oldiga keltirgan 
holda cheksiz sahro va uzun tun bag'ridagi chodirda o'tkazadi. Hukmdor 
sevgilisini qo'msaydi, vijdon azobida qiynaladi, o'zini-o'zi urib 
ingraydi, nihoyat, tongga yaqin hushidan ketadi. Bahromga tobe 
shohlar va beklar sarosimaga tushib ulug' hukmdorni shahardagi bir 
boqqa olib keladllar. Uning muhlik- halok qiluvchi ishq, zolim firoq 
azobidan jismu aqli omon qolmaydi: 

. Gah-gabi cheksa erdi DOIai zor, 
Jismi zori topar erdi ozor. 
So'zi ichra yo'q erdi hush asari 
Yo'q edi o'z degooidin xabari. 
Xaylida kimda-kim bor erdi bilik, 

361 



Borcba yig'lab yuvdilar ondin iIik (10, 129). 
Arkoni davlat to'rt yuz tabibni chaqirib Bahromni davolash 

10zimligin aytadilar. Hakimlar shoh ishq dardiga mubtalo bo'lganini 
ma'lum qilishadi. Ularning fikricha, ishq dardi - o't, tabib muolajasi 
esa - xasdir. Bas shunday ekan, o'tni xas bilan daf etib bo'lmaydi. 
Shunday bo'lsa-da, jidd-ujahd bilan Bahromjismiga sihat kirishi ilinjida 
hukamo sa'y-harakatda bo'ladilar. dkki yil tarki xo'rd-u tob aylab, Ish 
saranjomig'a shitob aylab. qilingan tabiblar muolajasi o'z ta'sirini 
ko'rsatadi. Shoh Bahromning savdoyiligi ancha barham topadi. 
Hukmdorni bu darddan yanada xalos etish uchun hakimlar taklifi 
bilan y yetti iqIim podshohi y yetti qasr bunyod etishga kirishadi. Shoh 
Bahromning o'zini avvalgidan ham sog'lom his qila boshlaydi. Ulkan 
imoratlar qurib bitkazilgandan soOng, tabiblar maslahati bilan Moniy 
ulami y yetti rangda nihoyatda maftunkor qilib bezaydi. Shoh Bahrom 
ulardan zavqlanib kundan-kun dardini unuta boshlaydi. Uning tamomila 
sog'ayishi uchun qasrlami bezash ishlari nihoyalangach, y yetti iqlim 
shohi o'zlari qurdirgan y yetti qasrda qizlarini joylashtirishlari, shoh 
Bahrom haftaning har kunini bir qasrda xursandchilik bilan o'tkazib, 
y yetti go'zalni o'z nikohiga olishi maqsadga muvofiq deb topiladi. 

«Sab'ai sayyor» dostonidagi qoliplovchi hikoyaning so'nggi bobi 
mana shu o'rinda nihoyalanib, asarning asosiy qismini tashkil etuvchi y 
yetti musofrr hikoyatlariga o'rin beriladi. Shanba kuni qora qasrda 
hinduvash go'zal harir kiyimlarda shoh Bahromni qarshi olib, 
hukmdorga e'zoz ko'rsatadi. Tabiblarboshqa iltifotni ta'qiqlashgan edi. 
Buni mahvash bilardi. Kech bo'lgach, u o'z pardasiga nihon bo'ladi. 
Podshoh uyqusizlikdan aziyat chekadi. Duch kelgan musofirni 
keltirishni mulozimlariga buyuradi. Birinchi iqlim yo'lidan kelgan 
musofir insoniyat baxt -sao dati uchun muhim hisoblangan birodarlik, 
insonparvarlik va baynalmilallik g'oyalari ilgari surilgan Farrux bilan 
Axiy haqidagi hikoyatni so'zlaydi. Yakshanba. Sariq qasr. Zarbob kiyimlar 
kiygan Bahrom sariq libos kiygan rumlik go'zal bilan oltin qadahda 
sariq may ichib, zo'rg'a kunni kech qiladi. Rumdan tashrif buyurgan 
musofir Zayd zahhob (Zayd zargar) sarguzashtlarini hikoya qiladi. Shu 
tariqa dushanba kecha yashil qasrda shahrisabzlik musofir «Sa'd», seshanba 
kecha gulgun qasrda tarozlik musofir «lo'na va Mas'ud., chorshanba 
kecha moviy qasrda shoh Bahrom huzuriga keigan musofir «Mehr va 
Suhayl», payshanba kecha sandal (qoramtir-sarg'ish) rangli qasrda tashrif 
buyurgan musofir «Mtiqbil va Mudbir», nihoyat, juma kecha kofuriy 

362 



(oq) qasrda Xorazm1ik musofrr «Dilorom. hikoyasini so'ztab beradi. 
Shunday qilib, shoh Bahrom firoqida o'rtanayotgan sevgilisi 
Diloromning taqdiri bilan bog'liq ma'lumotlarni Xorazmlik sayyoh 
hikoyasidan bilib oladi. Ulug' shoir bunday yo'l tutish bilan qoliplovchi 
hikoyat va ichki hikoyatlar orasidagi yaxlitlikni ta'minlagan bo'ladi. 
Natijada Bahrom va Diloromning ishqiy sarguzashtlari bilan ijodkoming 
o'quvchiga taqdim etmoqchi bo'lgan tayanch g'oyaviy niyatlarini o'zida 
mujassamlashtirgan y yetti hikoyat o'zaro butunlik hosil qiladi. 
Xamsanavislikda dong taratgan Nizomiy Ganjaviy va Arnir Xusrav 
Dehlaviy dostonlarida esa asarning qoli plovchi qismi bilan hikoyatlar 
o'rtasidagi bog'liqlik mavjud bo'lmay, ular mustaqil voqealar tizimidan 
tashkil topgan alohida asarlarga o'xshab qolgandi. 

Alisher Navoiy «Sab'ai sayyor.da ulug' salatlari asarlarini yuqori 
baholab, shu bilan birga ulaming dostonlaridagi haqiqatdan yiroq bo'lgan 
ba'zi lavhalarga ham o'zining munosabatini bildirdi. Avvallo, ustozlar 
badiiy tafakkurining mahsuli bo'lgan Bahromda «moyai dard.-insonga 
xos bo'lgan haqiqiy sevgi mavjud bo'lmasa-da, uni ishqaro tengsiz 
deya e'tirof etilishi shoir e'tiroziga sabab bo'ladi: 

Hiri bukim yo6q uda moyai dard, 
QUdiIar ishq so6zidin ani fard (10, 54). 

Ulug' shoirning ikkinchi e'tirozi «Haft avrang. va «Hasht behisht.da 
qalamga olingan ba'zi lavhalarning hayotiy emasJigi bilan bog'liq: 

Yana biri buki uda ba'zi ish, 
Zohiran Domunosabat tutmish(lO, 54). 

Nizomiy Ganjaviy dostonida to'rt yil No'mon qo'lida Yamanda 
tarbiyalangan Bahrom ustozining tavsiyasiga ko'ra, Eronda Munzir 
bilan bahavo tepalikda qasr qurish uchun joy izlaydilar. Buyuk binokor 
Simnor «Havarnaq. (<<Ichkilik ichadigan joy.) qasrini bunyod etadi. 
Bu ulkan iI'noratni tomoshasiga kelgan Bahrom ilgari umuman kirmagan 
xonada bo'lib, y yetti go'zal qizning suratini ko'radi. Keyinchalik Bahrom 
mana shu y yetti iqlim shohining qiz1ari uchun y yetti qasr qurdiradi. 
Arnie Xusrav Dehlaviy dostonida esa haddan tashqari ovga berilib ketgan 
Bahrom Go'rni poytaxtga qaytarish uchun y yetti qasr bunyod etib, 
ulaming bar birida y yetti go'zal joyiashtiriladi. Alisher Navoiy bar 
ikkala asardagi qasrlar qurilishi lavhasi shoh Bahromning aysh-ishrati 
tasviri uchun keltirilganligi, shuningdek, y yetti maJ.ikaning Bahromni 
uxlatish uchun afsona so'zlashlari tabiiy emasligini qayd etadi. Shoir 
salaf1ari talqinidagi odat -u sifati g'aflatda bo'lgan Bahromning uxlashi 

363 



uchun afsonaga hojat bormi, deya o'rinli ta'kidlaydi: 
Anga xud g'aOat o'idi da'b-u sifat, 
Uyqusig'a fasona ne hojat1(lO, 55) 

«Sab'ai sayyor. dostonidagi qasrlar qurilishi, ularning Moniy 
tomonidan y yetti rangda bezatilishi, shuningdek, ularda y yetti iqlim 
shohlari qizlarining joylashtirilishi hamda y yetti musofir hikoyati 
Bahromning ishq dardi - savdoyilikdan xoli bo'lishi va Diloromning keyingi 
taqdiridan voqif etilishiga xizmat qildiriladi. Demak, Alisher Navoiy 
talqinidagi Bahrom ustoz xamsanavislar dostonidagi bosh qahramondan 
farqli o'laroq ishq-muhabbat nuqtai nazaridan Diloromga befarq 
bo'lolmaydi. Undagi «moyai ~, shohni savdoyilikka duchor etuvchi 
sevgi maishatparast va xudbin hukmdomi chinakam oshiq maqomiga 
ko'taradi. «Haft payIca.D. va «Hasht behisht. dostonida tasvirIangan nodon 
Bahrom vasfiga ortiqcha berilgan ijodkorlar Alisher Navoiyning yana bir 
e'tiroziga sabab bo'ladi: 

Kim munungdek iki vahidi zamon, 
Har bir o'z vaqtida faridi zamon. 
Buyla noclon uchun yozib avsof, 
Anga qilg'aylar o'zlarin vassof. 
Madhini behisob yozg'aylar, 
BaUd mavzun kitob yozg'aylar. 
Har bir uI nazmida ko·rub ko'p ranj, 
Qilg'ay o'z «Panj ganj.idin bir ganj. 
OUoh, OUoh, ne ganj bo'lg'ay bul 
8arbasar elga ranj bo'lg'ay bul 
Bo'la olmas bu ish magar bu taw 
Ki, desang uI iki ragona daw. 
Baski, ustod ediIaru komil, 
Bo'idilar X'arnlig' bila g'ofil (10, 55-56). 

Alisher Navoiy «Xamsa.sining o'zagini insoni komilning jismoniy­
ma'naviy balog'atiday hamma zamon-u makonlar uchun birday qadrli 
bo'lgan mavzu tashkil etar ekan, muallif bar biri hajman, mazmun­
u mohiyatan bir dostonga teng keluvchi «Sab'ai sayyor. tarkibidagi 
she'riy qissalarda o'sha mavzuning muayyan olmos qirralarini yoritishni 
niyat qiladi. Shoir dostonida o'sha qissalar hayot atalmish doshqozonda 
obdon pishgan, har birining ibratli sarguzashtlari mavjud bo'igan 
musofir datveshlar tilidan keltiriladi. Shanba kunini zobiriy va botiniy 
g'alayonlar og'ushida o'tkazgan Bahromning tun zulmati 

364 



yaqinlashganidan dilxunligi ortib boradi va u mulozirnlarga jahongashta 
bir qissaxon topishni buyuradi: 

Kim yo'luqsa, manga keltursunlar, 
BaytW-axzonima etursunlar. 
Kim, necha nukta oshkor desun, 
Sarguzashtin fasonavor desun (10, 140-141). 

Shoh Bahromning bu farmoni oliysi ijro etildi va dunyo ko'IgaIl, 
olam bo'ylab takror safar-u sayohatlarda bo'lgan jahongashta musofrr 
uning huzuriga keltiriladi. Ana shu musofir Bahrornga Axiy va FanuxIaming 
ibratli hayot sarguzashtlari haqidagi qissani so'zlab beradi. Sarandib 
poytaxti bo'lgan, Hind-u Xitoy va Kashmirga qadar hukmi o'tadigan 
davlat podshohi Jasratxon qirq yildan ziyodroq hukmronlik qilgan, yoshi 
saksondan oshgan, adl-u amniyat yo'lini tutib saltanat surgan inson. 
Shohning behisob boyligi, farovon mulki, havas qilgudek, taxt-u baxti 
bor. Ammo ko'nglidagi yagona armoni-taxt vorisligini ta'min etuvchi 
farzandi yo'q. Jasratxonning munojot-u iltijolari ijobat bo'lib, keksaygan 
chog'larida Farrux ismli o'g'il ko'radi. Shahzodalarga xos tarbiya ko'rib 
kamo1ga etgan Fanuxga keksa va donishmand otasi mamIakat taxtini ishonib 
topshirishni ixtiyor etgani asarda quyidagicha tasvir etilgan: 

Yosm seksong'a tegru yetmish edi, 
Ko'nglidin umr zavqi k.etmish edl. 
Istar erdi tirildigida o.':d, 
Yonunoq o'z charog'i birla ko'D, 
O'g'lig'a mulk-u taxt-u tojin ham, 
Hind molin, Xito xirojin bam, 
Ben"bon yuz tafo:xxu.r ayIar edt. ' 
Lek Farrux tanaffur aylar edi (l0,142-143). 

Doston muallifining rnayli Farrux tarafida. Shuning uchun uni himoya 
qiladi. Farruxning qalbi saltanatni xushlamay turibdi. Uning faqrga 
moyilligi baland. Faqr-saltanatning ziddi. Xoksorona turmush, jismoniy­
botiniy tahorat, rna'rifat zinapoyalari orqali haqiqatning nurli olamiga 
kirib borish-faqr yo'lining bekatlaridir. Farrux tabiatida shunday ishtiyoq 
makon tutdi. Faqr - tariqat ostonasi. Tariqat esa ishqning kuydiruvchi 
olovlarida jizg'anak bo'lib, poklanish, rna'rifat sharobidan sarxushlik 
orqali qalban-ruhan asliyatga qaytishdir. Ana shujarayon badiiy asarlarda 
turfa ramziy-majoziy manbalarda namoyon bo'ladi. Ma'shuqa vasli qo'l 
ostidagi buyum, do'kondagi mato emas. Shundan-da, kimdir unga 
yetadi, kimgadir u mutlaqo nasib qilmaydi. Alisher Navoiy Farruxni 

365 



ana shunday murakkab, g'oyat ziddiyatli bir olam bilan yuzlashtinb 
qo'yadi. Tunlardan birida Farrux tush ko'radi. U olamon oqimida suzib 
yuribdi. Katta tuya, uning ustida to'rt tomondan qora parda bilan o'ralgan 
taxtiravon~ Osmon gumbazini eslatuvchi taxtiravon to'rt tarafga mushk­
u anbarning muattar hidlarini anqitib o'tmoqda. Bexosdan ko'tarilgan 
shamol tufayli qora parda ko'tarilib, quyoshday shu'la sochuvchi 
sohibjamolning . qiyofasi ko'rindi. Ayni manzara Farruxning sabr-u 
qarorini oldi. Noz uyqu quchog'idagi quIoqIariga «Bu yer Quddusdu.-.­
so'zIari kiradi. Uyg'onib ketgan Farrux ruhiyatidagi inqilobiy o'zgarishlar 
ana shu nuqtadan boshlanadi. UIug' shoir o'z suyukli qahramonini 
saroy doirasidan, toj-u taxt tashvishlaridan «yulib olib. katta va oddiy 
insonlar hayoti qa'riga otadi. Albatta, Farrux uchun bu azobi alim. 
Biroq ulug' shoir uni oldindan shunday tirikchilik tarziga tayyorlaydi. 
Bunday jarayonning ibtidosi faqr yo'lining intihobida ko'ringan edi. 
Faqr-ozga qanoat, dabdaba-yu hasham, kibr-u havo, birovIar 
mehnatidan foydalanish kabi holat-hodisalardan saqIanishdir. Farrux 
dunyo ko'rish bahonasi biIan otasidan ruxsat oladi. Biroq u tanho 
emas. Atrofida mulozimlar, sarbozlar, xizmatkorlar ... Ayni jihatlar ishq 
yo'liga ziddir, chunki ishq mardlikni, mayI-xoxishni, tarafayn intilishni 
xush ko'radi Zar va zo'r aralashadigan nuqta uchun musaffo ishq 
begona. UIug' shoir Farruxni ana o'sha qurshovdan tabiiy va ishontirarli 
tarzda qutqazish uchun vosita izlaydi. Asarda berilgan ikkinchi tush tasviri 
ana shu vazifani ado etadi. Farruxning ikkinchi tushida u borishi Iozim 
bo'lgan makon ta'kidlanadi: «Muroding taxtiravonda ko'rganing 
sohibjamol bo'lsa, bu yerlarda yurma, Halabga bo.-.,-degan ovoz uning 
quloqIari ostida aks-sado beradi. Halab - katta, serodam shahar. Biroq 
unda ichimlik suvi tanqis. EhtimoI, jug'rofiy jihatdan shundaydir. Ammo 
Alisher Navoiy uchun Farruxni o'z qurshoviga olgan odamlardan xalos 
qilish shart. Shuning uchun uIug' shoir kitobxonni ikkilantinnaydigan 
chora izlaydi. Vaziyatni hisobga oJgan Farrux kunning tun pardasi ortiga 
o'tishini kutadi. Hamma uyquga ketgach, qog'oz-qalam ohb, sheriklariga 
maktub yozadi. U endi boshiga ishq savdosi tushganligini ham 
yashirmaydi. Hamrohlik qilganlari uchun ularga minnatdorchilik bildirib 
xayrlashadi. Farrux shu yerdan shohona liboslariga vido aytadi. Qora 
namatdan tikiIgan kiyimda shahar ko'chalari bo'ylab sayohatini davom 
etadi. Farruxning sheriklari uyg'ongach, uning maktubi orqali bo'lgan 
voqeadan ~bar topishadi. Uni izlashning befoyda ekanini his etgan 
qo'shin va mulozimlar Sarandibga qaytib ketishadi. Bir necha kun1ik 

366 



ochlik, tashnalik va ruhiy iztirob1ar o'zini ko'rsatib qo'yadi. Farrux 
madorsizlikdan Halab shahridagi musofrrxonalardan birida yotib qo1adi: 

Shahr am po'ya urdi ko'y-bako'y 
Telba yanglig' yugurdi so'y-baso'y. 
Oqibat kunji gulxani topti, 
YonD o'zga palosini yopti. 
Garchi gulxan kuli makoni aning, 
Lek do'zax o'tida joni aning. 
Aoga bu hoi soldi kofir ishq, 
To ne qilg'ay ishini oxir ishq (10, 151). 

Ha1abda Axiy ismli boy-badav1at kishi yashaydi. To'g'ri, bu gavjum 
shaharda sarvat-u hashamatli insonlar va saxovatpeshalar ko'p, ammo 
u1ar Axiy emas. Uning o'zgalardan butkul farq qiladigan fazilati - oliy 
darajadagi javonmardligidadir. Akademik A.P.Qayumov ta'biri bilan 
aytganda: «Axiyda muruvvat va futuvvat mujassam» (<<Ishq vodiysi 
chechaklari», 194-bet). Shundan bo'lsa kerak, u har kuni erinmay 
shahar musofrrxonalarini bir-bir aylanadi, muhtojlarga himmat qo'lini 
cho'zadi. Axiy uchun bunday odat- qalb ehtiyoji. Ana shunday 
«sayr»lardan birida taqdir Farrux bilan Axiyni uchrashtirib qo'yadi: 

Xojae bor edi Halabda g'aniy, 
Mehmondorliq shior-u fani ..• 
Ko'ngli behad rahim-u tab'i saxiy, 
Shahr xalqi ichinda oti Axiy •.. 
Go'yi uI kun Axiyi sohib xayr, 
Shahr atrofini qilur edi sayr. 
Kim, buzug'ni vatan qilib Farrux, 
Qo'ydi idbor tufrog'i uza ruh ••• (10, 154-155) 

Shunday qihb, Axiy behol Farruxni odamlari bilan uyiga olib keladi, 
hammomda cho'miltinb, toza kiyimlar kiyintiradi. Kechki ovqat va suhbatlar 
jarayonida musofir yigitning yuragida o'ill bir dard borligi, u o'sha azobda 
qovjirayotgani seziladi. Biroq Farruxdan biror gapni aniqlashning imkoni 
bo'lmaydi. Tajribali Xoja yo'l izlaydi va nihoyat, uning xayoliga bir reja 
keladi. Axiy Farruxni gapirtirish uchun sharobdan foydalanadi. Maydan 
sarxush bo'lib qolgan musoflr yigit sevgi dostonini boshlaydi. Muloqot 
jarayonida aytilgan belgilarni o'z xonimida ko'rgan Axiy ruhiy iztirobga 
tushadi, ammo bunday holatini mehmoniga bildirmaslikka harakat qiladi. 
Farrux bilan muloqotini tugatib, mehmoni uyquga ketganidan so'ng, o'z 
xonasiga kiIgan Axiy jufti ha10li bilan suhbat qumdi. O'z Axiysini joni 

367 



dilidan sevgan solubjamol erining so'zlaridan hayratga tushadi: 
Cbetdi guIrux nafir na faryod, 
Ki: « Nedin mondog' aylading bedod, 
Ne ko'rub manga bu sitam qilding? 
Qismatim to abad alam qilding!.(lO, 165). 

Axiy xotini bilan muomala-munosabatini davom ettirar elean, uning 
to'la roziligini kutmasdan umr yo'ldoshiga taloq beradi. She'riy qissa 
qahramonining bunday raftori bar qanday kitobxonni ham hayratga 
soIishi tabiiy. Chunki Sharq xalqIari uchun ayol mo'tabar xilqatdir. 
Chindan ham eri ishtirokida ayolning husn-u jamolini maqtash, unga 
nisbatan ortiqcha harakatlar qilish ayanchli fojialarga yo'l ochib berishi 
tuIgan gap. Axiy ham rno'min, unga ham bu talablar begona emas. 
UIug' shoir bizning diIimizda kechayotgan tub holatlarni takror va 
takror aql-u farosat mezonida tortib, zaruriy toshlarni qo'yishga ulgurgan. 

Asarda Axiyning ichki ruhiy kechinmalari va xotini bilan bog'Iiq 
holatlarga doir nozik ishoralar bor. Biroq ushbu javonmardning tutgan 
yo'Ii oddiy insoniy munosabat1ar doirasiga sig'maydi: 

Jazm qildi Axiyi daryo diI, 
Qaydiu o'lg'ouni xasta sbaydo diI. 
Dedi, fikr aylabon muruvvat na, 
Topti bu nuqtani fotuvvat ila. 
Kim: bu yanglig' g'arib-u bam oshiq, 
Isbq tavrida bu sitat sodiq ••• 
Menki ooing g'amig'a qolurmen, 
Dardi cbora aylay olurmen. 
Qilmasam, o'lsa, uI muruvvat emas, 
Oni yaxshi muruvvat ahIi demas (1O, 162) . 

Keltirilgan iqtibos bir qator savollarga dadil javob bera oladi. Axiy 
uchun tasavvuf - qismat. U shunchaki boy-badavlat, himmat-u karamni 
yashash dasturiga aylantirgan ernas. Axiy ma'rifati baland, dunyo 
ko'rgan, hayotdagi har qanday hodisa (xoh yaxshi, xoh yomon) atrofida 
sovuqqonlik ila mushohada yuritish qobiliyatiga ega shaxs. Shuning uchun 
xotini bilan aloqador muammolardan u hayrat-u dahshatga tushmadi, 
esankirab qolmadi, chom izladi. Axiy tasavvuf olami talab-u tamoyillarini 
pishiq biladigan solikkina emas, o'sha nazariy ko'rsatmalarni o'z badanida 
sinovdan o'tkazishga qodir va shunday imtihonlardan dadiI o'ta oladigan 
«daIyo dil. inson. Birovga pichoq sanchishga qasd qilgan banda o'z jismiga 
hech bo'lmaganda, nina suqib ko'rishi lozim. Axiy - tariqatning ikki 

368 



katta jilg'asini bir o'zanga oqiza olgan solile Futuvvat (borini bermoq) 
va muruvvat (boridan bermoq) uning ikki kaftida tUI-gan. Muayyan 
sharoit shulardan qaysini talab qilsa, Axiy o'shasini qo'llagan. Farruxning 
dilidagi o'sha ruhiy holat borini ayamay berishni talab qilardiki, Axiy 
vaziyatni to'g'ri baholashdan tashqari, juda o'rinli qaror ham qabul 
qildi. She'riy qissa voqealari shu yo'sinda tabiiy, jonli davom etadi. Axiy 
o'z xotinini Farruxga shar'iy nikoh qilib beradi. Yetarli mol-mulk va 
yo'l anjomlarini hozirlab, kelin-kuyovlarni Sarandibga kuzatib qo'yadi. 
Farrux yodgor sifatida uning namat liboslarinigina olib qoladi. Yo'lda 
kuyov kelinning yuragiga qo'l solib ko'radi. Uning ko'zlaridan yosh 
o'rnida qon oqayotganligini ko'rgan Farruxning taajjubi oshadi va kelin 
bilan jiddiy suhbatlashadi. Ana shu muloqot jarayoni anchagina 
jumboqlarni yechib beradi. Farrux bor haqiqatdan xabar topdi va uning 
Axiy va axiylikka bo'lgan sidq-u sadoqati yuz chandon oshdi. Farrux 
o'sha lahzada sadoqat shevasiga sodiq bu sohibjamolni o'ziga singil deb 
e'lon qildi va shunday munosabat boshlandi. Axiyning «omonati 
xiyonatsizlJ) muhofazaga olindi. 

Farrux vataniga yetib bordi. Vorisiylik me'rosi - taxt unga nasib bo'ldi. 
Musofiratni boshidan kechirgan, dunyo g'alvalari-yu oddiy insonlar 
turmushidan ogoh bo'lgani uchun ham u davlatni adl-u amniyat, 
iymon-u insof, din-u diyonat talablari asosida shunday boshqarishni 
afzal ko'rdi. Farrux shoh tutingan singilni ham unutmadi, uning uchun 
maxsus qasr qurdirib, o'sha yerda farovon yashash tarzining barcha 
shart-sharoitlarini hozirlab berdi. Bularning hamma-hammasi shoirga 
rna'qul, ammo Farrux yo'lga qo'ygan boshqa bir fazilat mavjudki, doston 
muallifming bosh murodi ham shu edi: 

Axiy isbin shior aylab edi, 
Tavrini ixtiyor aylab edi. 
Mehmonxonai yasab oliy, 
G'urabo aDllin o'lmayin xoli. 
Gob o'lur erdi otlanib soyir, 
Sbahrning davrig'a bo'lub doyir (10, 172). 

Farrux tufayti Axiylik - muruvvapeshalik harakati Shom-u Halabdan 
to Hindiston-u Xitoyga qadar bo'lgan katta hududda shuhrat tutdi. O'z 
izdoshlarini topdi. «Sab'ai sayyor»dagi Farrux Alisher Navoiyning 
rna'naviy-ruhiy farzandi ekan, uning tomirlaridan navoiyona falsafa 
yo'g'rilgan qonning oqqanligi shak-shubhasizdir. Farrux axiyona 
sayrlaridan birida kutilmagan mo'jizaviy holat ustidan chiqdi: 

369 



'" Ushbu kunkim Axiyg'a erdi bu hoi 
Sayr aro erdi shohi farruxfol. 
VI buzuq sori chunki soldi nazar, 
Qildi o'z holi xotirig'a guzar. 
So'rdi ul yom: «Ne g'arib erkin 
Ki, bu mehnat anga nasib erkin?~ 
O'z palosini oshno ko'rdi, 
Notavone palos aro ko'rdi. 
Dedi: "Qo'p, ey g'aribi tiyra maosh!" 
Axiy uyg'ondi-yo ko'tardi bosh. 
Shahni ul tanidi-yo oni shoh, 
Otidin tushti shoh tortib oh. 
Shoh tushgan zamon Axiy qo'pti, 
VI muni quchti-yo bu yer o'pti (10, 172). 

O'z xotinini Farruxga nikoh qilib bergan, mol-u saIVat bilan yo'lga 
kuzatgan Axiy shahzodaning oshiqlik libosini (palosini), qora namatdan 
tikilgan kiyim1arini olib qolgan edi. Oradan bir muncha vaqt o'tdi, 
ancha suvlar oqib bo'ldi. Baxt qarshisida badbaxtlik hamisha shay turarkan. 
Omadsizlik omad payini qirqish ilinjida uni hamisha ta'qib qilarkan. 
Axiy bilan ham shunday bo'ldi. Shum raqiblarning qo'li baland keldi. 
Axiy fitna va g'urbatning qurboni bo'ldi. Halab podshosi uning mol­
mulkini musodara qilib, o'zini o'limga mahkum etdi. Axiy sadoqatli 
do'stlari yordamida Halabdan jonini olib chiqishga ulgurdi. Axiy 
tomonidan o'z xotinining Farruxga nikoh qilib berilishi, iltifot va e'tibor 
bilan kuzatib qo'yilishi raqiblariga omad keltirdi. Yurt podshosi hech 
qanday taftishsiz fitnachilar gapini rna' quUadi va yuqoridagidek hukmni 
e'lon qildi. 

Umrini inson ma'rifati yo'lida baxsh etgan Axiyni ham ulug' shoir 
balolar domiga tashlab qo'ymaydi va uni o'z muhofazasiga oladi. Farrux 
Axiyni ko'rishi bilan darrov uni taniydi va o'z og'ushiga oladi. U (Farrux) 
zamon podshosi edi. Uning Axiy bilan o'rtasiga tushgan ayriliqlardan 
bir necha yil o'tgan edi. Shularga qaramay, Farrux aslligini ko'rsatdi va 
Axiyga iltifot qildi. 

Ishq dardiga chalinib, uning g'amidan tatiy boshlagan oshiq, albatta, 
qora libos (aksariyat oshiqlar pashmina) kiyadi. Maxsus g'amxonalarda 
o'sha iztiroblar "nashidasini suradi" .Yana bir mumtoz manbalarda 
ommaviy holat ham yashab keladi. Dardmandning darddoshi, sirdosh­
u homiysi timsoli vazifasida og'zaki hamda yozrna badiiy adabiyotimizning 

370 



"sinashta va tanish" timsollari harakat qiladi. O'sha belgilar birinchi 
musofrr hikoyati qahramonlari taqdirida ham namoyon bo'ladi. "Oyning 
o'n beshi qorong'u, o'n beshi yog'du bilan" ,- deydi dono xalqimiz. 
Farrux esa o'sha zulmatni nurafshon etgan oy misol Axiy uni o'z panohiga 
oldi. Xotinini hech qanday xiyonatsiz, yangidan nikoh bilan unga 

. qaytardi. Saroyidan nufuzli lavozim berdi. Sarandibda o'zini Halabdagidek 
his etmog'i uchun barcha shart-sharoitlarni muhayyo ayladi. BiroqAxiy 
egnidan qora libosini tashlamadi, sababi: 

Qora rang elga toj-u torakdur, 
Kim bu rang ichradur, muborakdur (10, 176). 

"Sab'ai sayyor"dagi Zayd zahhob sarguzashtIariga bag'ishlangan 
ikkinchi she'riy qissada ulug' shoir yurt hukmdorlarini nihoyatda sergak 
va hushyor, zukko va tadbirkor bo'lishga chaqiradi. Mamlakatni idora 
etishda ilm-u hunar ahlining madadidan foydalanishning afzalliklari, 
ayni choqda, podshohning e'tiborsizligi bilan shu ijtimoiy tabaqa 
vakillarining ba'zi nopok harakatIariga yo'l ochilishi natijasida saroy 
fisq-u fujur, adovat, qalloblik makoniga aylanishi haqida fila yuritiladi. 
Zayd tabiblikda tengi yo'q shifokor. Falsafa bobida tengsiz faylasuf. Xullas, 
u har jihatdan usta va uddaburon inson. Uning yagona nuqsoni-hiylagarlik 
va firibgarlik bilan boylik orttirishga intilishidir. Ilm-u hunari bilan 
podshohning eng yaqin kishisiga aylangan Zayd hukmdordan ikki ming 
botmon oltin talab etib, ulkan taxt barpo etishga kirishadi. Zargar 
tabiatidagi nuqsonli illatlar g'olib kelib, bunyod etilayotgan oltin 
taxtning juda katta ichki qismi kumush bilan "bezatiladi". Keyinchalik 
saroy a'yonlari Zaydning bu qilmishini fosh etishga tushishadi. Hukmdor 
taxtining yuqori qismidan o'rin olgan to'rt tovus qanotlarini yoyib, 
Humo qushi misol unga baxt-iqbol tilagandek soyabon bo'lardi. Taxtning 
pastki minoralaridajoylashgan to'tilar esa: "Shohg'a kom o'lsun, Anga 
bu taxt mustadom o'lsun" deyishardi. Saroyahli ikki to'tini almashtirib, 
ulardan biriga: "Taxt ro'kashdur", ikkinchisiga esa: "Musannifi 
g'ashdur",-so'zlarini o'rgatishadi. Shu tariqa Zaydning qallobligi fosh 
bo'lib, u zindonband etiladi. IIm-u hunarini namoyish etgan va nafsini 
tiya olishi bilan tutqunlikdan ozod bo'lgan Zayd butparastlar vatani 
bo'lgan Qustantaniyaga yo'l oladi. Bu yerda butparastlikning rasm-u 
qoidalarini yaxshi o'zlashtiradi, buyuk diniy arbobga aylanadi. Ammo 
shu yerda ham u qallobligidan voz kechmaydi. Oltindan yaratilgan 
butlarni o'zi yaratgan temir butlar bilan almashtirib, ularni olib yurtiga 
qaytadi. Mamlakat hukmdori xastalanib yotgan edi. U Zaydni ko'rishni 

371 



istaydi. Zargar podshohi xazinasini o'g'irlangan oltin butlar bilan 
boyitib, uni kasallikdan forig' etadi va yana hukmdorning yaqin kishisiga 
aylanadi ... 

Uchinchi iqlimdan kelgan musofir "eshigi hojat ahlining vatani" 
bo'lgan Misrdagi badavlat bir kishining o'g'li Sa'dning ishqiy 
sarguzashtlari haqidagi qissani hikoya qiladi. Sa'd yashil kiyimli ikki 
musoftrni o'z uyiga mehmon qiladi. Suhbat asnosida ulardan biri Kesh 
yoki Shahrisabz deb ataluvchi shahardagi bir ibodatxonada bir kecha 
tunagan kishiga ikki qush kelajagidan xabar berishini bildiradi. Ikkinchisi 
esa ko'rilgan tushdan soOng nima qilishini bilmagan kishiga bir g'orda 
yashayotgan donishmand Faylaqus yordam berishini aytadi. Sa'd 
otasining fotihasini olib yo'lga tushadi. Ibodatxonada tunaydi. Tongga 
yaqin uyquga ketgan Sa'dning tushida bir qush: "Kim nasibing pariy 
bo'lmish, Ki, yuzi mehri xovariy bo'lrnish" ,-desa, sherigi: "Kim seni 
dey qilg'usidur asir, Solib ikki oyog'ingga zanjir»,-deya ma'lumot beradi. 
Shundan so'ng, Sa'dni Shahrisabzga boshlagan musofirlar Faylaqus 
yashaydigan g'orga olib borishadi. Donishmand yigitning nomini, bu 
yurtlarga nima sababdan kelganligi, ko'rgan tushini Sa'ddan hech narsa 
so'ramay so'zlab beradi. Faylaqus o'z tarixini ham hikoya qiladi va 
yigitning taqdirida Shahrisabz shohining go'zal qiziga uylanishi uchun 
uch shartni bajarishi bitilganligini bildiradi. Faylaqusdan o'rgangan 
ilmlari asosida Sa'd Qatron nomli qora devni engadi, donishmandning 
savollariga javob beradi va o'ziga ro'ba-ro' kelgan sehrgardan g'olib 
keladi. Shundan so'ng yigit yashil qasrda shahrisabzlik malikaga uylanib, 
baxtli hayot kechiradi. Hikoyatda ezgulikka da'vat, inson tafakkur olamini 
ma'rifat nurlari bilan yoritib, ko'ngil ozodaligini ta'minlash saodat 
asosi ekanligi, bunday ma'naviy kamolotga erishgan ustoz tadbirlarining 
afzalliklari kabilar badiiy ifodasini topgan. 

"Sab'ai sayyor"dagi to'rtinchi hikoyat shoh Juna va cheksiz saxovat 
sohibi bo'lgan Mas'ud sarguzashtlariga bag'ishlangan. Dehli podshohi 
Junaning boyligi nihoyatsiz bo'lib, u huzuriga kelgan kishilarga saxovat 
ko'rsatishi, adolatli siyosati bilan mashhur edi. Qissada tasvirlanishicha, 
tog'-u toshlardan oshib podshohga meva olib kelgan bir muhtoj bog'bon 
Junaning unga bo'lgan munosabatidan ranjiydi, bundan xabardor bo'lgan 
hukmdor bog'bonga himmat ko'rsatadi. Bir kun shohning huzuriga kelgan 
mehmon unga g'ayri tabiiy bir ko'zguni tortiq qiladi. Uning g'aroyibligi 
shundaki, kimki yolg'on gapirsa, ko'zguda uning yuzi qora bo'lib aks etadi. 
Mehmon oliyhimmatlik va saxovatda Junani tengi yo'q, deya ta'rif etadi. 

372 



Biroq mehmon podshohning talabi bilan oynaga yuzlanganida, uning 
yuzi qora rangda akslanadi. Shunda mehmon saxovatda Hotami toyni ortda 
qoldiruvchi Mas'ud haqida ma'lumot beradi. Juna Mas'udning uyiga mehmon 
bo'ladi. Uning oliyhimmatliligi va mehmondo'stligiga qoyil qoladi. 

Taroz viloyatining vaIiysi Jaypur zoIim va pastkash inson edi. Juna 
tezda Jaypurning o'rniga Mas'udni hokim qilib tayinlaydi. Alarnzada 
Jaypur o'z noyibi Mallu bilan Mas'uddan o'ch olish payiga tushadi. 
Mas'udning uyida uyushtirilgan ziyofatdan soOng, uyquga ketgan 
xonadon sohibini MaUu arqon bilan bog'lab shahar chetidagi bir chohga 
olib borib tashlaydi. Malluning go'zal, oy yuzIi qizi Gulrux Mas'udni 
sevib qoladi. U sevgilisini chohdan ozod etadi. Voqealar rivojida Mas'ud 

, Juna saroyiga borib qoladi. Hukmdor Jaypur bilan Malluni qatl etadi. 
Hikoyatda oliyhimmatlilik va pastkashlik, insofva insofsizlik, adolat 

va zulm, to'g'rilik va munofiqlik o'rtasidagi ayovsiz kurash qalamga olingan. 
Ulug' shoir mamlakat hukmdorlariga Junani, viloyat hokimlariga esa 
Mas'udni ibrat namunasi qilib ko'ratishga harakat qiladi. Asardagi g'ayri 
tabiiy ko'zgu timsoli hikoyatda ilgari surilgan yetakchi g'oyani o'quvchiga 
muayyan tarzda yetkazishda imkon yaratgan bo'lsa; Mas'ud Junaga tortiq 
qilganjom, oy yuzli qiz va Gulgun laqabIi oti saxovatpeshalikni ulug'lash 
hamda voqealar tizimining yaxlitlashuviga xizmat qildiriigan. 

Beshinchi iqlimdan keigan musofir mehr-oqibat, vafo-sadoqat, 
shijoat va qahramonlik g'oyalari ilgari surilgan Mehr va Suhaylning ishqiy 
sarguzashtlariga bag'ishlangan qissani hikoya qiladi. Adan mamlakatida 
Jobir ismli bir qaroqchi bo'lib, u dengiz sayohatiga chiqqanlarga 
zo'ravonlik ko'rsatish yo'Ii bilan katta mol-mulk sohibi bo'lishni odat 
qilgan edi. Kunlardan bir kun dengiz sayohatini ixtiyor qilgan Biliishti 
shahrining hokimi Navdarning sohibjamol qizi Jobirning tuzog'iga tushadi. 
Zolimning hujumidan omon qolgan Mehrning yaqinlari Jobir qarorgohiga 
keltiriladi. Kemadagilar orasida Zuhra (yulduz) misol go'zal qiz ham 
asir tushganini eshitgan Jobir Mehrni ko'rishni istaydi. Qiz uning huzuriga 
keltirilgach, qaroqchilar boshlig'i hushidan ketadi. Bu holat bir necha 
marotaba takrorlangach, Mehr qasrga eltib qo'yiladi, uning odamlariga 
esa vataniga qaytishga ijozat beriladi. Mehr Yaman shohi No'monning 
o'g'Ii Suhaylga unashtirilgan edi. No'mon Suhaylni dengiz yo'Ii bilan 
ko'p sovg'a-salomlar ortilgan kemada to'y kunini beigilash maqsadida 
Navdaming oldigajo'natadi. Kema dengizda bo'ronga uchraydi. Keyinchalik 
Jobir boshliq qaroqchilar qarshiligiga duch keladi. Suhayl Jobirga qarshi 
mardonavor kurashadi, biroq Jobir hiyla yo'liga o'tib Suhaylni asir oladi 

373 



va uni birorta asir hali omon chiqmagan chohga tashlaydi. Farzandlarini 
zolim Jobirning asiri bo'lganini eshitgan Navdar quruqlikdan, No'mon 
esa dengizdan qaroqchilarga qarshijangga kirishadi. Navdar o'rmonda bir 
go'zal kiyikni uchratib, uning ortidan quvib ketadi. Oqibatda shoh 
lashkaridan ayrilib, dushman qo'liga asir tushadi. Ulug' shoir shu lavhadan 
so'ng, "Sab'ai sayyor"ning bosh qahramoni, ovga mayli juda yuksak 
bo'lgan Bahrom va bareha shohlarga o'git bo'larli quyidagi satrlarni bitgan: 

Shah tilar bo'isa shohlik, qilmoq, 
Sipahidin kerakmas ayrilmoq. 
Shahni derlar sipoh birla shoh, 
Shoh emasdur yo'q ersa anda sipoh. 
Shahg'a xayl o'isa fath aning ishidur, 
Bir kishi Rustam o'lsa, bir kishidur, 
Shahlig' oyinin aylabon zanbo'r, 
Aylamas besipah sukunu murur. 
Uchsa yolg'uz ko'rarga oq-u qaro, 
Ne tafovut oIu yana bir aro. 
Borsa shatranj shohining sipahi, 
Ko'rki, bormu hisob ichinda shahi. 
Chunki Navdar adug'a bo'ldi asir, 
So'ydilar har ne kiyganin bir-bir (10,295-296). 

No'moning kemalari ham dengizda to'fonga uchraydi. Bu tabiiy 
falokat No'monning kemalarini va sanoqsiz askarlarini dengiz tubiga 
olib ketadi. O'zining omon qolishiga ham ishonmagan No'mon Jobirga 
asir tushadi. Mehming tadbiri bilan chohdan ozod bo'lgan Suhayl 
Jobir oldiga peshvoz chiqib: "Sen agar zohir etting itlikni, Men sanga 
ko'rguzay yigitliki" ,-deya dushmanini halok etadi. Shu tariqa adolat tantana 
qilib sevishganlar visolga erishadilar. Navdar va No'mon mamlakatlari 
birlashtirilib uning taxti Suhaylga i~t .' ... topshiriladi. 

Oltinchi iqlimdan kelgan musofir cho'l-u biyobonda ko'p yurib tajriba 
orttirgan, dill pok, ko'ngli ochiq, sabr-toqatli Muqbil, dengiz sayrida 
ustasi farang, biroq o'zining yolg'onchiligi, yaramas odatlari bilan kishilarga 
ziyon yetkazuvchi Mudbir haqidagi qissani so'zlab beradi. Baxtar nomli 
mamlakatdan Xovar yurtiga otlangan bu ikki yo'lovchi tabiati tamomila 
bir-biriga qarama-qarshi. Bu zidlik "Vodiyi hamim"("Qaynoq vodiy")dan 
o'tish jarayonida yorqin namoyon bo'ladi. Muqbil taqdiriga tan berib, 
sabr-toqat bilan Tallgriga shukronalar qilib, toat-u ibodatni kanda qilmay 
manzil tomon davom etsa, Mudbir taqdirga tan berish o'rniga falakdan 

374 



shikoyatlar qiladi, Tangriga shak keltiradi. Vlar dengiz safarida to'fonga 
uchrab bir orolchaga borib qoladilar. Sandal daraxti ostidagi chashmaga 
cho'milish jarayonida Muqbilga Allohning inoyatidan bahramand bo'lish 
nasib etadi. V chashrnada cho'milganda, pariy misol bir qizni sevib qoladi. 
Mudbirning tani esa chashma suvi haroratining yuqoriligidan kuya boshlaydi. 
V yolg'onchilik qilmaslikka so'z berib, buloqdan suv ichgan edi. Yana 
yolg'onchilik qilsa, yorilib o'lishini bilardi. Biroq Mudbir eski odatidan 
voz kecha olmaydi. Ikki yo'lovchi dengizda sandal daraxtlari ortilgan ulkan 
kemaga duch kelishadi. Kemadagi odamlar ochlikdan halok bo'lishgan 
edi. Kema Xovar yurtiga yo'l oladi. Mamlakat podshohi oldida yolg'on 
gapirgan Mudbir yorilib o'ladi. Muqbil esa o'sha chashmada ko'rgani Xovar 
podshohining qiziga uylanadi. Hikoyatda kishilarni sabr-qanoatga undash 
g'oyalari ustuvorlik qiladi. 

Yettinchi iqlimdan kelgan musofir shoh Bahromga bir tomondan, 
o'zi Xorazm o'lkasining mashhur sozandasi bo'la turib, taqdir taqozosi 
bilan bu yurtga kelib qolishining tafsilotlari, ikkinchi tomondan esa 
Diloromning sarguzashtlaridan bahs etuvchi qissani hikoya qiladi. She'riy 
qissadan rna'lum bo'lishicha, Xorazmga Xitoy savdogari chang chalishda 
mashhur bo'lgan kanizagi bilan kelganida, uning ovozasi butun o'lkaga 
tezda tarqaladi. Xojaning mol-u dunyosi behisob, osmondagi oyga 
o'xshash go'zal, samodagi Zuhra misoli mashhur sozanda bo'lgan 
kanizagining ta'rifiga so'z ojiz. V chang chalib musiqagajo'rbo'lganida, 
eshituvchilar jon berishga ham tayyor edi. Xorazm shohi ham bu qizning 
ta'rifmi eshitib, uning kuyi va husn-ujamoliga mahliyo bo'ladi. Kanizakni 
sevib qolgan shoh oraga sovchilar qo'yadi. Biroq qizning tarbiyachisi 
Xoja Haq uni davrning yagonasi va dunyodan toq o'tadigan qilib 
yaratganini rna'lum qiladi. Shoh esa qizning visoliga zo'rlik bilan erishishga 
harakat qiladi. Vni majburan haramiga olib keladi. Shunda qiz qo'liga 
changgini olib, shunday mungli bir kuy chaladikidiki, saroya'yonlari 
va shoh uyquga ketadi. Bu hoi bir necha bor takrorlanadi. Shoh oppoq 
kiyimli kanizak visoliga zo'rlik bilan erishish mumkin emasligini 
anglagach, Xojani ota, qizni esa singil sifatida qabul qiladi. Yettinchi 
iqlim yo'lidan kelgan musofir mashhur sozanda bo'lib, kanizakning 
san'atini eshitgan xalq Xorazm mashshog'iga bo'lgan iltifotini 
o'zgartiradi. Xorazm xalqi bazmlarining dostonnavozi bo'lgan mashhur 
sozandaning ishi kasodga uchraydi va u arz qilib Xoja hamda uning 
kanizagining oldiga boradi. Boshqa hunari yo'qligi, lozim topishsa, shu 
kanizakka shogird tushishini aytadi. Shunday qilib, 0' zaro 

375 



ahdlashuvlardan soOng, Xorazm mashshog'i kanizakdan musiqa sirlarini 
o'rgana boshdaydi. Kanizakning kuyida qandaydir dard, alam bor. U 
sozandadan tunlari afsona so'zlashni iltimos qilar, so'z firoq, hajr 
haqida ketganida o'ksib-o'ksib yig'lardi. Xorazm sozandasi kanizakning 
ko'nglidagi sirIarini bilishga harakat qiladi. Qiz esa, avvalo, taftishni 
bas qilishni taklif qiladi. Agar ko'nglida pinhon saqlangan siridan voqif 
bo'lishni juda istasa, bu o'lkadan bosh olib ketishga so'z berishini 
mashshoqdan talab qiladi. Shunday qilib, Diloromning Bahromga 
turmushga chiqqani, o'jarligi bois sahroda o'z sochlariga bog'lab tashlab 
ketilgani, uni ko'rishga kelayotgan Xojasi kanizakni sahroda hushsiz va 
holsiz bir ahvolda uchratgani, hushiga kelgach, Bahromdan uzr so'rash 
uchun uning oldiga borishni qanchalik talab qilmasin, Xojasi Xorazmga 
olib kelganini so'zlab beradi. 

Shoh Bahrom yettinchi iqlim yo'lidan olib kelingan musofirdan 
Diloromning hayot ekanligi haqidagi xabarni eshitgach, shohligini ham 
unutib, afsona so'zlovchini quchoqlab oladi. Hukmdor tong otishi bilan 
Xorazmga borishga ahd qiladi. Biroq arkoni davlatining maslahati bilan 
Xoja va Diloromga maktub bitib har ikkalasini saroyga chorIashni ma'qul 
ko'radi. Shunday qilib, sevishganlar qayta topishadi. Ular y yetti qasrda 
bazm uyushtirishadi lekin, y yeUi darvesh hikoyasidan tegishli xulosa 
chiqarmagan shoh Bahrom yana ovga beriladi. U ovlaganjayronlarning 
terisi yer yuzini qoplaydi. Qonlari ariq bo'lib oqadi. Ko'k yuzini qoplagan 
bulutlardan tomayotgan yomg'ir selga aylanadi. Ov maydoni yumshoq, 
usti o'tlar bilan qoplangan botqoqlik edi. JonivorIarning be had ko'p 
oqizilgan qoni bilan aralashgan yomg'ir suvlari botqoqlik yuzini ishg'ol 
qiladi va shoh Bahrom hamda uning hamroWarini yer yutadi. Alisher 
Navoiy doston so'ngida shoh Bahromni tushida ko'rganIigini 
o'quvchilariga so'zlaydi. Hukmdor shoirga nihoyatda yuksak ehtirom 
bilan munosabatda bo'ladi. Husayn Boyqaroni o'ziga o'xshashligini aytib, 
uning davlatiga xayr-saodat tilaydi. Bu bilan ulug' shoir shoh Bahrom 
qissasidan barcha podshohlar xulosa chiqarishi lozimligini ta'kidlaydi. 

"Sab'ai sayyor" dostoni uchun asos bo'lgan hafta kunlari, :ularga 
homiylik qiluvchi, qadimdan muqaddaslashtirilgan y yetti sayyoraga 
xos ranglar bilan qasrlarning bezatilishida o'ziga xos ramziy-majoziy 
ma'no "yuklangan". TaniqIi adabiyotshunos.: S.Hasart'Ovning 
"Navoiyning y yetti tuhfasi"(Toshkent, 1991) asarida bu masalaga 
alohida e'tibor beriladi. Jumladan, shanba kuni Zuhal (Kayvon, Saturn) 
sayyorasi bilan bog'liq bo'lib, qasrning rangi Bahromning yurish-turishi-

376 



barcha-barchasi shu rangda tasvirlanadi. Bu rang, avvalo, sevgilisidan 
ayrilgan shoh Bahromning musibatli kunlarini anglatsa, dastlabki hikoya 
qahramonlari Axiy va Farruxlar uchun muruvvat, yaxshilik va saodatli 
hayot ramzidir. Bu bilan shoir inson axloqi, yurish-turishi uning 
taqdirini belgilaydi, degan g'oyani ilgari suradi. Shuningdek, qora rang 
yoshlik va baxt rarnzi deya ham talqin qilinadi. Bunday xulosaga kelishda 
Axiy va Farrux sarguzashtlarining dostondagi tasviri imkon beradi. 
Demak, shoir har bir rangning o'ziga xos ramziy-majoziy ma'no 
qirralariga alohida e'tibor qaratadi. Shoir qahramonlar ruhiy holatini 
yanada yorqinroq tasvirlashda, ranglarning ramziy-majoziy ma'no 
qirralaridan san'atkorona foydalanishda davom etarkan, bu uslubiga 
dostonning asosiy voqealar tizirnining yakuniga qadar sodiq qoladi. 

Yakshanba kuni Quyosh sayyorasi homiyligi bilan bog'liq bo'lib, 
shoir talqinida oltin rang tiniqlik, xursandchilik-olijanoblik rarnzidir. 
Shuningdek, bu rangga xos bir oz o'zgaruvchanlik, tovlanish unga 
sharmandalik va nafrat uyg'otish ma'nolarining rarnziy ifodasini ham 
beradi. Natijada dostondagi oltin rang Diloromidan ajralgan hukmdorning 
ishq dardiga chalinib xastalanganligini anglatish bilan bir qatorda, ilm­
u hunar ahlining ba'zi nuqsonlaridan bahs etuvchi Zayd zahhobning 
qallobligi, firibgarligini ifodalaydi. Dushanba kuni Oy sayyorasi bilan 
bog'lanib, shoh Bahrom yashil qasrda afsona tinglaydi. Yashil- tasavvufiy 
ta'limotga ko'ra, hayot rarnzi sanaladi. Uchinchi iqlim musofiri tomonidan 
so'zlangan qissa qahramoni Sa'd ulug' piri Faylaqus o'gitlari asosida baxtli 
hayotga erishadi. Ayni choqda, bu rang samoviy mavjudotlar bilan 
bog'lanishni anglatadi. Shu bois Sa'd ikki musofir va uzlatda chekingan 
Faylaqusdan madad oladi. Shuningdek, bu hikoyat bilan° shoir shoh 
Bahromni baxtli hayot uchun kurashga undaydi. Seshanba kuni Mirrix 
(Mars, Bahrom) sayyorasi horniyligida o'tadi. Shu bois shoh Bahrom 
shu sayyora rangi bilan bog'liq qizil qasrda kunni o'tkazadi. Bu rang 
qoli plovchi hikoyat qahramoni xastaligining avj nuqtasini ifodalaydi. 
Keyingi qasrlar bilan aloqador ko'k, sandal va oq rang hukmdor 
tanasidan kasallikning asta-sekin barham topa boshlaganini bildiradi. 
Shuningdek, ranglarning asta-sekin so'na boshlashi Bahrom hayotining 
so'nggi damlari yaqinlashganidan darak beradi. Ulug' shoir dostonida 
qizil rang ezgulik kuchlarining yovuz kuchlaro ustidan qonli kurash bilan 
g'olib kelib, baxtga erishish rarnzi sifatada qo'llanadi. Hikoyatdagi ezgulik 
kuchlari: Juna, Mas'ud, yovuzlik kuchlari bo'lgan Jaypur, Malluni hayot 
uchun kurashda mag'lub etadi. Chorshanba kuni Utorid (Merkuriy) 

377 



sayyorasi homiyligida o'tadi. Shoh Bahrom shu sayyora rangiga uyg'un 
bunyod etilgan moviy qasrda bazm uyushtiradi. Dostonda kook yoki moviy 
rang qandaydir bezovtalik va g'arngin holatni eslatadi. Bu shoh Bahrom 
fuhiy holatining beshinchi iqlimdan kelgan musofir qissasi qahramonlari 
zolim Jobir qo'lida tutqunlikda qolgan sevishganlar Mehr va Suhayl 
iztiroblari bilan mushtarakligini bildiradi. Hikoyat davomida hukmdorlar 
juda ko'p lashkarlarining vafot etishi esa moviy rangning motam ramzi 
ekanligiru dalillaydi. Mushtariy (Yupiter) sayyorasining homiyligida 
o'tadigan payshanba kuni shu sarno yoritqichi rangi bilan aloqador sandal 
rangli qasrda shoh Bahrom uchun bazm uyushtiriladi. Sandal shifobaxshlik 
va xotiljamlik ramzi. Hovar mamlakati podshohi qizining sandal daraxtidan 
shifo topishida bunga ishora bor. Muqbilning har qanday holatda ham 
qanoat bilan xotiIjam harakati uni baxtga eltadi. Mudbir esa fojiali o'lim 
topadi. Shoh Bahrom ruhiy kasallikdan asta-sekin tuzala boshlaydi, biroq 
uning axloqiy tuzalishi, aytilganlardan xulosa chiqarishi uning irodasiga 
bog'liq. Nihoyat, juma kuni sodir bo'ladigan voqealar Zuhra (Venera) 
sayyorasining hukmiga bog'liqligi bois uning rangi bilan aloqador kofuriy 
(oq) qasrda shoh Bahram qissasi davom ettiriladi. Oq rang poklik va 
sofdillik ramzi bo'lganligi bois Bahrom uzoq ayriliqdan so'ng, 
Diloromning vasliga qayta etishidan darak beradi. Shuningdek, bu rang 
keksalik, inson hayotining poyoniga etishidan nishona tarzida ham talqin 
qilinadi. Shu bois o'zini axloqiy jihatdan tuzatishga iroda topa olmagan 
Bahromning hayoti fojiali yakun topadi. 

Ko'rinadiki, ulug' shoir "Sab'ai sayyor" dostonida shoh Bahrom va 
Diloromning ishqiy sarguzashtlaridan bahs etuvchi qoli plovchi qissa hamda 
inson rna 'naviy kamolotiga xizmat qiluvchi y yetti hikoyatni yagona voqealar 
tizimiga ega bo'lgan yaxlit doston holida yuksak san'atkorona mahorat bilan 
ijod etgan. "Xamsa" ichidagi xamsa deya nomlash murnkin bo'lgan bu doston 
XVIII asrda yozma va og'zaki adabiyotimizda Bahrom va Gulandom 
turkumining paydo bo'lishi, XIX asrda qashg'arlik G'aribiy tomonidan «Shoh 
Bahrom va Dilorom», Umar Boqiy qalamiga mansub «Qissai haft manzari 
Bahrom» singari ko'plab asarlarning vujudga kelishiga zamin hozirladi. 

9.6. "Saddi Iskandariy" - "Xamsa"ning xotimaviy dostoni. 
Asarning mavzu va g'oyalar olami, hikoyat va masallar tahIili 

"Saddi Iskandariy" ("Iskandar devori")-Alisher Navoiyning adolatli 
va ma'rifatli hukmdor rahnamoligida markazlashgan davlat barpo etish, 

378 



xalq osoyishtaligi va yurt ma'murligini ta'minlash, o'zaro toj-taxt 
kurashlari, ixtilof-u nifoqlarga barham berish singari umumbashariy 
g'oyalarini o'zida badiiy ifoda etgan dostondir. Ulug' shoir "Xamsa" 
tarkibidagi boshqa asarlarida bu masaJaga alohida e'tibor berib, Anushervoni 
odil, Sulton Muhammad Xorazmshoh, Shohi G'oziy, Chin xoqoni, 
Xusrav Parvez, Bani Omir va Hay qabilasi boshliqlari, Ibn Salom, 
Bahrom singari katta-kichik hukmdorlar obrazini ijod etdi. Mazkur 
asarlarda o'sha hUkmdorlarning yaxshi a'mollari yuksak san'atkorlik bilan 
vasf etilgan bo'lsa, ularning tabiatidagi noqisliklar tanqid ostiga olindi. 
"Hayrat ul-abror" dostonida "Iskandarning y yetti iqlim mamolikini 
panjai tasarrufig'a kiyurg'oni va xoli ilik bila olamdin rlxlat rnarkabin 
surgoni" (14- maqolatdan so'ng keltirilgan hikoyat)ni ibrat namunasi 
qilib ko'rsatgan buyuk mutafakkir "Saddi Iskandariy"da odil va rna'rifatli, 
ma'naviy yetuk shoh obrazini Iskandar timsolida mujassarnlashtirdi. Bu 
bilan shoir "Xamsa" tarkibidagi boshqa dostonlarida ilgari surilgan 
ijtimoiy-siyosiy qarashlarini "Saddi Iskandariy" dostonida yanada 
takomillashtirib, o'zi orzu qilgan hukmdorning mukammal obrazini 
asar qahramoni rnisolida badiiy tasvirladi. 

Iskandar tarixiy shaxs bo'lib, u eramizdan oldingi IV asrda (356-
323) yashagan buyuk jahongir Aleksandr Makedonskiyning Sharqdagi 
nornidir. Sharq xalqlari orasida bu ulug' sarkarda Iskandar Zulqamayn, 
Iskandari Rurniy, Iskandar Maqdon nomlari bilan atalgan. Aleksandr 
nomi shu so'zga talaffuz jihatidan uyg'un "Iskandar" so'zi bilan 
ifodalangan bo'lsa, "Rumiy" va "Maqdon" uning vatanini anglatgan. 
"Zulqamayn" Iskandaming ilohiylashtirish zaminida unga nisbatan 
berilgan sifat bo'lib, ikki "hoxli degan ma'noni bildiradi. Manbalarda 
ma'lumot berilishicha, shoh Juda qadim zamonlarda Yaqin Sharqda 
ilohiy qudratning timsoli sanalib, xudolar singari shoxli tarzda tasavvur 
qilingan. Aleksandr Makedonskiyninng tarbiyasi bilan uning ustozi 
Aristotel (Arastu er. avo 384-322) shug'ullangan. Eramizdan avvalgi 336-
yilda otasi Fili pp o'ldirilgach, Aleksandr Makedonskiy taxtga chiqadi. 
26 yoshida Doro III ni yengib, Eronni egallaydi. Keyinchalik u 
Movarounnahr va Hindistonni za,bt etadi. Dunaydan Hind daryosigacha 
bo'lgan katta hududda ulkan marnlakat barpo etadi, nihoyat, eramizdan 
avvalgi 323-yilda, 33 yoshida vafot etadi. 

Aleksandr Makedonskiyning harbiy yurishlari haqida antik davr 
tarixchilaridan Arrian Flaviy va Plutarx asarlarida rna'lumot beriladi. Yunon 
tarixchisi Arrian Flaviy Iskandar haqidagi rivoyat-u afsonaiarning vujudga 

379 



kelishi sababini uning jahongirlik yurishlarida ishtirok etgan askarlar 
faoliyati bilan bog'laydi. Unga ko'ra, Iskandar jangdan vataniga 
qaytayotgan askarlariga forslar va midiyon1ami, baqtriyaliklar va shaklarni, 
Kaspiy dengizga qadar cho'zilgan hududda yashovchi padiyonlarni, 
xorazmiylarni va girkanlarni qanday bo'ysundirgani haqida hikoya qilib 
berishni aytgan ekan. Hikoyachilar tarixiy ma'lumotlarga nisbatan taxayyul 
va uydirmaga ko'proq berilishlari natijasida bir qancha afsona va rivoyatlar 
vujudga kelgan. Keyinchalik XI-XII asrlarda Ovrupoda Iskandar haqidagi 
ritsarlik romanIari ijod etilgan. 

Sharq yozma badiiy adabiyotida atoqli fors-tojik shoiri Abulqosim 
Firdavsiy ilk bor Iskandar haqida doston ijod etdi. Asarning bosh qahramoni 
«ShohnoIna» tarkibidagi biT" qator sosoniy hukmdorlarga ~g'ishlangan 
dostonlardagi yetakchi obrazlardan keskin farq qilmaydi. Shoir buyuk 
jahongirga bag'ishlangan ushbu masnaviysida uning Doroga qarshi janggi, 
insonlarni ya'juj-ma'jujlardan xalos etish uchun g'ov qurishi singari 
lavhalar bilan Iskandami adolatli va najotkor hukmdor qiyofasida tasvirlasa­
da, sarkardaning ko'plab jangovor yurishlarining sababi, mohiyati va 
oqibatini ochib bermaydi. 1203-1211-yillarda ulug' ozar shoiri Nizomiy 
Ganjaviy «Panj ganj.i tarkibidan o'rin olgan «Iskandamoffia)o} dostonini 
ijod etib, xamsachilikda Iskandamingjahongirlik yurish1ari va hukmronligiga 
bag'ishlangan alohida doston yozish an'anasini boshlab berdi. 1300-1301-
yillarda Amir Xusrav Dehlaviy «XaIru;a.sining so'nggi dostoni «Oyinai 
Iskandariy. ijod etildi. Alisher Navoiy «Saddi Iskandariy. dostonini 1484-
yilning sentabr-oktabr oylarida nihoyasiga yetkazdi. Bu ma'lumot taniqli 
adabiyotshunos B.Valixo'jayevning «Mumtoz siymotar. (Toshkent, 2002, 
179-bet) kitobida bir necha dalillarga tayanilgan holda qayd etiladi. O'sha 
yilning 28-dekabrida Abdurahmon Jomiy «Xiradnomai Iskandariy» 
dostonini yozib tugatdi. 

Alisher Navoiy «Saddi Iskandariy. dostoni uchun Iskandar 
Zulqarnaynning jahongirlik yurishlari tarixini asos qilib olsa-da, ulug' 
shoir asarida tarixiy Iskandar-Aleksandr Makedonskiydan tubdan farq 
qiluvchi yangi bosh qahramon obrazini yaratdi. Buyuk mutafakkir o'z 
davriga qadar yozma va og'zaki badiiy adabiyotning turli janrlarida 
sayqallashib, takornillashib borgan Iskandar obrazi va uning hukmronligi, 
jangovor yurisWarining badiiy lavhalaridan ijodiy foydalandi. Shuningdek, 
bu asar «Xamsa» tarkibidagi boshqa masnaviylarda ilgari surilgan yetakchi 
g'oyani takomillashtiruvchi, yaxlit janr hisoblangan «Xamsa»ning 
yakunlovchi dostoni bo'lgani uchun uning tuzilishi navoiyona badiiy 

380 



tafakkur bilan alohida mohiyat kasb etdi. «Saddi Iskandariy»da nazariy­
axloqiy doston sana1gan «Hayrat ul-abroD> va yaxlit voqealar tizimiga ega 
dostonlar «Farhod va Shirin., «l..ayli va Majnun», «Sab'ai saYY0D> 
asarlariga xos tuzilishning o'zaro yaxlitlashuvi ko'zga tashlanadi. Dostonning 
asosiy voqealari Iskandarning tug'ilishi, Faylaqus uni valiahd deb e'lon 
qilishi, tarbiyalagan otasi (Faylaqus) vafotidan so'ng, Iskandarning taxtga 
chiqishi lavhalarini o'zida mujassamlashtirgan XV bobdan boshlanadi. 
Bu bob asar asosiy voqealari tizimining muqaddimasi sanaladi. Keyingi 
tartibda keluvchi har to'rt bob mazmunan bir-biri bilan uzviy bog'langan 
bo'lib, asarning alohida bir qisrnini tashkil etadi. Unda Iskandaming 
sarguzashtlariga oid biror bir lavhani tasvirlashdan oldin hukmdorning 
to'g'ri yo'l tutganini nazariy jihatdan asoslash uchun avvalgi uch bobda 
ma'lum bir masala xususidagi shoirning mulohazalari (maqolat, 
chunonchi, himmat, adolat avf xususida), uni tasdiqlovchi biror hikoya 
yoki masal va Arastuning ayni masalaga oid qarashlari keltiriladi. Asardagi 
har to'rt bobning dostonning bir qismini tashkil etishi Iskandar 
sarguzashtidan bahs etuvchi boblaming so'ngida keltirilgan lavhaga yakun 
yasovchi soqiy, mug'anniy va shoirning o'ziga murojaati o'rin olganligida 
ham ko'riladi. 

Sakson to'qqiz bobdan tashkil topgan dostonning muqaddimasi 
sanalgan (asosiy voqealar badiiy tafsilotining boshlanishi nuqtai 
nazaridan) XV bobda Alisher Navoiy talqinidagi Iskandar tarixiy 
Iskandar-Aleksandr Makedonskiydan tamomila farqli ekanligiga ishora 
qilinadi. Ma'lumki, tarixiy manbalarda Iskandar Zulqarnaynning nasl­
nasabi xususida turlicha rna'lumotlar uchraydi. Ba'zilar uni Eron shohi 
Doro II ning o'g'Ii desa, boshqa asar mualliflarijahongirning shajarasini 
Misr fir'avnlariga borib taqalishini qayd etadi. Alisher Navoiy 
dostonidagi Iskandar esa asrab olingan farzand, uning nasl-nasabi 
rna'lum emas. Asarda tasvirlanishicha, shikordan qaytayotgan Rum-u 
Rus podshosi Faylaqus otining sarkashligi tufayli endigina tug'ilgan, 
yordam bo'lmagani uchun madorsizlanib chalajon holiga kelgan 
chaqaloqni qo'liga oladi. Unga Iskandar nomini berib, o'g'il va valiahd 
deb e'lon qiladi. "Hayrat ul-abror"ning "Adab dab'i"dagi bobida o'rtaga 
qo'yilgan talablarning arnaldagi ijrosini Iskandarningjismoniy-ma'naviy 
shakllanish jarayonida ham his qilish mumkin. Iskan~ ta'lim va tarbiya 
berish uchun zamonasining eng zo'r donishmandlari jalb qilinadi. 

Naqumohis olinda dastur edi, 
Ki bikmatqa olamda masbhur edi (11,90). 

381 



Iskandar bilan Arastu hamsaboq edi. Uning ma'naviy-ma'rifiy 
shakllanish yillari ana o'shanday muhitda kechdi. U zamonasining 
yaktolari-allomai davronlaridan insonshunoslikni, Insonni qadrlash 
ilmini o'zlashtirdi. Tarafayn (ikki taraflama) sa'y-u harakatlar tufayli 
zamon Iskandari: 

Bori ilm aro, o'yla, sohib kamol, 
Ki, komil aningdek topilmoq mahol (11, 91)-

martabasiga ko'tariladi. Ulug' shoir asarlarining asosiy voqealari 
to'qimasiga talay hikmat va hikoyatlarni kiritganki, bu ayni badiiy 
yaratmalarning mantiqiy bo'liqIigi, g'oyaviy mazmuni nuqtai nazaridan 
ta'sirchan bo'lishini ta'min etgan. Aytilganlar jihatidan dskandar va 
gadolikni ixtiyor etgan shahzoda muloqoti» tarzida nomlash mumkin 
bo'lgan she'riy hikoyat ahamiyatli. Mag'rib davlatlaridan birini o'z tasarrufiga 
olgan jahongir odatiga ko'ra o'sha yurt shohlaridan (yoxud o'sha 
hukmdorning avlodlaridan) biriga taxtni topshirishi kerak edi. Mulozimlari 
munosib nornzod top may qaytishadi. Iskandarning takroran talablari 
oqibatida go'ristondan go'sha topgan, aftodahol kiyingan, hamma yog'i 
kir shahzodani uning huzuriga olib kelishadi. Iskandarning podshoning 
taxtini unga topshirish bobidagi urinishlari befoyda ketadi. Chunki shahzoda 
faqirlikni shohlikka almashtirishni istamaydi. Iskandar o'z qarorida turib 
olgach, shahzoda uning oldida quyidagi to'rt shartni ko'ndalang qo'yadi: 

••• Biri amlin o'idi bayoti abad, 
Ki, yo'qdir aning intihosig'a bad: 
Yana bir: yigitlikka topmay xalal, 
Qariliq bila bo'lmag'ay ul badal, 
Yana bir g'inoyi muabbaddurur, 
Ki, olinda iflosqa raddurur. 
Yana: sbodlig'kim, yo'q aning g'ami, 
Adam bo'lg'ay ul suroing motami (11, 102). 

Tabiiyki, ushbu shartiarning ijrosi bir emas, minglab 
Iskandarlaming ham qo'lidan kelmaydi. Garchi Alisher Navoiy o'z 
Iskandariga jahongirlik bobida mag'lubiyatni ravo ko'rmasa-da, ammo 
ma'naviy-irfoniy olamda uni qo'llab-quwatlash buyuk mutafakkirning 
ham qo'lidan kelmaydi. Gadolik - faqr yo'lini tanlagan shahzoda oldida 
ma'rifiy-ruhiy mag'lubiyatga duch kelgan Iskandarning tilidan 
quyidagilarni shoir tan oldiradi: 

•••• Ki bu dayr aro topsang ogohlik, 
Sanga faqr berdi, manga sbohlik. 

382 



Agarcbi meni ayladi arjumand, 
Sanga berdi himmatni mendin baland,. (11, 103). 

Alisher Navoiyning o'lmas "Xamsa"si uning yakuniy dostoni "Saddi 
Iskandariy"da harnon yechimini toprnagan bunday jurnboqlar benihoya 
ko'pdir. Tahlil etayotganirniz hikoyatdagi dastlabki savol Iskandarni 
dovdiratib qo'ygan edi. Iskandar huzuriga kelayotgan shahzoda ikki 
qo'lida ikki kalla suyagini ham ushlab kelgan edi. U qarshisida shohona 
salobat bilan o'tirgan Iskandarga rna'noli nigoh tashlar ekan, birinchi 
savolini o'rtaga qo'yadi: Kalla suyaklaridan qay biri shohniki-yu, qaysinisi 
gadoniki? Javob - sukut. Darvesh rnantiqiy-rna'rifiy shiddatga zarb 
berar ekan, so'raydi: 

« ••• Chu o'lganda birdur bu ikki mato', 
Tiriklikda nevchun qilurlar nizo',. (11, 102). 

Insoniyat avlodi qachon bu jurnboqni ijobiy hal qiladi, yolg'iz 
Parvardigorgagina ayon, xolos. Alisher Navoiy Iskandar taqdiridagi 
ikki qutb - jisrnoniy (jahongirlik da'vosidagi janglar) va rna'naviy­
ma'rifiy munozarani yonma-yon qo'yib badiiiy ifodalashda davom etadi. 
Yurtda iymon-u adolat bilan hukmronlik qiladigan shohning bo'lishi 
shart. Ikkinchidan, badiiy adabiyotda yashab kelayotgan rnarkazlashgan 
davlat g'oyasi borki, Alisher Navoiy ham unga xayrixohlik qiladi. Biroq 
bu boradagi kurashlar jangsiz kechrnaydi. Jang - vayronalik, begunoh 
odamlar qonining to'kilishiga boisdir. Bunisi Alisher Navoiyga ma'qul 
emas. Asar davomida bir-biriga zid ana shunday tuyg'ular muallifni o'z 
iskanjasiga oladi. «Saddi Iskandariy»da o'shanday tang vaziyatdan nozik 
chiqib ketilgan o'rinlar bilan birga, ikkilanishlar, chalkashliklar ham 
ko'zga tashlanib qoladi. Mana, bir misol. Faylaqus saltanati zamonida 
Rurn-u Rus davlati Eronga, Doroga ming tovuq tuxmi kattaligidagi 
olmos hajmida boj to'lar edi. Taxt Iskandarga o'tgach, u o'sha xirojni 
to'lamay qo'yadi. Doroning elchilariga u tuxurn tug'adigan o'sha 
tovuqlarning o'lgani, endi yo'q, ular tarzida javob qaytaradi. Bundan 
darg'azab bo'lgan Eron tojdori bir chavgon shari, tayog'i va bir xalta 
kunjut berib, takror elchilarini yuboradi. Bu bilan Doro aytmoqchi: 
Sen hali bolasan, toj-taxt da'vosini qo'ya turib, chavgon o'ynab yur. 
Mening kunjut donalariday behisob qo'shinim borki, sen uning zarbiga 
tob berolmaysan. Elchilarni rarnziy ashyolari bilan qabul qilgan Iskandar 
hushyorlik ko'rsatadi. U mulozimlariga bir to'da och tovuqlarili haydab 
kelishni buyuradi. Elchilar ko'z oldida xaltadagi kunjut tovuqlarga beriladi 
va bir necha daqiqada uning norn-nishoni ham qolmaydi. Chavgon tayog'i 

383 



va shar (koptok)ni Iskandar o'zieha talqin qiladi: Dunyo koptok (shar) 
singari aylana va yumaloq. Doro uning ixtiyorini rnenga qo'yib beribdi ... 
Elehilar ko'rgan va eshitganlarini Doroga aytib berishadi. G'azab otiga 
mingan Eran podshohi Iskandar davlati ustiga qo'shin tortadi. Jang 
rnuqarrar, ehiqmaslikning iloji yo'q. Iskandar ham mudofaaga otlanadi. 
O'rtada tog' tizmalari. Urushning boshlanishiga hali muayyan fursat bor. 
Iskardar xos yigitlari bilan tog' qullalaridan biriga ehiqib, Dora 
qo'shinini kuzatadi. Ular mo'r-u malax singari behisob, keti ko'rinmaydi. 
Hayratga tushgan Iskandami xayol o'z og'ushiga oladi. Shunday bir 
kayfiyatda uning ko'zi ikkinehi bir qulla ustida o'zaro urushayotgan 
kakliklarga tushadi. Biri - semiz, ikkinehisi - ozg'in. Kutilmagan hodisa 
yuz beradi, havoda bir burgut paydo bo'ladi va chang urib semiz kaklikni 
olib ketadi. Iskandar o'zieha fol oehadi: Semiz kaklik - Doro, ozg'ini 
- men. Uni burgut olib ketdi, g'alaba esa rnenda qoldi ... Navqironjahongir 
o'z qarorgohiga qaytadi, unga Eron tarafidan elehilar borligini rna'lurn 
qilishadi. Iskandarning muloqotidan rna'lurn bo'ladiki, Eron qo'shini 
sarkardalari shohga qarshi isyon ko'tarishgan va unga suiqasd qilingan. 
Iskandar elehi libosida Dora huziriga kirib boradi. (Keyinehalik ana shu 
lavha asosidagi hikoyat «Lisan ut-tayr»ga kiritiladi). Eron shohi ehindan 
ham tiriklikning oxirgi daqiqalarini boshidan keehirayotgan ekan. 
Iskandar o'zini tanishtiradi. Shu o'rinda ulug' shoir Doroning ueh 
vasiyati badiiy talqiniga urg'u beradi: Menga qasd qilib, qonimni oqizgan 
sarkardalami jazola. Chunki, men ularni bolaligidan tarbiyalab shu 
darajaga olib kelgan edim. Menga xiyonat qilgan bu nonko'rlar seni 
ham, albatta, aldaydi. Mening avlod-ajdodlarimga ozor berma, qizirn 
Ravshanakka uylangin. E'tibor qiling, Alisher Navoiy juda katta nazokat 
ko'rsatadi. Har bir ishora-yti lavhaning hayotiy-shar'iy jihatlarini hisabga 
oladi. Bulardan eng asosiysi - kitobxonni ishontirish rnuamrnosiki, 
asarda uning yeehimi ham yaxshi taassurot qoldiradi. Ana shu 
to'qirnalarning barehasi sadir bo'lishi tayin bo'lgan katta xunrezlikka 
chap berishga qaratilgandir. Shunga yaqin manzara Kashmirning olinishida 
ham ko'zga tashlanadi. Badiiy adabiyotda Kashmir sehr-ujod-u vatani 
sifatida ham rna'lurn. 

Iskandar va uning qo'shini Kashmirda ajib birto'siqqa dueh keladilar. 
Shahar qal'asi shunday silliqki, uni hech narsa qilishning Haji yo'q. 
Alisher Navoiy tasviridagi Iskandar sarkarda, davlat arbobi, 
donishmand va valiy maqomiga etgan shaxs. U qo'lga kiritayotgan 
g'alabalaming tayaneh omili ham bor. U tanho emas. Iskandar zabardast 

384 



olimlar qurshovida harakat qiladi, ularning maslahatlariga quloq tutadi. 
Kashmirning zabt etilishida ham shu manzara namoyon bo'ladi. Sehrli 
devorni ko' rgan olimlar Iskandardan uch kunlik muhlat so'rab, sabr 
qilishni maslahat ko'rishadi. Aytilgan muddatda katta rniqdordagi toshni 
balandga va uzoqqa ota oladigan qurolni yasab berishadi. Vning yordamida 
Iskandar Kashmir tilsimini ochadi va bu shahami qo'lga kiritadi. Shu 
yurt podshosi Malluning qizi Mehrinozga uylanadi. Qarang, bu o'rinda 
ham asar muallifi o'z Iskandarini himoya qila oladi. «Saddi Iskandariy» 
dostonining markazida turgan bosh masala Ya'juj va Ma'jujlarning 
insoniyat boshiga soladigan qironining oldini olishga xizmat qiladigan 
sad (to'siq) - devomi bunyod etishdir. Aslida bu mavzu sayyorligining 
teran tornirlari Qur'oni karimdan boshlanadi. Ayniqsa, ilohiy kitob 
«Qahf» surasining 83-98-oyati karimalari ayni mavzu uchun g'oyaviy 
asos vazifasini ado etgan. Shu gapni Alisher Navoiy dostoni haqida 
ham aytish mumkin. Mulohazalarimizni dalillash uchun «Qahf» surasi 
94-96-oyati karimalarini nazardan o'tkazaylik: «Vlar: «Ey Zulqamayn, 
shak-shubhasiz, (shu tog'lar ortidagi) Ya'juj va Ma'juj (qabilalari) 
yer yuzida buzg'unchilik qiluvchilardir. Bizlar senga bir (rniqdor) to'lov 
to'lasak, biz bilan ulaming o'rtasiga bir sad chekib (bir to'g'on qurib) 
berurmisan?-dedilar. V «Zulqamayn aytdi: «Parvardigorim menga ate 
etgan (saltanat) sizlar beradigan (mol-dunyodan) yaxshiroqdir. Bas, 
sizlar menga (mol-dunyo bilan emas, balki) kuch-quvvat bilan yordam 
beringlar, men sizlar bilan ularning o'rtasida bir devor binD qilay. 
Sizlar menga ternie parchalarni keltiringlar. To (ternie paechalari) ikkala 
tog' bilan barobar bo'lgach, (Zulqamayn: «Bosqonlar bilan) dam 
uringlar»,-dedim. Bas, qachon u (ternir-tersaklarni qizdirib) o't qi!gach 
(eritgach) dedi: «Menga eritilgan mis ham keltiringlar, uni (ternir 
parchalaming) ustidan quyurman» (Que'oni karim. O'zbkcha izohli 
taIjima. 213-bet). Sharq xalqlari adabiyoti tarixida yaratilgan deyarli 
barcha Iskandamomalarda Hohiy kitobdagi shu lavhalar asos vazifasida 
keladi. Jumladan, «Saddi Iskandariy»da ham ikki tog' oralig'ida Ya'juj 
va Ma'jujlar yuradigan yo'l ustida haybatli yoysimon (qilichsimon) 
devor barpo etiladi. Turli metall qotishmalaridan qad rostlagan 
devoening o'sha maxluqlarga qaragan yuzasi oqish-kulrang ma'danlar 
bilan silliq qilib pardozlanadi. Bular - rarnz. Insoniyat tafakkurining 
yovuzlik yo'lini to'sish bobidagi chorasi, kashfiyotidir. Qay zamonlar 
uchun bunday sadlar - to'siq-u to'g'onlar o'zining rarnziy «burchi»ni 
bajarib, insoniyat qalbiga dalda berib kelgandir. 

385 



Alisher Navoiy o'z Iskandari uchun xv asr sharoitida inson aql-u 
zakovati qodir bo'lgan barcha mo'jiza-yu ezguliklarni ravo ko'radi, 
biroq uni haddan ziyod taltaytirib ham qo'ymaydi. Dunyoning 
baqosizligi, foniyligini unga har daqiqada eslatib turadi. Arastu bilan 
qilgan muloqotlari orqali ana shu tuyg'uni uning shuuriga singdira boradi. 
Ayni balog'at yoshida (o'ttiz uchda) uni o'lim bilan ro'baro' qilib 
qo'yadi. Ulug' shoir Iskandarning achchiq qismati orqali insoniyatga 
dahshatli haqiqatni yana bir karra ravshan ko'rsatadi. 

Azal kotiblari belgilagan lahzalar yetsa, na mol-dunyo, na mansab­
u saltanat, na suyangan tog'laringjoningga oro kirolmaydi. Sen dunyodan 
to'ymagan ko'zlaringni jovdiratib ketasan, ular esa (mol-dun-yo va 
hokazolar) chapak chalib qola beradi! Iskandari Maqduniy bilan ham 
shunday bo'ldi, qazosi yetganini his qilgach, uning ko'zi ochildi, 
ammo endi kech edi. Jahongir shundagina afsus qildi: 

Ne qilg'on xayolim bori xom emisb, 
Havas jomi ko'nglumga osxom emisb (11, 522). 

O'shanday lahzada onasini (tutingan onasi Bonuni) esladi. O'sha 
mushti par nazdida farzandlik burchini ado eta olmaganidan nadomat 
chekdi. Undan rozi-rizolik tiladi, gustohliklarini afv etishini o'tindi: 

Demon qilsam erdi o'g'uIIuq sanga, 
Qabul aylasam erdi qulluq sanga (11, 523). 

Bunday holat-hodisalar inson avlodi peshonasida naqsh topgan 
bitikka o'xshaydi. To'rt muchasi sog', ishi avjida, kuch-quvvati to'lib­
toshib yurgan paytlarida inson xudbinlik, hirs-u havas etagida yuradi. 
Boshi yostiqqa yetgach, afsus tortadi. Iskandar bilan ham shunday 
bo'ldi. Ulug' shoir till bilan aytganda: «Necha salVari baxti farxundasan, 
Alar bandadur, sen dog'i bandasan~, ha, ba'zan ma'naviy-ma'rifiy 
dunyosi boy odam ham bandaligini unutib qo'yar ekan, chunki 
o'rtadagi (Alloh bilan orif o'rtasidagi) hijob yo'qolgan emas, ma'naviy­
ma'rifiy shakllanishjarayoni maromiga yetmagan. Iskandar ham qalbida 
shunday bo'shliq borligini tuydi... Dostonda ular jahongirning onasiga 
(tug'gan emas, tarbiyalagan enagasi) yozgan maktubida alam va dard 
bilan ifodalanadi. O'shajonso'z maktub oxirida esa Iskandarning vasiyatlari 
beriladi. «Hayrat ul-abror»da ular ayrim lavhalar shaklida keltirilgan 
bo'lsa, «Saddi Iskandariy»da uning bafurja tasvirini ko'ramiz. 

Iskandarning ancha keng shuhrat tutgan bu vasiyati uch banddan 
iborat. U onasiga murojaat qilar ekan, ta'kidlaydi: «Boshim uzra ko'p 
iztirob aylamang, Jahonni azodan xarob aylamang». Masalaning bu 

386 



qabilda qo'yilishi shar'iy taJablatp to'la mos keladi. Negaki, islomiy 
ta'limotga ko'ra, odamning tug'ilishi Xudoning berishi, uning o'limi 
Yaratganniog bandasini o'z huzuriga da'vat etishi, olishidir. Falsafiy­
mantiqiy jihatdan tug'Hish muqarrar ekan, o'lim ham haqdir. 
Iskandarning ikkinchi vasiyati mulozimIariga qaratilgan va she'rdagi 
ifodasi quyidagicha: 

QiIiog naqI jaIuI-u jidd aylab boli, 
Sbndami Isbndariya soli. 
TirikJiktla oJ yer edi ma'manim, 
O'iUDI vaqti ham aylangiz madfanim (11, 526). 

08tona, kindik qoni tomgan zamin parchasi - Vatanning 
boshlanishidir. Odamiyligi bor, o'zioi qadrlay oladigan inson uchun 
o'sha go'sha mo'tabar sajdagohdir. Iskandarning vasiyatida ana o'sha 
muborak tuyg'u ustuvor. U-ibrat maktabi. Iskandaming uchinchi vasiyati 
- falsafiy-mantiqiy teran. Uning zamirida Alisher Navoiyning yurak 
nidosi ham yashirin. U zamon, zabon, makon nuqtai nazaridan sarhad 
bilmaydi. Iskandarona-navoiyona bu ibratnoma-pandnoma butun 
insoniyat avlodiga qaratilganligi, umumbashariyligi bilan ham 
ahamiyatlidir . 

.... CbiqoriDg bir ilgimni tobutdin, 
BamoJ Day'kim _fa yoqutdin. 
Ki el soHb oJ soli bayrat ko7.i, 
Ne bayrat ko'D, baIki ibrat ko'zi: 
.Bu panjaki, barmoqIari chekti saf, 
JahOimi jahon ahlidin urdi tar. 
Kafi icbra oIdi j_u kisbvarin, 
Bar-u bahrniog fa'i iIa gavbarin. 
Cltu anti ajaI iIgi tabIi rahiI, 
Baqo bo'yJlig'a soldi babIi rahiI. 
Jahondin shaI iIgi IDisoIi bonr, 
Nechoklim, dIiaor iIgi IOU borar. 
Angakim, madadkor bo'lg'ay bilik, 
Jahon sIIug'Udin bori chekkay iIik. (11,526-527). 

Hikmat maqomidagi bu gaplar Iskandarning tilidan aytilayotir. U 
oddiygina podshoh emas, deyarli butun jahonni o'z tasarrufIga olgan 
hukmron. U mol-u dunyosi, dur-u javohirotining son-sanog'i, hisob­
u kitobini bilmaydi. Uning diydalari yer-u suv osti-usti ajoyibotlariga 
to'yto-to'yib boqdi. Uch yurtnirig uch sanamini og'ushiga olib, aysh-

387 



ishrat ham surdi. Tobutdan qo'lni, ochiq panjalari bilan chiqarib qo'yish 
xalqimizda qasam bilan barobardir. Qaysidir jiddiy orzusi ushalmagan 
insongina bu fano dunyosidan ochiq ko'z yoxud qo'l bilan armonli 
ketadi. Ulug' shoir bularni biladi. Kitobxon yuragida shunday shubha 
kechmasin uchun vasiyat so'ngidagi bayt ilova qilingan. Darvoqe, 
aytilganlar Iskandarning armoni emas, o'ttiz uch yillik umr sabog'ining 
qaymog'idir. U-chaqiriq, u-da'vat, u- ibrat, u-jahongirdan qolgan 
yodgorlik. Zero, hech bir boylik ma'naviy-ma'rifiy zahiraday bardavom 
emas. Alisher Navoiy «Xatnsa»si ana shunday umumbashariy g'oyalarni 
badiiy ifoda etganligi bilan qimmatlidir. 

Mavzuni mustabkarnlash uchun savollar 
l.Xamsa ijod etish uchun «Panj ganj.ning qanday xususiyatlari bu 

adabiy janrga xos bo'lgan me'yor sifatida belgilandi? 
2.Sharq xalqlari adabiyoti tarixida Shayx Nizomiyga izdoshlik qilish 

an'anasi qanday yo'nalishlarda davom etdi? 
3.Alisher Navoiy «Xamsa.si va uning yaratilishi tarixiga doir 

nimalarni bilasiz? 
4. "Hayrat ul-abror"dan keltirilgan maqolat va hikoyatlarning 

mazmun-mohiyati, g'oyasi nimalardan iborat? 
5. Ulug' shoir "Farhod va Shirin" dotonini ijod etarkan, uni yangicha 

tarhda yaratish niyatini qanday tamsillar vositasida badiiy ifoda etgan? 
Xuddi shu holat "Layli va Majnun"da qanday bayon etiladi? 

6. Alisher Navoiy "Farhod va Shirin" dostonida ulug' salaflarining 
ijodiy tajribasiga qanday munosabat bildiradi? Ularning Xusrav, Shirin 
va Farhod muhabbati mojarolaridan bahs etuvchi dostonlari xususidagi 
turkiy xamsa ijodkorining e'tirozlari nimalardan iborat? 

7. "Fadhod va Shirin" dostonidagi yetakchi obrazlarning ramziy­
majoziy xususiyatlarini izohlang. 

8. Layli va Majnun dardchil ishqiy-sarguzasht mavzuining tarixiy 
asosi va tadrijiy takomili xususida nimalarni bilasiz? 

9. Dostondagi «<Layli va Majnun.dagi) tun va tush lavhalarining 
o'ziga xos xususiyatlari haqida so'zlang. 

10. Layli va MYnunIarning pok se\'gisi haqidagi mushohadalaringizni bayon 
eting. Majnunning Ka'ba ziyorati ta1SilotJari Javhasini shaIh1ashga harakat qiling. 

11. Shoh Bahromning ishqiy sarguzashtlari mavzuining tarixi va 
tadrijiy takomili haqida gapirib bering. 

12. "Sab'ai sayyor"dostonining Shoh Bahrom ishqiy sarguzashtlariga 

388 



bag'ishlangan shu mavzudagi boshqa asarlardan jiddiy farqIanuvchi 
jihatlari nirnalarda namoyon bo'ladi? 

13. Dostondagi ("Sab'ai sayyor"dagi) hukmdorlar obraziga oid 
fIkrlaringizni bayon eting. 

14. Dostondagi hikoyatlar, qasdarning ranglari bilan qoliplovchi 
hikoyatning qanday bog'liqlik jihatlari mavjud? 

15. Shoh Bahrom obrazi «Xamsa. tarkibidagi Farhod va Majnun 
obrazlaridan qaysijihatlariga ko'ra farqlanadi? Shoir "Sab'ai sayyor"da 
oshiqlik va shohlik haqidagi qanday falsafiy qarashlarini bayon etadi? 

16. "Sab'ai sayyor" dostonidagi tush Iavhasining ijtimoiy ahamiyati 
nimalardan iborat? 

17. Iskandar haqidagi afsona va rivoyatlarning keng tarqalishini 
qadimgi tarixchilar qanday izohlashadi? _ 

18. "Saddiy Iskandariy"ning nomIanishida qanday rnajoziy rna'no 
mujassam? Uni boshqa dostonlar nomIari bilan qiyosiy izohlashga 
harakat qiling. 

19. "Iskandar va gadolikni ixtiyor etgan shahzoda muloqoti" da qanday 
umumbashariy muammolar xususida fIkr yuritiladi? 

20. Iskandarning adolatli shoh ekanligi dostondagi qaysi lavhalarda, 
o'z ifodasini topgan? UIug' jahongir vasiyatining mohiyati nimalardan 
iborat? 

Mavzuga oid tayanch tushunchalar 
«Panj ganj.ga to'la javobiya yozgan shoirlar. «Panj ganj.ning ayrim 

dostonlariga javob yozgan shoirlar. «Panj ganj. dostonlarini erkin-ijodiy 
tarjima qilgan shoirlar. Ibrohim Adham va Robiai Adviya .. Shoh G 'aziy va 
zoli zar. Hotami Toyi va o'tinchi choI. No'shiravoni odil. Farhod. Shirin. 
Chin xoqoni. Mulkoro. Moniy, Boniy, Qoran. Ajdarho, Axriman dey, 
«temir paykaI'». Suhayl0. Xizr alayhis-salom. Suqrot. Mehinbonu. Xusrav 
Parvez. Buzrug Ummid. Makkora zoI. Sheruya. Bahrom. Layli. Majnun. Hay 
va Bani Omir qabilasi boshliqlari. Ibn Salom. NavfaI. Zaydi zahhob. Shoh 
Bahrom. Dilorom Jasratxon. Fanux. Axiy. Sa'd. Juna. Mas'ud. Mallu. Jaypur 
Mehr. Suhayl. Navdar. No'mon. Jobir. Muqbil Mudbir. Faylaqus. Iskandar. 
Arastu. Doro. Bonu. Ravshanak. Mehrinoz.lo'baynti chin. Manjaniq. Usturlob. 

Adabiyotlar 
1. Alisher Navoiy. Mukammal asarlar to'plami. 7-11-

tomlar.Toshkent: «Fan» 1991-1993. (Izoh: Ushbu manbalarga murojaat 

389 



etilganda, qavs ichida jildi va sahifasini ko'rsatish bilan kifoyalanildi). 
2. Abduqodirov A Tasavvuf istilohlarining qisqacha izohli lug'ati. 

Xo'jand-1997, 96-bet. 
3. Alisher Navoiyning adabiy mahorati masalalari. Maqolalar 

to'plami. Toshkent: «Fan., 1993. 
4. Alisher Navoiy «)(amsa.si (maqolalarto'plami). Tadqiqotlar. 

Toshkent: «Fan., 1986, 144-bet. 
5. Axmedov T. Alishei Navoiyning cI...ayli va Majnnn. dostoni. 

Toshkent: «Fan., 1970. 
6. Valixo'jayev B. Mumtoz siymolar. Toshkent: A. Qodiriy 

nomidagi xalq merosi nashriyoti, 2003, 129-185 betlar. 
7. Vohidov R., Mahmudov M. Ma'naviyat - komillik saodati. 

Toshkent: «Ma'naviyab, 1997. 
8. Vohidov R., Mahmudov M. Iymon - qalb gavhari. Toshkent: 

«Ma'naviyab, 1999. 
9. Mallayev N. Alisher Navoiy va xalq ijodiyoti. G'.G'ulom 

nomidagi ASN. Toshkent1974. 
10. Erkinov S. Navoiy «FaIhod va Shirin. va uning qiyosiy tahlili. 

Toshkent: «Fan., 1971. Yana «Farhod.ning vorislari va cShirinning. 
izdoshlari. «Fan va turmush., 1976, 8-8On, lO-ll-betlar. 

11. Polyakova E. Birsevgi fojiasi. «Guliston •. 1976,7-800, 28-bet. 
12. Qayumova A «Hayrat ul-abro~ talqini. Toshkent: G' .G'ulom 

nomidagi ASN., 1977; Yana «Farhod va Shirin. sirlari. Toshkent-1979; 
Yana «Ishq vodiysi chechaldari. Toshkent: G'.G'ulom nomidagiASN., 
1985, 256-bet. 

13. Hayitmetov A Temuriylar davri o'zbek adabiyoti. Toshkent: 
«Fan., 1996. 

. 14. Hasanov S. Navoiyning y yetti tuhfasi. Toshkent: G'. G'ulom 
nomidagi nashriyot-matbaa birlashmasi, 1991. 

390 



x- BOB 
"LISON UT-TAYR" FALSAFIY MASAL DOSTON 

"Lisonut tayr"{"Qush tili") Alisher Navoiy hayotining so'nggi 
yillarida ijod etilgan falsafiy, ilohiy-irfoniy, axloqiy-ta'limiy doston 
bo'lib, unda Haq, Borliq va Inson munosabatlariga doir ulug' 
mutafakkiming teran mushohadalari badiiy in'ikosini topgan. Shoir 
asarning hamd bobida Tangri taoloning buyuk yaratuvchanlik 
xususiyatlarini vasf qilar ekan, Allohning butun olamni vujudga 
keitirishdan ko'ziagan maqsadi Inson ekanligini quyidagi satrlarida 
badiiyIashtiradi: 

Ofarinishdin qilib inson g'araz 
Oni aylab xalq ichinda beavaz 
Ko'nglin ooing maxzani irfon qilib, 
VI tilism ichra o'zin pinhon qilib (12, 9). 

UIug' shoir dunyoqarashiga ko'ra, Allohning olamni yaratishdan 
maqsadi inson bo'igani bois uni butun yaratiqIar orasida beevaz, ya'ni 
tengsiz qilib vujudga keltirdi. Odamning ko'nglini irfon-tafakkur bilan 
olamni anglash xazinasiga ayiantirgan buyuk Tangri o'zini mana shu 
ko'ngil tilsimi ichra yashirdi. Demak, inson uIug' Yaratuvchini o'z 
ko'nglidan izlamog'i, ishq o'ti, dard kuli bilan poklanib shaffof holga 
kelgan ko'ngil ko'zgusida jilvalangan Alloh jamolini ko'rish baxtiga 
muyassar bo'Imog'i Iozim. Buning uchun riyozat bosqichlaridan sabot 
va matonat bilan o'tib, ma'naviy komillik rutbasiga ko'tarilish talab 
etiladi. Yuksak badiiy saIohiyat sohibi bo'lgan Alisher Navoiy olamdagi 
eng oliy mavjudot sanalgan insonga ilohiy ne'mat sifatida in'om etilgan 
ong, shuur va fikrlash qobiliyati ibn bilan uning ko'nglini yanada ma'nan 
boyitishni, natijada Alloh sifatlarini o'zida mujassam qila boshlagan 
ko'ngil bilan Yaratuvchi orasida ruhan birlik hosil bo'lishini qushlar 
tilidan majoziy tasvirlaydi. Sharq xaIqIari adabiyotida mavjud bo'igan 
bunday adabiy tajriba Alisher Navoiyni maktab ostonasiga endi qadam 
qo'ygan davrlaridanoq o'ziga oshufta qilgan edi. UIug' shoir hijriy qamariy 
hisob bilan 60 yoshga to'iganida, ana shu ruhda yozilgan Shayx 
Fariduddin Attorning "Mantiq ut-tayr" dostonini bolalik davridayoq 
yod olganini e'tirof etadi (12, 293-297). 

Fors-tojik adabiyotining yirik namoyandasi Fariduddin Attor 1148-
1151- yillar orasida Nishopur yaqinidagi Kadkana qishlog'ida tavallud 

391 



topgan. Uning asl nomi Muhammad bo'lib, shoir otasi Abubakr binni 
Ibrohimdan meros qolgan attorlik do'konida faoliyat ko'rsatgan va tabiblik 
biIan shug'uUangan. Fariduddin Attor juda ko'plab ilohiy -irfoniy 
mohiyat kasb etuvchi asarlar hamda bir qator g'azal va qasidalar 
muallifidir. Manbalarda shoirning 1219-1221-yilarda vafot etganligi qayd 
etiladi. 

Alisher Navoiy "Lisonut tayr"da Fariduddin Attorning vahdat 
(Alloh bilan birlashish) sirlari tavsiriga bag'ishlangan nazm va nasrda 
ijod etilgan adabiy merosini juda yuksak baholaydi. Shoir olamdagi 
dengiz va konlarda bor narsalar Attor do'konida (ijodida) ham yuzlab 
mavjudligini e'tirof etadi. Eng muhimi, "Mantiq ut-tayr"muallifi 
asarlarida insonni tubanlik botqog'idan poklovchi g'oyalar o'zining 
badiiy ifodasini topgan: 

Odami tab'ini jahl aylab zalil, 
Har yamon axloqdin qilsa alii. 
Do'lg'oli zoyil bar andoq illati, 
Du do'kon icbra muhayyo sbarbati (12, 28). 

Alisher Navoiy dostondagi ulug' salafiga bag'ishlangan bobda 
Fariduddin Attorning "Musibatnoma"si ko'ngilga tushgan musibatga 
taskin berishi, "Ilohiynoma"si iIohiy sirlaming tugal sharhi ekanligi, 
"Ushtumoma" ("Tuyanoma")sida har xiI nozik ma'nolar go'yo 
nortuyalar kabi tizib qo'yilgauligi, "Lujjai hiloj "("Umr bulog'i") 
asaridagi ma'no durlarining har birining qiymati butun bir mamlakat 
xirojiga tengligini bayon etadi. Shuningdek, shoiming qasida, g'azal va 
ruboiylariga yuksak baho beradi hamda "Nasr ila chun tazkira mavjud 
etib, Avliyo arvohini xushnud etib" baytida Fariduddin Attoming 
"Tazkirat ul -avliyo" asarini nazarda tutadi. Alisher Navoiy shoiming 
nomlari keltirilgan asarlari qanchalik tahsinga sazovor bo'lsa, 
uning"Mantiq ut -tayr"dostoni ham shunchalik e'zozga arzigulik 
ekanligini ta'kidlaydi va Shayx ruhidan madad olib shu yo'sinda asar 
yozish niyatini bayon qiladi. 

"Lison ut-tayr"dostonining xos xususiyatlari haqida ko'pgina olimlar, 
jumladan, E.E.Bertels, ,N.Zohidov, N.Mallayev, B.Valixo'jayev , 
A.Hayitmetov, Sh.Sharipov, N.Komilov, R.Vohidov, H.Ne'matov, 
M.Mahmudov, I. Haqqul, S.Olim kabilar iImiy tadqiqotlarida o'z 
munosabatlarini biIdirishgan. Asarni eski o'zbek yozuvidagi dastlabki 
tanqidiy matn holidagi nashri (Toshkent:"Fan,"1965) Sharofiddin 

392 



Eshonxo'jayev tomonidan amalga oshirildi. Kril yozuvimizdagi nashri 
(Alisher Navoiy. Asarlar. 15-tomlik, ll-tom, T:"Fan,"1965) ham 
Sh.Eshonxo'jayev sa'y-harakatlari bilan chop etildi. O'lkamizda milliy 
istiqlol shabadalari esa boshlagan davrlarda "Lisonut tayr"ga munosabat 
ancha o'zgardi. Adabiyotshunos V.Rahmonov asaming asl matnini (ilmiy 
tanqidiy nashr asosida) "O'zbek adabiyoti bo'stoni" rukni ostida keng 
o'quvchilar ommasiga taqdim etdi. Unda olim "Ko'ngillar 
hamrozi"nomli so'zboshisi bilan ishtirok etib, dostonning nashri, 
o'rganilishi tarixi haqida teran mulohazalarini bayon etdi. Alisher Navoiy 
"Mukammal asarlar to'plami"(20-tomlik)ning 12-jildi "Lisonut tayr"ga 
bag'ishlangan bo'lib, uni ham sharh-u izohlar bilan Sh.Eshonxo'jayev 
nashrga tayyorladi (Toshkent:"Fan,"1996). 

"Lisonut tayr" 193 kichik bobdan tarkib topgan bo'lib, dostonning 
13 bobi an'anaviy muqaddimani tashkil etadi. Unda hamd, munojot, 
na't, chahoryorlar: Abu Bakr Siddiq , Umari Foruq, Usmon 
Zunnurayn, Hazrati Aliga bag'ishlov va hikoyatlar hamda Shayx 
Fariduddin Attor madhiga o'rin berilgan. Asarning asosiy voqealar 
tizimi 14-bobdan boshlanadi. Kunlarning birida guliston, dengiz, o'nnon 
va sahro qushlari o'z guruhlari bilan bir yergajam bo'lib majIis qiladilar. 
Ular muhabbat bilan kuy kuylab, yana osmonga parvoz qilmoqchi 
edilar. Chunki bu bazmda ulaming o'rinlari belgilangan emasdi-da. Shu 
bois qushlar orasida nizo chiqdi. Bu kelishmovchilikning sababi tojdorlar 
poygohda qolib, tojsiz qushlar to'rga chiqib o'mashgani, hunarlilar 
o'mini hunarsizlar egallab olgani va to'rdagilar quyida joylashgan 
qushlarga nopisandona munosabat ko'rsatganlari bo'ldi. Ular sodir 
bo'lgan bunday mojaroni qizg'in muhokama qildilar hamda insof-u 
diyonatli, yaxshi tartib o'mata oladigan va adolatli podshoga muhtoj 
ekanliklarini ma'lum qildilar. Qushlar orasidagi g'avg'o-to'polon va 
uning muhokamasi ishtirokchisi bo'lgan Hudhud (Popishak) aql 
nuridan bahramand, boshini to'g'ri yo'l ko'rsatuvchi toj bezab turgan, 
sharaf-u izzati yuksak qush edi. U shoh izlab, uni topa olmay, hayron 
bo'lib turgan qanotli jonivorlar davrasiga devonavor kirib Qof tog'ida 
yashovchi Anqo, butun olamda Simurg' nomi bilan shuhrat topgan 
zoti oliy qush haqida so'zlaydi: 

Borcha olam qushlarig'a shoh 01, 
HoJingizdin mo'-bamo' ogoh 01. 
UI yoqin sizga-u siz ondin yiroq, 

393 



Vasl anga oyin, vale sizga- firoq. 
Har parida yuz tuman rangi ajib, 
Lek bar rangida yuz oaqshi g'arib, 
Naqsh-u rangidin xirad ogoh yo'q, 
G'ofil erkooga xirad ikroh yo'q. 
Kim xirad idrokidin afzundur ul, 
Mundin idrokig'a topmas aql yo'1. 
Siz tushub ul shohdin behad baid, 
Ul yoqinroq sizga min hablil varid. 
Har kishi bo'lsa tirik oodin yiroq, 
Ul tiriklikdin o'lum ko'p yaxshiroq (12, 33). 

Qushlar Hudhudning so'zlaridan shodlanib, Simurg' haqida 
surishtira boshlaydilar. Shunda Hudhud Simurg'dan ba'zi nishonalar 
so'zlaydi. Keyin uning tunda Chin shahri uzra parvoz etgani, Simurg' 
parvozidan butun shahar yorishib, xalq beshuur bo'lib qolgani, 
podshoh qush qanot qoqqanida, bir pari yerga tushib bu par butun 
Chin mamlakatini hasham-bezakka o'rab yuborganini bayon qiladi. 
Simurg' haqida afsona eshitgan qushlar tabiatida shavq o'ti alangalana 
boshlaydi va ular bunday shohdan ayri yashash mumkin emasligini 
tushunib yetishadi. Hudhud qushlarni Simurg'ni izlashga targ'ib etadi 
va To'ti, Tovus, Bulbul, QUrnri, Kaklik, Tazarv (Tustovuq), Durroj 
(Qirg'ovul), Shohboz (Lochin), Shunqorga alohida-alohida murojaat 
qilib, ularni Simurg' vasliga erishishga chorlaydi. 

Hudhud qushlarni ishq sirlaridan voqif qildi. U vasl va hijron haqida 
so'zladi. Qush1arga o'zlarining hijronda qolganliklari malol kelib, ular 
vasl haqida shirin xayolga berildilar. Qanotlijonivorlar bu yo'lda qanchalik 
mashaqqat-u azob bo'lmasin, barchasiga bardosh berib shoh oldiga 
borishga qaror qilishdi. Qushlar keng sarno uzra parvoz qilib ulug' maqsad 
yo'lida qanot qoqa boshlaydilar. Bir necha kun ko'kda katta jamoani 
tashkil etib, ko'ngildagi ezgu niyatga yetish ilinji bilan harakatlanayotgan 
qushlar bir sahrodan uchib o'tishadi. Yo'lda juda ko'p qiyinchiliklar, 
ranj-u alamlar ularga yuzlanadi. Odatiy hayot tarzining o'zgarishi 
qushlarni toliqtiradi. Ular o'zlari nochor ahvolda ekanliklarini Hudhudga 
bildiradilar. Hudhud qushlarni to'plab bir vodiyga qo'nadi va ularning 
arz-dodlarini tinglaydi. Qushlar birin-ketin maqsadning ulug'ligi, 
yo'lning sermashaqqatligi-yu, o'zlarining ojiz-u notavonliklarini vaj 
qilib o'z uzrtarini bayon qiladilar. Ba'zilari o'zlarini shoh bilib boshqa 

394 



shoh iz)ashga ehtiyoj yo'qIigini ham ro'kach qilishadi. Shunda Hudhud 
To'tiga hiylagarJikni kasb qilgan yashil chakmon kiygan kishi, Tovusga 
masxaraboz hindu, Bulbulga shohga oshiq bo'1gan gado, Qumriga uquvsiz 
bog'bon, Kabutarga ishyoqmas, tanbal kishi, Tog' kakligiga tolei past 
qallob kishi, Tazarvga Muqbil va Mudbir, Qarchig'ayga bir tog'lik 
odamning sayyoh yurgan ayiqni qo'iga o'rgatishi, Shunqorga bir podsho 
bazmida o'zini bo'yra shohi deb e'lon qilgan masqaraboz; Burgutga 
hunarsizlikda yagona bo'lgan zo'r pahlavon qismati, Kuf tBoyo'g'li)ga 
ganj umidida jonidan ayrilgan teIba, Humoyga savdogarning arzimas 
besh-o'n dirhami evaziga dengiz tubidan sadaf izlovchi g'avvos, O'rdakka 
Makka atrofmi suvda bir necha bor ayianib pulga hirs qo'ygani bois haj 
farzini ado etmay dengizga g'arq bo'igan savdogar haqidagi hikoyatlarni 
so'zlaydi. Bu hikoyatlar uzrini bayon etgan qushlarning tabiatidagi 
noqisliklar bilan uyg'unligi, ayni choqda ularda inson tabiatidagi illatlar 
keskin tanqid ostiga olinganligi bilan muhim ahamiyat kasb etadi. 
Hudhud majlis nihoyasida Tovuqning uzrini tinglaydi. U Yaratuvchi 
tomonidan Toquqqa bir yerda muqim yashash hukm qilinganligini 
bahona qiladi. Dostonda shu o'rinda Hudhud tilidan quyidagi ibratomuz 
fikrlar baytlar bag'riga singdiriladi: 

Bor oningdek qusbki ocbmay bol-u par, 
Sidra shobi usticla aylar maqar • 
Keldi xilvatgobi oning anjuman, 
Sayr etar lekin yeri doim vatan. 
Arsh parvoz o'ldi-yu sidranisbin, 
Elga zohir aylamay parvoz isbin. 
Ermas uI Simurg'din ayru dame, 
VuBdin ko'ngliga o'zga olame. 
Yetmayin jonig'a hajridin gazand, 
Surati vasHda bar dam naqshband (12, 87). 

"Lison ut-tayr"qahramonlari orasida ko'kda parvoz etish bobida 
o'n to'rt qushning eng ojizi Tovuqdir. Bu borada O'rdak ham Tovuqqa 
o'xshab ko'rinsa-da, uning suvda bemalol suza olishi sayr-u sayohatdagi 
imkoniyatini ancha kengaytirgan. Har ikkalajonivorning ham ucha olish 
imkoniyatini asardagi boshqa obraziar bilan qiyoslaydigan bo'lsak, 
ularning qushligi, albatta, o'ta shartlidir. Alisher Navoiy ana shu ikki 
obrazni shartli ravishda qushlar safiga qo'shish bilan insonni komillik 
rutbasida ko'rish, haq vasliga yetish xususidagi o'zi e'tiqod qo'ygan 

395 



naqshbandiya tariqati g'oya1arini badiiylashtiradi. Buni Tovuq uzriga 
javoban Hudhud tilidan aytilgan yuqoridagi misralar misolida yaqqol 
ko'rish mumkin. Asarda Tovuq umumiy nom sifatida Xo'rozga nisbatan 
qo'llanilgan. Shu bois bu jonivor Tangri taqdir etgan qismatidan 
so'zlarkan, Yaratganning o'zi unga subhi shomda elni toatga-namozga 
chorlashni va bir joyda sokin yashashni hukm qilganligi, erlik bobida esa 
unga omap benb, bir necha chiroyli kelinlarni (tovuqlarni) in'om etganini 
ta'kidlaydi. Xullas, Tovuq Qoftog'iga borib Simurg'ning vasliga yetishni 
o'zi uchun ushalmaydigan orzu deb biladi. Tabiiyki, uning ojiz-u 
notavonligi fikrlarining ancha o'rinli ekanligini dalillaydi. Biroq Hudhud 
osmonning yettinchi qavatida o'sadigan sidra daraxti shohida maqom tutib, 
qimirlamay turadigan qush Simurg'dan bir nafas ham ayri emasligini 
misol keltinb Tovuqning uzrini inkor etadi. Naqshbandiya tariqatidagi 
shiorlarni kasb etgan qush "Xilvat dar anjuman" aqidasiga amal qiladi. 
Botinda Allohni zikr qilib, u haqda mushohada yuritadi. Shuningdek, bir 
joyda muqim turuvchi bu qush "Safar dar vatan" aqidasini ham amalda 
tadbiq etadi. V botinan parvoz etib, uni elga oshkor qilmaydi. Shu bois 
u Simurg' vaslidan bir nafas ayri emas. Tabiiyki, asarda Tovuq va sidra 
shohini maqom etgan qush bir yerda muqim yashovchi avom va orifning 
majoziy timsollaridir. Qrifinsonga in'om etilgan ulug' ne'mat taxayyul, 
tafakkur qilish va muroqabadan bahra olib, ko'nglini Allohningjilvagohiga 
aylantiradi, avom esa buni xayoliga ham keltirgan emas. 

Hudhud har bir qushning uzrini tinglab, ularga munosib javob 
qaytargandan so'ng, qushlar o'zlarining Simurg'ga bo'lgan nisbatlarini 
so'raydilar. Hudhud Simurg' zuhuridan so'z ochib, uning butun olam 
go'zalligini o'zida saqlovchi zoti avval bir maxfiy xazina ekanligini, 
keyinchalik u ko'zgudajilvalana boshlaganini so'zlaydi. Olamdagi bareha 
qushlarning shakli uning hikmatga to'la soyasidan iboratligini ma'lum 
qiladi. Asarda Hudhud tilidan ifodalangan fikrlarning dalili sifatida "VI 
shoh hikoyatikim, husnini zohir qilurg'a ko'zguni vasila qildi" va 
"Iskandarning elchilikka borg'on hikoyati"ga o'rin beriladi. Qushlar 
Hudhuddan bu yo'lning ahvolini surishtira boshlaydilar. V bu yo'ldagi 
kishining eng oliy sifati ishq bo'lmog'i lozimligini bayon qiladi. Qushlar 
dostondagi eng yirik hikoyat, ta'bir joiz bo'lsa, she'riy qissa deb nomlash 
mumkin bo'lgan Shayx San'onning ishqiy sarguzashtlarini tinglagach, 
Simurg' vasliga erishishga qat'iy qaror qilishadi. Endi ularning horib 
charchaganlari tamoman unut bo'lib, ixtiyorlarini ishq qo'llaridan olib 

396 



qolgan, barchalari shavq o'tidan beqaror edilar. Ko'ngildagi niyatni 
amalga oshirish qat'iyati mashaqqatli yo'ldagi to'siqlardan mardonavor 
o'tishni talab qilardi. Biroq qushlar to'dasida zor-u zaif, ojizlar ham 
bor. Butun jamoani ezgu maqsad sari boshlovchi bir rahbarga ehtiyoj 
seziladi. Qushlar shunday rahbar sifatida Hudhudni tanlaydilar, biroq 
u bu ishni o'z zimmasiga olmaydi. Qushlar nomiga qur'a tashlanadi. 
Qur'a tashlash natijasiga ko'ra, Hudhud qushlar to'dasini Simurg'ning 
manzili tomon boshlovchi rahbar bo'ladi. Qanotli jonivorlar rahbarlari 
rahnamoligida bir necha kun parvoz yetib benihoya cheksiz kulfat va 
hajr shorniga qiyos qilgulik bir vodiyga kelib qolishadi. Qushlardan biri 
bu yo'l nima sababdan bo'm-bo'shligini so'raganda, Hudhud ularga 
Boyazid Bistomiyning bir tunda maxluq jinsidan asar bo'lmagan vodiyni 
kezishi haqidagi hikoyatni so'zlab beradi. Qushlar ko'nglida vahima, 
qo'rquv hukmronlik qila boshlaydi. Ammo ular ortga qayta olmas edilar. 
Shu bois olis manzilga yetish uchun ko'ngilda xotiIjamlik paydo qilish 
maqsadida bir yerga to'planadilar va yana Hudhudni savolga tuta 
boshlaydilar. Hudhudning javoblari ularni ezgu maqsad sari sabot bilan 
harakat qilishga chorlaydi. Ayniqsa, qushlarning rahbari o'z 
mulohazalarini dalillovchi payg'ambar-u ulug' shayxlar, darvesh-u 
zolim shohlar hamda oddiy xalq vakillari sarguzashtlari bilan bog'liq 
ibratli hikoyatlarni so'zlashi ulami yanada ruhlantiradi. Dostondagi Shayx 
Najrniddin Kubroning so'zi va itga tushgan ko'zi, Shayx Abu Sayid 
Abulxayr, Odam Safiy alayhis-salom, Shayx Abu Turob Naxshabiy, 
zolim podshoh va ikki darvesh, Shayx Xaraqoniy, Basra shahridagi bir 
ochko'z kishining choponiga tikilgan boyligi bilan suvga g'arq bo'lishi, 
o'zini darvesh qiyofasida ko'rsatgan bangi, Arastu va uning kofrrlar 
ibodatxonasidan chiqqan go'zalga oshiq bo'lgan shogirdi, Sulaymon va 
Azroil, Misrdagi bir oliyhimmat kishi, Odamga sajda qilmagan Azozil, 
Shoh Ibrohim Adham, qiyomat kuni Jom Shayxi mast Zinda Pilning 
Tangriga murojaati, Xoja Muhammad Porso, Majnun anal-haq, Boyazid 
Bistorniyni tushda ko'rgan murid, Shayx Abu Bakr Nishopuriy, Xoja 
Abdulla Ansoriy, Abu Said Xarroz, shahzoda va uning oshiqlari singari 
hikoyatIarda insonning nafsoniyat iskanjasidan xalos bo'lib, komi1lik 
rutbasini qozonishi g'oyasi o'zining badiiy ifodasini topgan. 

Hudhud asl manzilga yetish uchun y yetti vodiy: talab, ishq, 
ma'rifat, istig'no (ehtiyojsizlik), tavhid (birlik), hayrat va faqr-u fane 
(faqirlik va yo'qlik)ni bosib o'tish lozimligini bayon etadi. Har bir 

397 



vodiy haqidagi Hudhudning mulohazalari hauula ulami quvvatlantirish 
uchun keltirgan ibratli hikoyatlar qushlami doimo ruhlantirib turadi. 
Oqibatda ulardan o'ttiztasi y yetti vodiydan o'tib Simurg' manziliga 
etadi. Qushlar Simmg' jamolini ko'rsatib o'zJarini foniylikdan boqiylikka 
erishtiradi, degan xayol bilan yo'1ga chiqishgan edilar, biroq ular yetib 
kelganda, manzillarining qay tomoniga boqishmasin, unda o'zlarining 
akslarini ko·ra boshladilar: 

Ko'rdiIar o'zoi qayonkim tushti ko'z, 
OUoh-OUoh ne ajoyib dar bn so'z. 
.Kim qilib Simurg'ni o~ qush havas, 
O'zlarin ko'rdilar oJ si murg'o bas (12, 268). 

Ulug' shoir keltirilgan iqtibosda tajnis badiiy san'atiga murojaat 
etib, qushlar sayridan ko'zlangan maqsad mohiyatini kitobxon shuuriga 
kutilmagan tarzda singdiradi. Bu Simurg' jamolini ko'rish orzusida ne­
ne dengizu quruqliklardan o'tgan o'ttiz qush si murg' (fors-tojikcha, 
o'ttiz qush) sifatida o'zlarini ko'rishlarida namoyon bo'ladi. Shoir 
riyozat, azob-uqubat chekish poklanish asosi ekanligini nafsoniyatni 
yenggan insonda ruhoniyat-ma'naviyatdan boshqa narsa qolmasligini 
qushlar till va qushlar timsollarida ifodalaydi. Shuningdek, Alisher 
Navoiy Alloh, olam va odam birligi falsafasidan kelib chiqib quyidagi 
xulosani bayon etadi: 

O'z vujudingg'a tafaklmr aylagil, 
Bar ne istarseng o'zungdin istag'iJ (12, 270). 

" Lisonut tayr"da o'z odatiy hayot tarzidan uzilib, ezgu maqsad sari 
yo'l olgan qushlarning dastlabki sinovlarga bardosh berolmay uzrxohlik 
qilishlarida, ularning tabiatida haddan ziyod kibr-havoga berilish mayli 
ustuvorligi sezilib turadi. Jumladan, Shunqor Hudhudga uzrini bayon 
qilarkan, o'zining qushlar shohi ekanligini e'tirof etadi. Hatto, mening 
bareha ahvolimni: qushlar orasidagi zotimni ham, otimni ham yaxshi 
bilasan, deya Hudhudga sha'ma qiladi. "Xo'b emas birshah qo'yub boshig'a 
toj, O'zga shahg'a zohir etmak ehtiyoj",- derkan o'zidagi menlikdan 
iftixor tuyayotganligi sezilib turadi. Hudhudningjavobida esa o'zini podsho 
deb bilgan bu kibrli qush ayovsiz tanqid qilinadi: 

Bar kishi ermen debon ermu bo'lnr, 
Kelmas ishni ilkidin dermu bo'lnr. 
Qavmi nodonkim degaylar seni shoh, 
Butni yo o'tni degondektur Uoh (12, 76). 

398 



Hudhud tilidan so'zlangan hikoyat ham g'oyatda ibratli. Unda ko'ngil 
yozish niyatida butun mamlakatga katta to'y bergan ulkan hukmdor 
bazmida bir behayo razil kishi o'zini bo'yra shohi deb e'lon qilganligi 
bayon etiladi. Hikoyatdan anglashilishicha, bir necha nokas masxaraboz 
do'stlarini ham o'ziga o'xshash yasantirgan bo'yra shohining kiyimi, 
o'q-yoy soladigan xaltasi, qalqon va bayrog'i ham bo'yradan edi. 
Masxarabozlar guruhi turli buzuq, bid'at o'yinlar namoyish eta 
boshlaydi. Ularning boshlig'i o'zini mamlakat shohi kabi tutib, 
ko'rsatayotgan hazillarini chin deb biladi. Bazm nihoyasiga yetgandan 
soOng, bu ablah o'zicha ta'ziya tutdi. Uni ushlab olib, soyaboni va tojini 
boshiga urdilar, bo'yra to'nini esa buzib, kuydirib yubordilar. Alisher 
Navoiy hikoyani quyidagi bayt bilan yakunlaydi: 

Bo'idi bu hangomadin ogoblig'i, 
Kim tamashur ermish oning shahlig'i (12, 77). 

Ko'rinadiki, bo'yra shohi bo'lib o'tgan voqealardan so'ng, o'zining 
shohligi masxara bo'lishdan boshqa narsa emasligini anglaydi. Asardagi qush1ar 
ana shunday o'git-u hikoyatlar ta'sirida tabiatlarida mahkam o'rnashgan 
takabburlikdan xalos bo'la boshlaydilar. Hudhud Simurg' vasliga eltuvchi 
yo'lni tanlaganlar uchun eng olly sifat ishq ekanligini e'tirof etarkan, ishq 
ahlidan maslahat yiroqligi-yu jonon uchun jon-u jahonidan kechish hech 
gap emasligini so'zlaydi. Uning fikricha, oshiq tan-u jondan ham, aql-u 
hush-u kufr-u iymondan ham, or-u nomus, mazhab-u islomdan ham fard 
bo'lmog'i lozim. Ishqqa faqat shavq, yonish va dard munosibdir. Shayx San'on 
rivoyati asosida vujudga kelgan asardagi eng jozibali she'riy qissa qushlar 
ko'nglini bu yo'ldagi kulli sifat bo'lgan ishq bilan ziynatlaydi. 

Alisher Navoiy talqinidagi Shayx San'on - ko'ngli g'ayb sirlaridan 
ogoh, Ka'bada shayxul-mashoyih maqomiga erishgan ulug' zot. Shohlar 
uning ostonasida gadolik, ogoh kishilar unga qulluq qilishdan iftixor 
tuyadilar. U biror g'amgin kishi haqida duo qilsa, malaklar to'dasi qo'l 
ko'tarib "omin"deydi. Har biri Junayd Bog'dodiy, Boyazid Bistomiy 
maqomidagi to'rt yuz ashob-u muridi uning atrofida. Duolari doimo ijobat 
bo'lguvchi bu shayx tushida biror narsa ko'rsa, shubhasiz, bu voqea uning 
o'ngida ham ro'y beradi. Shayx San'on bir neeha tun bir xii tush ko'radi: 

Kim matofi erdi bir begona bum, 
Aylasa ma'Ium, uI bum erdi Rum. 
Onda bir dayr ichra erdi zor-u mast, 
MastIig'din dayr elidek butparast (12, 97). 

399 



Shayx tushida begona bir yerni tavof qilar edi. Keyin ma'ium 
bo'lishicha, bu yer - Rum ekan. V yerdagi bir butxona ichida zor-u 
mast holda turgan Shayx mastlikdan o'sha ibodatxona ahli kabi 
butparastlikka yuz tutgan edi. Bu balodan saqlanib bo'lmasligiga ishonch 
hosil qiIg~i bois irshod maqomidagi ulug' murshid tushda ko'rgan 
mamiakatiga safar qiladi. Tariqat piriga to'rt yuz murid ham bu yo'lda 
hamroh bo'ladilar. Viar Rumga yetib borgach, Shayx San'on ko'nglida 
yuz xiI to'palonlar tug'yon ura boshlaydi. V hamrohlari bilan qayerga 
bormasin, banogoh, oldlarida g'alati butxona paydo bo'lardi. Dunyo 
dunyo bo'lib bu xiI butxonani sira ko'rmagan, uning toqi osmon 
gumbaziga yetar, juft-u toqida esa ko'pgina sirlar yashirin edi. Dostonda 
uning tasviri o'ziga xos mubolag'ali tarzda ifoda etilgan: 

Kunguridin rabnalar imon sari, 
Ishq shaynining namudori bari. 
Ta'biya har kungurida toshlar, 
Ishq tig'idin kesilgan boshlar. 
Ahli din boshig'a parron qilg'aIi, 
Olam uzra sangboron qilg'aIi. 
Fitna xaylig'a mamar cian'ozasi, 
Fitnagar toqi sipehr andozasi (12, 98-99). 

Bu ajib butxona tasviriga bag'ishiangan baytlardagi mazmunda islom 
dini peshvosi boshiga tushuvchi ishq savdosining nihoyatda og'ir 
sinovlariga ishoralar borligini sezish mumkin. Barchasi ishq dog'ini 
oshkor etuvchi butxona kungiralari imonga rahna soladi. Kungiralarida 
saf tortgan toshlar ishq tig'idan kesilgan boshlarni eslatadi. Go'yo bu 
toshlar din ahlining boshini uchirib yuborish, olam uzra ularni 
toshbo'ron qilishga mo'ljallangandek. Darvozasi fitna to'dasi yurib 
o'tadiganjoy, fitnagar toqi esa bu hunarda falakdan andoza olgan. Bularni 
ko'rgan Shayxning tanasida harorat ko'tarila boshlaydi. Xastahol, 
parishon xotir bir holatda har tarafga qarab turganida, uning qarshisida 
yuziga parda tortilgan bir go'zal paydo bo'ladi. Shu payt shamol kelib, 
uning yuzidagi pardani ko'tarib yuboradi va quyosh yanglig' ma'shuqa 
jamolining nuri hartarafga yoyilib ketadi. Tarso qizining husn-ujamoli 
Shayx San'on ko'ngliga chaqnagan chaqin bo'lib, uning es-hushini 
o'zidan begonalashtiradi: 

Qasr uza bu shald i1a tarso qizi, 
Bal quyosh ayvonida Iso qizi. 

400 



Shayx ko'ogliga choqilg'och o'yla barq, 
Shu'la daryosig'a joni bo'idi g'arq (12, 102). 

Shayx San'on nihoyatda ezilgan va zaif holda butxona tuprog'ida 
xor-u zor holda yotadi. U o'zining bunday ayanchli ahvoliga yig'lab, 
o'tkazgan tunining nihoyatda uqubatli, do'zax o'tining tuniga o'xshash 
vahimall ekanligini bayon qiladi. As'hob-u murid nasihatlarini inobatga 
olmaydi. Ularning o'gitlariga rioya qilmoq uchun kishi o'zllgini 
yo'qotmagan bo'lishi lozimligini bayon qiladi. Erta tongda ibodatga ke1gan 
butxona ahli Shayxning bu holldan juda mamnun bo'ladilar. Nihoyat, 
nomusga chiday olmagan muridlar Shayxni yolg'iz tashlab ketishga 
ahd qilishadi. Shayx bir oy davomida tahqirlangan holda yotadi. Tarso 
qizi bu holning sababchisi o'zi ekanini bilsa-da, bilmaslikka oladi. 
Kunlarning birida bexud yotgan Shayxning oldiga nozli husni bilan 
butun olamga oCt soluvchi tarso qizi kelib, u bilan hamsuhbat bo'ladi. 
Shayx butxona ichida bu xii xor, ishq bandiga giriftor bo'lishi vajoniga 
yuz xii balolarning yuzlanishiga sabab - tarso qizining yuzini ko'rgani 
ekanligini aytadi. Shunda qiz yoshi to'qson bilan yuzga borib qolgan, 
eng olly sifat egasi bo'lgan murshiddan bunday so'zlarni eshitganiga 
hayratlanib, unga ta'na qiladi. Shayxni beqarorlikda, tili bilan ko'ngli 
bir emaslikda ayblaydi. Shayx o'zining haqiqiy oshiq ekanligini bayon 
qilgandan so'ng, tarso qiz o'zining quyidagi shart va jurmona 
(jarima)1arini oshig'iga taklif etadi: 

Kim mening vaslim tamanno aylamish, 
Ixtiyor etmak. kerakdur to'rt ish: 
May ichib, zunnor olib, bo'lg'ooda mast, 
Kuydurub Mus'hafui, bo'lmoq butparast. 
Ishqning bu to'rt erur shukronasi, 
Yona ikki ish erur jurmonasi. 
Kim erur bu to'rt takbiri fano, 
Ul iki bu to'rt ifnosi yano. 
Xo'kbonlig' keldi bir yil yonasi, 
Do'lmoq otashgoh o'ti devonasi. 
Shayx agar bu dayr aro oshiq esa, 
Ishqining da'vosida sodiq esa. 
Du edi shukrooa ham, jurmona ham, 
Ko'p balolar bormu mundin yooa ham. 
Gar mening vaslim sanga matlub erur, 

401 



Hamnishin bo'lmog'Iig'im marg'ub erur. 
) Bu deganlarni qabul etmak kerak, 

/ Vasl ko'yida nuzul etmak kerak (12, 115-116). 
Shayx San'on tarso qizining vasliga yetish uchun barcha shartlarni 

bajaradi: may ichib, zunnor bog'laydi, butparastlikni qabul qilib, 
Qur'onni o'tda kuydiradi. Bir yil davomida kunduzlari cho'chqa boqadi, 
tunlari otashgohda o't yoqish bilan mashg'ul bo'ladi. Uning ixtiyoridagi 
to'rt yuz as'hob-u murid Shayxni bu ahvoldan xalos qilishga hech 
imkon topa olmagach, har yoqqa tarqalib ketishadi. Shayxning fano 
maqomiga erishgan bir muridi bo'lib, u hayotda ishq savdosi bilanjuda 
ko'p to'qnashgan kishi edi. Murshid Rum safarini ixtiyor etganda, 
uning doimiy hamrohiga aylangan bu sodiq izdoshi taqdir taqozosi 
bilan boshqa mamlakatni maskan tutgandi. Murid Ka'baga qaytadi. 
Shayxdan panoh istab xonaqoh tomon yuzlanadi, biroq u yerdan 
biror kishini topa olmaydi. Shayx muridlarining xalfasi bo'lgan bu kishini 
bo'lib o'tgan voqeadan xabardor qiladilar. Barcha as'hob-u muridlarni 
bir yerda to'plab, Shayx ahvolini diqqat bilan o'rgangan "sohib dardi 
rindi boxabar" faqraro muridlik shartini buzganlarni qattiq qoralab, 
jumladan, shunday deydi: 

Shayrlim pir erdi-yu sizlar murid, 
Borchag'a irshodidin behbud umid. 
Faqr aro sharti irodat keldi bu, 
Kimni qilsa murshidi farxunda xo'. 
Xayl-u as'hobi tashabbuh aylamak, 
Tangriga lekin tavajjuh aylamak. 
Gar taaUuq bo'lsa, gar tajrid anga, 
Har ne qilsa aylamak taqIid anga. 
Siz vafosizlarg'a faqr atvori hayf, 
Ahli taqvo hirqa-u dastori hayf (12, 124). 

Dard sohibi bo'lgan murid so'zlaridan anglashiladiki, Shayx 
San'onni Rumda yolg'iz qoldirgan izdoshlar faqrlik shartiga vafosizlik 
qilganlar. Faqrlikdagi murid-u murshidlik munosabatlari buzilgan. Unga 
ko'ra, kimki qutlug' tabiatli bo'lib murshidlik qilsa, muridlari ham 
unga o'xshash bo'lishlari lozim. Bundagi asosiy talab tangriga tavajjuh 
qilish-Allohga yuzlanmoqdir. Shundayekan, pirning qilgan amallaridan 
murod-"tangriga tavajjuh"dan boshqa narsa emas. Shu bois Shayx yaxshi­
yomon kunlarida nima ish qilgan bo'lsa, muridlar ham unga taqlid 

402 



etishlari lozim edi. Biroq ular "faqr ahli atvori"-faqrga taalluqIilar 
sifatiga amal qilmadilar. Dard sohibi bo'lgan murid haligi jamoa bilan 
birgalikda Rumga yo'l oladi. Shayx esa butun inon-ixtiyorini tarso qizga 
topshirgan edi. U telba oshiq bo'lib, maydan mast holda bexudlik dardiga 
mubtalo bo'lgan, unda imon-u islom, aql, zuhd-u taqvodan asar 
qolmagan edi. O'zligini tamoman unutgan oshiq oldiga kelgan as'hob­
u muridni tanimaydi, ulardan yuz o'girib, cho'chqalar to'dasi tomon 
qaraydi. Shayxning ko'zi ishq g'avg'o&idan xiralashib qolganini e'tirof 
etgan sodiq murid safdoshlariga Allohga hamd-u sanolar aytib, Ka'baga 
qaytishni maslahat beradi. O'zi esa shaharga borib, otashparastlar 
boshlig'iga maqsadini ayon qiladi. Ko'nglida Shayxning bu darddan xalos 
bo'lishini niyat qilib xudoga munojot qilish, duo o'qish bilan vaqtini 
o'tkazadi. Tangri uning iltijolarini qabul qiladi. Sodiq murid tushida 
Muhammad payg'ambarni ko'radi. Alloh rasuli muridning sidq ila qilgan 
iltijolari ijobat bo'lganini ayon qilib, jumladan, shunday deydi: 

Sidq ila tuz Diyatingg'a ofarln! 
Sa'y-u oliy himmatingg'a ofarin! 
Oncha zohir aylading ajz-u niyoz, 
Kim tarahhum birla hayyi korsoz. 
Ayladi ajz-u oiyozingni qabul, 
Nola-u so'z-u gudozingni qabul. 
Tengri maxfiy hikmati izhorida, 
Sayr dashtida, suluk atvorida. 
Solik ollida qo'yuptur voridot, 
Kim o'zio qutqarmay ondin yo'q najot. 
Shayxingizg'a voride erdi qavi, 
Ko'rmagan ondoq bu paydo rahravi. 
Haq najot yetti karomat, shod bo'l, 
Shukr aylab qayg'udin ozod bo'l. 
Chon sanga yuzlandi ko'p ranj-u taab, 
Haq bu lutf aylarga sen bo'idong sabab 
Sharh qildi chon rasuluUoh bu roz, 
Shodlig' ashkin to'kub sohib oiyoz (12,127-128). 

Alloh rasuli sodiq murshidning sadoqatiga tahsinlar aytib, Tangri 
o'z maxfiy hikmati namoyishida bu yo'lga kirganlarga voridot-olami 
g'ayb narsa-hodisalarini suluk ahliga zohir qilishini bayon etadi. 
Payg'ambar alayhis-salomning .e'tiroficha, kishi o'zini bulardan 

403 



qutqarmay najot topa olmaydi. Shayx San' on shunday bir sinovga 
yo'liqqanki, bu ahvolga hech bir yo'lovchi tushmagan edi. Alloh rasuli 
Shayxga sodiq muridning sa'y-harakatlari haq lutflga sabab bo'lganini 
ayon qiladi. Erta tongda bareha as'hobi muridlar xalifa boshchiligida Shayx 
makon tutgan manzilga yo'l oladilar. Tarso qizi oshig'iga g'oyibdan 
ogohlik yetgan edi. U koflrlar kiyimini tashlab, yana hirqa kiyadi va 
butunjamoa Ka'ba sari ravona bo'lishadi. 

Tarso qizining tushiga Iso payg'ambar kirib Shayx San'on orqasidan 
Ka'baga borishini, Shayxdan kechirim so'rab, uningjufti haloli bo'lishi 
lozimligi haqida xabar beradi. Nasroniy qizi Shayx oyog'ining izi bo'lishni 
istab Ka'ba tavofl uchun yo'lga tushadi. Azim biyobonda qizni vahima, 
qo'rquv, hayrat bosib kela boshlaydi. Azob-uqubatlar shiddati uni 
holsizlantiradi: 

«Chon yiqildi husbi zoyil bo'idi pok, 
Y yetti tufrog' uzra xor-u dardnok. (12, 131). 

Olly darajali Shayx va "muridi rahravi ogohga" bu hodisa ayon bo'ladi. 
Ular butun jamoa bilan voqea yuz bergan joyga yetib kelishadi. Tarso 
qiz Shayxga juda ko'p urzxohlik qilib, islom dinini qabul qiladi va bir 
oh chekib oshig'i qo'ynida jon beradi. Shayx San'on Ka'ba ziyoratiga 
borgandan so'ng, qazo uning yoriga qo'shganligi she'riy qissaga yakun 
yasovchi quyidagi baytlarda o'z ifodasini topgan: 

Shayxqa alqissa y yetti chon farog', 
Dayr isbidin Ka'bag'a aylab yarog'. 
Yomi dafo yetti ishq ayvonida, 
Din-u iymon ahIi go'ristonida. 
Ka 'badin andoqki qildi azmi dayr, 
Dayrdin ham Ka'bag'a ko'rguzdi sayr. 
Tengriga arz yetti uzri momazo, 
To ani ham yorig'a qo'shti qazo (12, 135). 

Alisher Navoiy talqinidagi Shayx San'on hikoyati o'zining nihoyatda 
jozibadorligi bilan alohida ahamiyat kasb etadi. Sulukni ixtiyor etgan 
solik kulli sifat bo'lgan ishq bilan ziynatlanarkan, Tangrining maxfly 
hikmatlari ko'z oldida namoyon bo'lishi uchunjuda mushkul sinovlarga 
bardosh berishi, "Tangriga tavajjuh"gina solikni olly maqomga ko'tarishi 
she'riy qissada o'z ifodasini topgan. Shoir Rumdagi butxona, tarso qizi 
tavsiflni bayon etishda nihoyatda yuksak badiiy salohiyat sohibi ekanligini 
namoyish etadi. As'hob-u muridlaming Shayx San'onga nasihatlari, 

404 



ayni choqda o'zligini unutgan murshidning ularning o'gitlarini keskin 
rad etishi, tarso qizining dashnomlariga javoban keksa oshiqning ishq 
mayidan sarxushligini ifodalovchi so'zlari asar bosh qahramoni 
qiyofasini shunday ochib beradiki, oqibatda Shayx San'onning ishqiy 
kechinmalari, dard-u alamlari o'quvchi ko'z oldida aniq gavdalanadi. 

"Lison ut-tayr" dostonida insonning ma'naviy kamolot 
pillapoyalaridan odimlashishiga to'siq bo'lib, uni tubanlik, razillik 
botqoqlariga eltuvchi eng katta dushmani bo'lgan nafsga qarshi kurashda 
murosasiz bo'lishga da'vat etiladi. Ko'ngil istaklari nafs tizginiga o'tsa, 
uning oqibati halokat bilan yakunlanadi. Jumladan, O'rdak uzrigajavoban 
aytilgan hikoyatda "rnoyai savdo dirnog'iga tushib", bir yurtda o'n kun 
turmay dengiz orqali savdo-sotiq bilan shug'ullanib yurgan savdogar 
suvga g'arq bo'lib, katta bir baliqqa yem bo'lishi o'z ifodasini topgan. 
Savdogar Makka atrofini necha bor suvda kezib chiqqan bo'lsa-da, 
ko'ngil istaklarini o'z izmiga olgan nafs uning Alloh oldidagi farzini 
ado etishiga imkon bermaydi. Shuningdek, bir qush "Bir nafas gar 
bo'lrnasa ilkimda siyrn, Hajridinjonimg'a boro'lmakka biym",-deya o'z 
nuqsonini so'zlab shikoyat qilganida, Hudhud basralik bir xasis 
kishining halokati haqida hikoya qiladi. Unda tasvirlanishicha, o'sha tuban 
tabiatli kishijuda katta xazina to'plab ularni yerga ko'rnadi. Kunduzlari 
ham osmonda yaraqlagan yulduzlar kabi ko'zni oluvchi oltinlarining 
bir qismini tanimga quvvat, jonimga sihat bo'ladi, deb o'ylab to'niga 
tikib oladi. Baxil kishi bir kun savdo-sotiq qilish uchun daryo sohiliga 
keladi. U yerda savdo qilgan rnolidan tushgan harorn pullariga ovqatlanadi. 
Shundan so'ng, daryo qirg'og'iga borib qo'llarini yuvayotganda, to'ni 
og'irlik qilib suvga g'arq bo'ladi. 

Ko'rinadiki, "Lison ut-tayr "da qalamga olingan turli hikoya, masal 
va qissalar uning yaxlit bir doston holida shakllanishida hamda asardagi 
asosiy mavzu insonni komillik rutbasida ko'rishni har tornonlama to'laqonli 
tasvirlashda imkon yaratgan. Dostonda Simurg' - haq vasliga vosil bo'lish 
niyatida harakatlanayotgan kibrli qushlarga turli toifa vakillari bo'lgan 
kishilar, shuningdek, avliyo va nabilar, haq oshiqlarining yashash tarzi, 
orzu-intilishlari, rnaqsadlari ibrat narnunasi sifatida keltiriladi. Alisher 
Navoiy dostonda o'zining falsafiy, ijtimoiy-siyosiy, ilohiy-irfoniy, axloqiy­
ta'limiy qarashlarini turli rnajoziy, tarixiy va to'qima obrazlar vositasida 
tasvirlarkan, inson ko'nglini rna'rifat nurlariga oshno qilishni eng muhim 
rnuddao deb biladi. Ulug' shoir "Lison ut-tayr" asari bilan dostonlar 

405 



turkumidan tashkil topuvchi xamsachilikda qanchalik. shuhrat qozongan 
bo'lsa, alohida doston ijodkori sifatida ham shunday maqom sohibi bo'ldi. 
Alisher Navoiy dostonlari fagatgina turkiy adabiyot tarixida emas, balki 
Sharq xalqlari mumtoz badiiy ijodiyotida muhim hodisa bo'lganligi ko'plab 
ijodkor va olimlar tomonidan e'tirof etildi. 

Mavzuni mustahkamlash uchun savoUar 
1. Alisher Navoiy "Lison ut-tayr" asarining yozilishi tarixi haqida 

gapirib bering. 
2. Shoir ulug' salafi Fariduddin Attorning qaysi asarlari haqida 

ma'lumot beradi? 
3. Dostonning qisqacha mazmunini hikoya qiling. 
4. Asardagi Simurg', Hudhud va boshqa qushlar timsollarining 

ramziy-majoziy xususiyatlari nimalardan iborat? 
5. Hudhudning Tovuqqa qilgan nasihatlarida qanday ma'no 

mujassam? 
6.Shayx San'on she'riy qissasining umumiy mazmunini hikoya qiling. 

Shayxning as'hob-u muridlar nasihatini rad etishi, tarso qizining 
oqibatda islom dinini qabul qilishini izohlang. 

7.Alisher Navoiy talqinidagi «sohibi dard-u rindi boxabar» 
muridning boshqa muridlardan farqi nimada? Nega u boshqalami faqr 
aro muridlik shartini buzganlikda ayblaydi? 

8.Dostonda nafsga berilishning ayanchli oqibatlari haqida qanday 
hikoyatlar keltirilgan? 

Mavzuga oid tayanch tushunchalar 
Farididdin Attor. "Musibatnoma". "Ushtumoma". "Luijai hiloj". 

"Tazkirat ul-avliyo". "Mantiq ut-tayr". Hudhud, Simurg' va o'n to'rt 
qush. Shayx San' on. Tarso qiz. Fano maqomiga erishgan murshid. Talab. 
Ishq. Ma'rifat. Istig'no. Tavhid. Hayrat. Faqr-u fano. 

406 



XI - BOB 
ALISHER NAVOIYNING NASRIY ASARLARI 

Alisher Navoiy XV asr nasr an'analarini yangicha ruhda davom 
ettirib, turldy nasrni ilmiy, ijtimoiy-siyosiy, ilohiy-irfoniy, axloqiy­
ta'limiy mohiyat kasb etuvchi juda nodir asarlari bilan boyitdi. Ulug' 
mutafakkirning nasriy asarlarini quyidagi tasnif asosida o'rganish 
maqsadga muvofiqdir: 

11.1. I.Dmiy-filologik tadqiqotlar 

«(Majolis un-nafois», «(Muhokamat ul-Iug'atayn., «(Mezon ul­
avzon» , «(Risolai muammo» 

~Majolis un-nafois. (<<Nafosat ahlining majlislari.) - XV asrda 
Movarounnahr va Xurosonda yashagan 459 ijodkor hamda adabiy hayot 
bilan aloqador voqealardan bahs etuvchi noyob tazkiradir. Asa.rning 
birinchi tahriri 1491 yilda vujudga kelgan bo'lib, u 1498 yilda muallif 
tomonidan qayta tahrir qilingan va to'ldirilgan. Alisher Navoiy «(Majolis 
un-nafois»ning kirish qismida tazkirada Sulton Husayn Boyqaro 
tavalludi(1438)dan asar yozilgan davrgacha faoliyat ko'rsatgan shoir 
va she'riyatga aloqador siymolar haqida ma'lumot berilganligini qayd 
etadi. Ayonlashadiki, «(Majolis un-nafois»da muallif o'zi bilan bir davrda 
yashab qalam tebratgan shoirlarning badiiy ijodiga oid adabiy-tanqidiy 
qarashlarini ifoda etgan, shuningdek, zamondosh tab' ahli hayoti va 
faoliyati bilan bog'liq ma'lumotlarni yozib qoldirgan. 

«(Majolis un-nafois» muqaddima, sakkiz majlis va xotimadan ibOl-at. 
Muqaddimada asarning yozilishi sabablari bayon etiladi. 

Tazkiraning tuzilish tamoyillariga ko'ra sakkiz majlisini uchga bo'lib 
tasnif etish mumkin: 

1. I-III majlislar. Bunda nomlari keltirilgan shoirlar bilan Alisher 
Navoiyning uchrashgan-uchrashmagani, ular bilan muloqotda bo'lgan­
bo'lmagani asos qilib olingan. Jumladan, tazkira muallifi uch-to'rt 
yoshlarida mashhur mutasavvif shoir va faylasuf Qosim Anvor (vafoti 
h. 735, M. 1432)ning g'azallarini sevib yod olgani va adabiyot muhiblari 
davrasida ulardan namunalar o'qib, suhbatdoshlarini xushhol qilganini 
xotirlab, «(tayammun (biror ishni o'ngdan boshlash) jihatidin bu 
muxtasarni (tazkirani ma'nosida) alarning sharif ismi bila ibtido 
qil»ganini uqtiradi hamda «(tabarruk bo'lgani uchun» bu ulug' shoir 
g'azallaridan ikki matla' keltiradi. Alisher Navoiy bolalik chog'laridanoq 

407 



Qosim Anvor she'riyatining ixlosmandi bo'lgan va umrining oxirigacha 
bu ulug' Shayxga bo'lgan e'tiqodi shoirni hech qachon tark etmagan: 
« ... Va ul hazratning muborak marqadi (qabri) lorn viloyatida Harjut 
qasabasidadur. Va faqir hamul ostonajoro'bkashlaridinmen.,-deya e'timf 
etadi tazkira muallifi. Alisher Navoiy Qosim Anvorni o'zi ko'rmagan 
bo'lsa-da, nihoyatda hurmat qiladi. Shu bois asar muallifi «Majolis 
un-nafois»ning o'zi shaxsan uchratish sharafiga musharraf bo'lmagan 
ijodkorlarga bag'ishlangan «avvalg'i majlisi»ni Arnir Qosim Anvor nomi 
bilan boshlashni ulug' saodat deb biladi va shoir haqida ancha mufassal 
ma'lumot beradi. 

2.IV-VI majlislar. Bu fasllarda she'riyatga daxldor shaxslar -
fozillar, mirzozodalar hamda Xurosondan tashqari hududlarda yashovchi 
fozil va donishmand kishilar haqida ma'lumot beradi. 

3. VII-VIII majlislar. Yettinchi majlisda she'r hamda nazmga mayli 
yuksak bo'lgan Amir Temur va temuriy shahzodalar xususidagi 
mulohazalarga o'rin berilgan bo'lsa; sakkizinchi majlis to'laligicha Sulton 
Husayn Boyqaroga bag'ishlangan. 

Arab va fors-tojik adabiyotida tazkirachilik an'anasi Alisher Navoiy 
davriga qadar juda katta tarixiy taraqqiyot bosqichini o'tadi. Abu Mansur 
as-Saolibiyning «Yatimat ad-dahr...», Muhammad Avfiyning «Lubob 
ul-albob», Davlatshoh Samarqandiyning «Tazkiratkirat ush-shuaro» 
asarlari tazkirachilik ravnaqiga muhim hissa bo'lib qo'shildi. «Majolis 
un-nafoiglo), avvalo, turkiy tilda yaratilganligi bilan yuqorida nomlari 
keltirilgan tazkiralardan tubdan farq qiladi. Shuningdek, unda XV asrda 
yashab, turkiy va fors-tojik tilida ijod etgan zullisonayn shoirlar haqida 
ma'lumot beradi. Asarning XVI -XVIII asrlarda to'rt marta Faxriy 
Hirotiy, Muhammad Qazviniy, Shoh Ali, Abulboqi Sharif Razaviylar 
tomonidan fors-tojik tiliga tarjima qilinishi tazkirada davr adabiy muhiti 
har tomonlama mufassal yoritilganligidan dalolat beradi. 

XV asrdagi zullisonaynlik an'anasi haqida Alisher Navoiyning 
«Majolis un-nafois» asari nodir ma'lumotlar beradi. Mana, o'shalardan 
ayrimlari: Alisher Navoiy turkigo'y shoir Yusuf Amiriy xususida fikr 
yuritar ekan, yozadi: «Mavlono Amiriy turk erdi va turkcha she'ri yaxshi 
voqe' bo'lubdur, ammo shuhrat tutmabdur. Va bu bayt aning 
«Dahnoma»sidindur: 

Ne emakdin, ne uyqudin soRb so'z, 
Yemakdin to'yub uyqudin yumub ko'z. 

Va forsiyda Shayx Kamol tatabbu'i qilibdur. Bu matla' avningdurkim: 

408 



Ro'zi qismat bar kase az aysh baxsbi xud sitood, 
G'ayri zobid k-o' riyozatbo kasbidu xushk mood. 

Alling qabri Badaxshon sari Arhang saroydadir (Alisher N avoiy 
AsarIar. 12-tom, 23-24-betlar. Bundan keyinjild va sahifa ko'rsatib boriladi. 
R.Y., H.T.) •. Ko'rinadiki, Alisher Navoiy Yusuf Amiriyga samimiyat 
bilan munosabatda bo'ladi, uni o'z davrining iste'dodli ijodkori tarzida 
hurmat bilan eslaydi. Yusuf Amiriyning hayot yo'li va adabiy merosiga 
doir amalga oshirilgan ilmiy izlanishlar ulug' o'zbek shoiri 
ko'rsatmalarining hayotiy va ilmiy xulosalar ekanligini tasdiqlaydi. 
Davlatshoh Samarqandiy o'z tazkirasida Yusuf Amiriy haqida ma'lumot 
berar ekan, uning Shohruh Mirzo saltanati zamonida shuhrat 
qozonganligini ma'lum qiladi. Yusuf Amiriydan bizgacha yetib kelgan 
va ilmiy jamoatchilikka ma'lum bo'lgan kichik she'riy shakldagi 
asaralardan tarkib topgan devoni, «Dahnomall), «Chog'ir va bang. 
munozarasi kabi ma'naviy merosi zamondoshlari tomonidan aytilgan 
samimiy mulohazalaming to'g'riligini ko'rsatadi. Yusuf Amiriy o'z 
zamonasining zullisonayn shoiridir. 

«Majolis un-nafo~da yana bir shoir haqida quyidagilar qayd etilgan: 
«Mavlono Hoji Abulhasan-turkdur, ammo tolibi ilmlikka mashg'ul 
bo'lib, biror nima modda hosil qilibdur, chun tab'i xo'b erdi, she'r 
ayturg'a mashg'ul bo'ldi. Bu turkcha matla' aningdurkim: 

Kelibtur ul gul-u bir hafta turub boradur, 
Bu 0 't ko 'ogulga tushub jonni kuydurub boradur. 

Muammo fanida dag'i yaxshi erdi. «Boyazi~ ismig'a bu latif muammo 
aningdurkim: 

Har ki binad sarvi man boloi zeboi turo, 
Bar wori dida ravshan kunad choi turo. (12-27). 

Alisher Navoiy tomonidan fors-tojik tilida yozilgan muammosi latif 
asar sifatida e'tirof etilgan Mavlono Hoji Abulhasanning ham har 
ikki: turk-o'zbek hamda fors-tojik tillarida nafIs she'rlar yaratuvchi 
zullisonayn ijodkor bo'lganligiga shak-shubha qolmaydi. 

Adabiy dalillar XV asrning birinchi yarmida o'zbek adabiyotida katta 
jonlanish yuz berganligini ko'rsatadi. Bu holatni shu adabiyotda rang­
barang she'riy shakllarda yaratilgan sara asarlarda, salohiyatli ijodkorlar 
safIning ko'pligi misolida ko'rish mumkin. Yana bir muhim tomoni 
shundaki, adabiyot maydoniga shiddat bilan kirib kelgan iqtidorli qalam 
sohiblari bir xalqning ma'naviy merosidan bahra olish, uni boyitish 
bilan kifoyalanmay, ikki xalq rna'naviy chashmalaridan nur emib, 

409 



ular zavqi, annoni, orzu-istagini hisobga olgan holda dilbar asarlar 
yozishgan. Ana shu tariqa turkiy xalqlaIga mansub qa1am ahli o'z ona till 
bilan bir qatorda fors-tojik tilida ham g'oyaviy-badiiy barkamol asarlar 
ijod eta boshladi. Bunday xayrli urinishlar tufayli zullisonayn ijodkorlar 
safi to'lishib bordi. «Mavlono Qutbiy,-deydi Alisher Navoiy «(Majolis un­
nafois» tazkirasida,-Sulton Mas'ud Mirzo mulozimi erdi. Sho'x tab' kishi 
erdi. Turkiy va forsiy she'rdajald erdi. Bu turkcha matlai mashhurdurkim: 

G'uncha gar nisbat qilur o'ziga dildor og'zini. 
Ey sabo eli, to'laqon ayla zinhor og'zini. (12. 27). 

Shu tariqa, «(Majolis un-nafois.da turkiygo'y va zullisonaynligi bilan 
shuhrat qozongan Mavlono Naimiy, Harimiy Qalandar, Mavlono 
Tarxoniy, Darvesh Nozukiy, Mavlono Lutfiy, Mavlono Yaqiniy, 
Mavlono Muqimiy, Mavlono Kamoliy, Mavlono Latifiy, Mavlono 
Shavqiy, Mavlono Ziyo, Mavlono Gadoiy, Abulqosirn Bobur Mirzo, 
Mavlono Bilol kabi tab' ahli haqida ham g'oyat samimiy fikr-u 
mulohazalar bildirilib, ularning har ikki tildagi ajoyib baytlaridan 
namunalar keltiriladi. Ana shu ro'yxatning o'ziyoq XV asrning birinchi 
yarmida adabiy muhit g'oyat gavjum bo'lganligidan darak beradi. 
Masalaning yana bir muhim tomoni sifatida o'sha adabiy hayotda ikki 
tillilikka bo'lgan ishtiyoqning tobora balandlashib borganini ko'rsatadi. 

«(Majolis un-nafois»ga xos bo'lgan xususiyatlardan yana biri shuki, 
unda Xuroson va Movarounnahrdagi adabiy va madaniy hayotrung 
ravnaqiga muhim hissa qo'shgan temuriy hukmdor va shahzodalar haqida 
ham ma'lumotlar keltiriladi. Tazkiraning yettinchi majlisi ulug' 
sohibqiron Amir Temur shaxsining badiiy adabiyotga munosabatini 
oydinlashtirish bilan ibtido topadi. Muallif buyuk hukmdomi «(muluk 
shajarasining bo'stoni va salotin gavharlarining ummoni, xoqoni 
jahongiri sohibqiron»,- deya ta'riflaydi va quyidagi ma'lumotlarni bayon 
etadi: «(Temur Ko'ragon, agarchi nazm aytmoqqa iltifot qilmaydurlar, 
ammo nazm va nasrni andoq xo'b mahal va mavqe'da o'qubdurlarkim, 
aningdek bir bayt o'qug'oni ming yaxshi bayt aytqoncha bOT» (12. 163). 
Ayonlashadiki, Amir Temur garchi badiiy ijod bilan shug'ullanmagan 
bo'lsa-da, juda ko'plab nazmiy va nasriy asarlardan xabardor bo'lgan, 
ulardan namunalar yod bilgan va adabiy davralarda faol ishtirok etgan. 

Alisher Navoiy «(Majolis un-nafois»da temuriy shahzodalardan 
Shohg'arib Mirzo ijodi xususida kengroq to'xtaladi, shuningdek, uning 
turk va fors-tojik tilidagi asarlaridan nisbatan ko'p namunalar tanlab, 
tazkirasiga kiritadi: «(Shohg'arib Mirzo-sho'x tab'lig' va mutasarrifzehnlik 

410 



va nozik taxayyulluq va daqiq taaqqulluq yigitdur. Nazm va QaSrda naziri 
rna'dum va mutahayyila va hofizada adili noma'lum. Ov va qush xotirig'a 
marg'ub va qUITO va o'qush ko'ngliga mahbub. Bu rnatla' aningdurkim: 

Qaysi bir gulcbehra ul gulbargi xandonimcba bor, 
Qaysi bir sbamsbod qad sam xiromonimcba bore 

Bu matlai ham yaxshi voqe' bo'lubturkim: 
Tarki mehr aylab agarchi bo'ldi jonon o'zgacba, 
To tirikman qiImag'umdur ahdi paymon o'zgacba. 

Bu matlai xos xayol va g'arib ado topibdurkim: 
Porso yorimg'a may icbmak shior o'lmisb yana, 
Baski tortarman sabu, egnim figor o'lmisb yana. 

Bu forsiy matlai ham bag'oyat oshiqona tushubturkim: 
Bozam baloi jon g'ami on mobpora sbud, 
Ey voy, on mariz ki dardasb du bora sbud. 

Bu matlai ham bag'oyat oshiqona va muxlisona va muassirona voqe' 
bo'lubturkim: 

Do'ston, bargah guzar so'i mazori man kuned, 
Joi takbiram duoi joni yori man kuned 

Devon ham jam' qilibdur. Yaxshi matla'lari bu muxtasarg'a sig'mas, 
magar yana bir kitob bitilg'ay» (12. 170). Alisher Navoiy bu ijodkorga 
samiroiy munosabatda bo'ladi. Bu bejiz emas, albatta. Tazkira muallifining 
o'zi mazkur sahifada bir ishoradayoq o'sha samimiyatni qo'zg'atgan 
omilning manbai borasida gapiradi. Shohg'arib Mirzo-shahzoda. U-Husayn 
Boyqaroning farzandi. Ammo Shohg'arib Mirzo tabiatan boshqa 
shahzodalardan, shuningdek, o'z aka-ukalaridan farq qiladi. Uning mayli 
ov, qush janglari singari ko'ngil ochish o'yinlaridan anchagina uzoqda. 
Bularning teskarisi o'laroq, uning o'qish, o'rganish, ijod bilan band 
bo'lishga rujui baland. Zotan, Shohg'arib Mirzo tabiatidagi bu tomonlar 
Alisher Navoiyga rna' qui. Shuning uchun ham ulug' o'zbek shoiri Shohg'arib 
Mirzoni ayricha ehtirom ila xotirlaydi. Manbalarning guvohligidan ayonki, 
Shohg'arib Mirzo shunchaki ermak yoki shuhrat uchun onda-sonda badiiy 
ijodga murojaat qilgan shahzodalardan emas. Aksincha, ijod dardi uning 
asosiy mashg'uloti, qalb zarurati sifatida doimiy harndami bo'lgan. 

«Majolis un-nafois»ning sakkizinchi majlisi Sulton Husayn Boyqaro 
ijodiga bag'ishlangan. Alisher Navoiy tazkirada maktabdosh'do'stini 
madh etar ekan, uni saltanat sohibi sifatida emas, balki nazm bog'ining 
bog'boni, so'z gulshanining sohibqironi, hakami tarzida sharaflashni 
o'z oldida bosh maqsad qilib qo'yadi. Shuning uchun tazkira sohibi 

411 



Sulton Husayn Boyqaro faoliyatidan ana shu maqsadga xizmat qila 
oluvchi dalillar tanlab, o'shalar sharhi bilan shug'ulIangan. Alisher 
Navoiyning ta'kidicha, «ul hazratning (Sulton Husayn Boyqaroning) 
xo'b ash'ori va "marg'ub abyoti bag'oyat kO'pturva devon ham murattab 
bo'lubtuf» (12. 174). «Majolis un-nafoi~> muallifming guvohligiga ko'ra, 
mazkur devon asosini g'azal janrida bunyod etilgan she'rlar tashkil 
qiladi. Shuningdek, uning tuzilishi ham an'anaviy shaklda bo'lib, 
to'plamga she'rlar arab alifbosi sirasida joylashtirilgan. Alisher Navoiy 
o'sha devondan e'tiborga arzigulik matIalarni tanlaydi, ularni ixcham, 
biroq mazmundor sharh va baholar biIan to'ldirib, tazkirasiga kiritadi. 
Shu ma'noda, «Majolis un-nafois»ning sakkizinchi majlisi Husayn 
Boyqaro ijodiy faoliyati ustida yaxlitgina tasavvur paydo qila oluvchi 
ixchamgina tadqiqotni xotirga keltiradi. Tazkira muallifi nazarida Sulton 
Husayn Boyqaro baytlarida qo'llanilgan she'riy san'atlar ham chetda 
qolmaydi. Alisher Navoiy asar tabiati ko'tara olishi mumkin bo'lgan 
darajada maktabdosh do'sti misralarining g'oyaviy mazmuni, shakl va 
mundarijasi muvozanatini taminlashdagi mahorati ustida ancha jonli, 
his-hayajondan xoli bo'lmagan fikrlarni o'rtaga tashlaydi. Masalan, «be» 
harfi bilan intiho topuvchi g'azallardan biri xususida «Majolis un­
nafois»da o'qiymiz: «Bedillig'idin telba ko'nglin tilay borg'onin bu 
g'azalda oxirigacha musalsal aytilibdur va zebo deyilibdur: 

Telbarab itgan ko'ngilni istadim har yon ~orib, 
Tog'-u daryo-vu biyobonlarni bir-bir axtarib ••• (12. 175). 

Firoq zu1midinjong'a o't va ko'nglida tobin o'tqa tushgan qil pech­
u tobig'a tashbih qilibdur va g'arib tashbih voqe' bo'lubtur: 

Ey firoqoing zulmidin jonimda o't, ko'ngiumda tob, 
O'tqa tushgan qil kabi jismim aro ham pech-u tob. (12. 176). 

Ta'kidlash o'rinliki, Alisher Navoiyning Husayn Boyqaro she'riy 
merosi xususidagi mulohazalari ayrim nuqsonlardan ham xoli emas. 
Xususan, o'sha davr tasvir uslubi ta'sirida aytilgan jimjimador, 
mubolag'ali jumlalar, baho me'yorining buzilishi hollari, his-hayajon 
bilan aytilgan iboralar ham uchrab turadi. Ana shunday holat qator 
harflar bilan tugallanuvchi baytlardan oldin yoxud keyin kelgan 
tazkiranavis izohlarida ko'zga tashlanadi. Jumladan, «zol» harfi 
sarlavhasidan keyin shunday jumlani o'qiymiz: «Bu harfda dag'i 
muqaddam turkigo'y shuarodin, xoh Mavlono Lutfiy va xoh Mavlono 
Sakkokiykim Movoraunnahrda malikul-kalom erdilar, nazarg'a 
kelmaydur, hamono yo'qtur 

412 



Qildi ruhafzo labing kulmak bila jonimni ahz, 
Yig'latib kofir ko'zung bam naqdi iymonimni ahz. (12. 178). 

Ana shu qabildagi ta'kidlar "ha", "he", "se", "sod", "zod" singari 
o'nlab harflar bilan yakunlanuvchi baytlardan oldin- keltirilgan 
izohlovchijumlalarda ham yaqqol namoyon bo'ladi. Fikrimizcha, bunday 
o'rinlarda Alisher Navoiy aqidalarida Husayn Boyqaro salohiyatini 
boridan orttirib ko'rsatish, uni ma'lum darajada ilohiylashtirish mayli 
borday ko'rinadi. 

Alisher Navoiy "Majolis un-nafois"ning sakkizinchi majlisida 
Husayn Boyqaroni nuktasanj va hofizasi o'tkir shaxs sifatida ham 
ko'rsatishga urinadi. Muallifning bunday harakati, ayniqsa, o'sha 
majlisning ikki o'rnida yaqqol namoyon bo'ladi. Bulardan biri Mavlono 
Lutfiy va Alisher Navoiylar Q'rtasida Amir Xusrav Dehlaviy bayti 
munosabati bilan bo'lgan suhbat bayonida bo'lsa (12. 207-208), ulardan 
ikkinchisi tazkira muallifi va Mavlono Qabuliylarning hamkorlik 
munosabatlariga tegishlidir. Unda hikoya qilinishicha, Mavlono 
Qabuliyning "tab'i turkiy va forsiy nazmg'a muloyim" bo'lib, u Hirot 
shahri uchun musofir hisoblanadi (12. 208-209-betlar). Qunduz va Hisor 
tarafidan kelib qolgan bu yosh yigit Sulton Husayn Boyqaro dargohiga 
yo'l top ish uchun o'sha zamonning an'anasiga ko'ra nazmiy vositadan 
foydalarunoqchi bo'ladi. Shu maqsad bilan Mavlono Qabuliy bir g'azal 
yaratib, uni Alisher Navoiy imtihonidan o'tkazadi. Buyuk shoir 
g'azalning matlaidan keyingi baytini quyidagicha tuzatib beradi: 

Sarv moyil bo'idikim, uygay ayog'ing tufrog'in, 
Yo'qsa bar soat sabo tahrikidin xam bo'imadi. 

Mavlono Qabuliy saroy mulozimlaridan biri orqali mazkur g'azalni 
zamon hukmroniga yetkazishga muvaffaq bo'ladi. Tortiq etilgan g'azalni 
ko'zdan kechirgan Sulton Husayn Boyqaro o'sha she'r ikkinchi 
baytining Alisher Navoiy qalamiga daxldorligini his etadi va masalani 
oydinlashtirish muddaosida Mavlono Qabuliyni saroyga chaqirtiradi. 
Shuningdek, o'sha maqsadni o'zida mujassam etgan savol bilan Alisher 
Navoiyga ham murojaat qiladi. Xullas, o'z aqidasiga qat'iy ishonch 
paydo qilgan shoh, Alisher Navoiy va Mavlono Qabuliylar obro'yiga 
futur yetkazmaslikni ko'zlab masalanijamoat oldida oshkora hal etishdan 
saqlanadi. Shu kichkina bir lavhaning o'zidayoq Alisher Navoiy Sulton 
Husayn Boyqaro faoliyatidagi uslubshunoslik, ziyraklik va andeshaning 
baland ekanligini ko'rsatishga erishadi. 

Alisher Navoiyning "Majolis un-nafois" asarida Sharq 

413 



adabiyotshunosligida shakllangan ikki an'ana: tazkirachilik va biror shoir 
she'rlariga sharh bitish uslubi ko'zga tashlanadi. Asar muallifi "Majolis 
un-nafois" tazkirasi vositasida XV asrda Xuroson va Muvarounnahrda 
yashab ijod etgan tab' ahliga aloqador muhim ma'lumotlarni manguga 
muhrladi, shuningdek, yuqorida ta'kidlangan ikki uslubni turkiy 
adabiyotshunoslikka olib kirdi va uning ravnaqiga muhim hissasini qo'shdi. 

«Muhokamat u1-1ug'atayn. (<<Ikki til muhokamasi.). Alisher Navoiy 
o'zining ulkan dengizga qiyos etishga arzigulik badiiy ijodi bilan turkiy 
adabiyotnijahoniy mavqega ko'tardi, ayni choqda, bu til imkoniyatlarini 
o'sha davrda mashhur bo'lgan arab, fors-tojik, hind tillaridan 
qolishmasligini amalda isbotladi. Ulug' shoir turkiy til yetukligini nazariy 
jihatdan ham asoslash niyatida 1499-yilning dekabrida "Muhokamat 
ul-lug'atayn" risolasini yozib tugatdi. 

"Muhokamat ul-Iug'atayn"da so'z durga qiyoslanadi, uning daryosi 
ko'ngil sifatida talqin qilinadi. Shuningdek, so'zning durdan tafovut 
etiladigan jihatlarining benihoya ko'pligi, uning "sharafidin o'lgan 
badang'a ruhi pok et"ishi, "kasifidin (qo'polligi, nojo'ya aytilishidan) 
hayotlig' tang'a zahri halok xosiyati zuhur et"ishi bayon qilinadi. Shu 
tariqa insonga in'om etilgan ilohiy ne'mat so'z so'zlashdan muddao 
ma'no ekanligi asarda o'z ifodasini topadi: «Ammo chun alfoz va 
ibOI"atdin murod ma'nidur va mazkur maxluqotdin maqsud insondur 
va ul mazhari maoniy va bayon, so'z aning so'zindadur va takallum 
aning kalomida borur"(16. 9). 

Alisher Navoiy turkiy tilning "fasohat-u diqqati" (ravon, yoqimli, 
qoidaga muvofiq-u nozikligi) va "balog'at-u vus'ati"(badiiy ifoda-yu 
keng imkoniyatlari) haqidagi rad etib bo'lmas fikrlarini risolada bayon 
qilish uchun uni o'zi mukammal bilgan fors-tojik tili bilan 
chog'ishtirishni ma'qul topadi. Bu uslub muallifning risola yozishdan 
ko'zlangan maqsad-muddaosini amalga oshirish uchun eng to'g'ri 
imkoniyat edi. Alisher Navoiy turkiy til haqidagi umumlashma­
xulosalarini boshqa bir til imkoniyatlari bilan qiyoslamay bayon qilsa, 
uning nazariy mulohazalari shunchaki o'z ona tilini madhidangina iborat 
bo'lib qolishi mumkin edi. Shu bois risola muallifi har ikkala tilning 
zukko bilimdoni, bu tillarda o'lmas badiiy asarlar ijod etgan taniqli 
shoir sifatida asardagi turkiy tilning fazilatlariga oid mulohazalarini 
juda asosli dalillar bilan quvvatlantiradi. "Muhokamat ul-lug'atayn"da 
turkiy-o'zbek va fors-tojik tillari imkoniyatlarini taqqoslashdan yana bir 
muddao: o'sha davrda fors-tojik tilida ijod qilishga mayli ko'proq bo'lgan 

414 



o'zbek shoirlarini turkiy tilning "fasohat-u diqqati, balog'at-u 
vus'ati"dan xabardor qilish edi. Alisher Navoiy risolada fors-tojik tilida 
jahoniy mavqega ega bo'lgan badiiy asarlar ijod etilgan bo'lib, turkiy 
tilda bu jarayonning rivoji ancha sust borayotganligiga e'tiborni qaratadi. 
Shuningdek, buning sabablarini izohlashga harakat qiladi. Muallifning 
fikricha, shoirlar turkiy tildagi ko'p ma'noli so'z va ifodalarni yetarlicha 
anglab, ularni she'riyatda mahorat bilan qo'llash mehnatidan 
qo'rqadilar, mushkullardan zadalanib, osonlikka mayl qiladilar. Ikkinchi 
sabab: ba'zi idrokli so'z san'atkorlari o'z zamonasidagi hukmron an'ana 
doirasida qolishni ma'qul ko'radilar. Vchinchi sabab: yosh ijodkorlar 
o'zlariga ma'qul bo'lgan asarlarini tajribali shoirlarga ko'rsatib e'tirofga 
sazovor bo'lishni istaydilar. Biroq o'sha taniqli so'z san'atkorlari 
forsiygo'ylardir. Vlar turkiy tildan bahramand emaslar. Shu bois endi 
ijod yo'liga kirib kelayotgan shoirlar turkiyga emas, forsiyga mayl 
ko'rsatadilar. Alisher Navoiy turk shoirlarini nihoyatda latofatli bo'lgan 
o'z ona tillarida ijod qilishga da'vat etadi va zamon hukmdori Sulton 
Husayn Boyqaro tomonidan bu haqda maxsus farmonlar qabul 
qilinganligini eslatadi: " ... Va iltifot va ehtimom yuzidin ba'zi ma'nilar 
topib, nazm qilurg'a hukmlar hamjoriy bo'ldi va so'z uslubig'a ta'yinlar 
va adosig'a ta'limlar ham izhori bo'ldi"(16. 38). Turkiy til va adabiyot 
ravnaqini niyat qilib risola yozishga kirishgan muallif o'z ona tilining 
fors tiliga xos bo'lmagan, muhirni, badiiy ijod uchunjuda qo'l keladigan 
ba'zi xususiyatlarini "Muhokamat ul-Iug'atayn"da bayon qiladi. 

Ma'nodoshlik-badiiy uslub ziynatidir. Alisher Navoiy masalaga mana 
shu nuqtai nazardan yondashib, turkiy tildagi bir sinonimik qatorni 
tashkil qiluvchi so'zlarning barchasini fors-tojik tilida uchratib 
bo'lmasligiga diqqatnijalb etadi. Buning isboti sifatida "Muhokamat ul­
lug'atayn"da fors tilida «muodidi bo'lmagan» yuzta fe'lning ro'yxati 
keltiriladi. Jumladan, "sipqarmoq" va "tomshimoq" so'zlari haqida 
bildirilgan mulohazalar turkiy til nafosatini yaqqol namoyon etishi 
bilan ahamiyatlidir: 

"Shuaro akobiridinki, ba'zi "may" ta'rifida mubolag'a qilibdurlar 
va bu mo'taddun bib amredurki, may ichmoq qavoidida so'z ko'p 
sump, zarofat nihoyatsiz zohir qilurlar. Biri sipqarmoq lafzidurki, 
mubolag'a mundin o'tmas. Turkcha nazmda bu matla' bordurkim. Bayt: 

Soqiyo, tot bodakim, bir lahza o'zumdin boray, 
Shart bukim, har necha totsang labo-Iab sipqaray. 

Oyo! Bu sipqaray lafzi mazmunig'ayetganda, forsiy she'rdane iloj 

415 



qilg'aylar? Va tornshimoqki, g'oyat zavqdin bot ichmas va lazzat topa­
topa, oz-oz ichar. Bu g'arib ma'ni adosida turkchada bu matIa' bordurki. 
Bayt: 

Soqiy ehu ichib, menga totar qo'sh: 
Tomshiy-tomshiyani qUay no'sh" (16. 13-14). 

"Muhokamat ul-lug'atayn"ning muhim xususiyatlaridan yana biri 
shuki, unda turkiy tilcla shakldosh so'zlarning juda ko'plab uchrashiga 
alohida e'tibor qaratiladi. Bu tajnis va iyhom badiiy san'atlari bilan 
ziynatlangan baytlar, she'rxon tuyg'ularini junbushga keltiruvchi 
tuyuqlar ijod etish uchun qo'l keluvchi til imkoniyatidir. Alisher Navoiy 
risolada ot (ism), ot (hayvon), ot (otmoq) va it (ko'pak), it (yo'qol), 
it (itar) shakldosh so'zlarining she'riyatda qo'llanishiga misol tariqasida 
ikki tuyuq keltiriladi va bir necha jinsdosh so'zlarning ma'nosini 
izohlaydi (16. 18-19). 

"Muhokamat ul-Iug'atayn" adabiyotshunoslik nuqtai nazaridan ham 
o'ziga xos mavqega ega bo'igan mo'tabar manba sanaladi. Uncia muallif 
o'zining devonlari, "Xamsa" tarkibidagi dostonlari, "hiqiqat asrorin 
majoz suratida ko'IgUZ"gan "Lison ut-tayr" va boshqa asarlari ro'yxati­
yu ulaming nihoyatcla ixcham tavsifmi keltiradi. Shuningdek, risolada 
fors-tojik adabiyotining yirik darg'alari Xoqoniy, Anvariy, Nizomiy, 
Sa'diy, Xusrav Dehlaviy, Salmon Sovajiy, Hojui Kirmoniy, Ashraf, 
Abdurahmon Jomiy kabilarning turlijanr taraqqiyotida qo'shgan hissalari, 
adabiy ta'sir masaJaJari muxtasar tarzda bayon etiladi. Asarda Amir Xusrav 
Dehlaviyning ijodiga yuksak baho beriladi, jumladan, shoirning "Dcuyoi 
abror" qasidasi haqida iftixor bilan aytgan o'z fikrlari risolada qayd etiladi: 
"Yuz ming baytdin ortug' devonlarim g'azaliyoti va qasoyid va 
masnaviylarim ab'yoti agar olam sahifasidin yulsa va davron sahifasidan 
mahv bo'lsa va bu qasida qolsaki, anda ma'ni istiyfosi vofiydur, bu fan 
ahlig'a mening fazoyilim daliliga kofiydur"(16.28).lshq mavzuini nihoyatda 
yuksak ehtiros bilan she'rlari bag'riga singdirgan bu ulkan so'z 
san'atkorining mo'jizakor badiiy uslubi Alisher Navoiy va boshqa ko'plab 
tab' ahliga manzur bo'lgandi. "Muhokamat ul-Iug'atayn"da Abdurahmon 
Jomiy "Daryoi abror"ga tatabbu' qilib, "Lujjat ul-asroc. nomli qasida 
yozganligi, bu badiiyat durdonalari ta'sirida Alisher Navoiyning "Tuhfat 
ul-atkor"i vujudga kelgani haqidagi qimmatli ma'lumotlarga o'rin beriladi. 
Risolada muallifning Amir Xusrav Dehlaviy, Sa'diy, Hofiz Sheroziy, 
Abdurahmon Jomiy singari buyuk so'z san'atkorlarining ijodiga katta 
qiziqish va ehtirom bilan munosabatda bo'linganligi yaqqol namoyon 

416 



bo'Iadi. Ayni choqda, AIisher Navoiy turkigo'y shoirlardan Mavlono 
Lutfiy ijodini ham ana shunday yuksak maqomga munosib deb biladi. 

Xulosa qilib aytadigan bo'lsak, AIisher Navoiyning "Muhokamat 
ul-Iug'atayn" asarida turkiy tilning badiiy ijod uchun muhim bo'lgan 
fazilatlari forsiy tilni kamsitmagan holda qiyoslash usuli bilan nazariy 
va amaliy jihatdan asoslanadi. Muallif til va adabiyot masalalarini bir­
biriga bog'liq holda tahlil qilib turkiy til va badiiy ijod ravnaqi uchun 
muhim umumlashma-xulosalarini bayon etadi. Risolada Sulton Husayn 
Boyqaroning o'zbek tili va adabiyotiga munosabatini yorituvchi, 
shuningdek, ulug' shoirning o'z hayoti, ilmiy-badiiy ijodi, adabiy 
ta'sir masalalari bilan aloqador ma'lumotlarning keltirilishi mumtoz 
adabiyotimiz tarixini o'rganish uchun nihoyatda muhimdir. 

AIisher Navoiy adabiyot nazariyasiga oid ikki risola ham yozdi. 
Ulardan biri adabiyotshunoslik tarixida o'ziga xos mavqega ega bo'lgan 
"Mezon ul-avzon" ("Vaznlar o'lchovi") asaridir. Risolada aruz 
nazariyasiga aloqador umumiy ma'lumotlar keltirilishi bilan bir 
qatorda, mualliftomonidan unga qo'shimcha va yangiliklar ham kiritiladi. 
Jumladan, "Mezon ul-avg'on"da aruz istilohining kelib chiqishi, 
rukniar, asllar, bahrlar va bahrlar doirasi, taqti' (paragdigma) va boshqa 
masalalar tushunarii tilda izohlanadi. Arab, fors-tojik va turkiy 
she'riyatning o'ziga xos vazni asarda deyarli har doim chog'ishtiriladi, 
ular o'rtasidagi umumiylik, yaqinlik va farqli jihatiar misollar bilan 
oydinlashtiriladi. "Mezon ul-avzon"da har uchala xalq badiiy ijodida 
qo'llanib kelingan aruzning o'n to'qqiz shajarasidan tavil, madid, basit, 
vofir va komil bahrlarida turkiy tilda juda oz ijod etilgani ta'kidlanadi. 

AIisher Navoiyning aruz nazariyasiga qo'shimcha va yangi!ikIar 
kiritgani, aruz bahrlari yuzasidan tuzilgan doiralarni to'ldirishi va yangi 
doiralar yaratishida namoyon bo'ladi. Masalan, u arab she'riyatiga xos 
tavil, madid va basit bahriari asosida tuzilgan, keyingi davrlarda fors­
tojik tilida asariar yaratilmagan "Doirai mushtabiha"ni "Mezon ul­
avzon"ga kiritadi. Shuningdek, asar muallifi o'zi ixtiro qilgan "Doirai 
mujtamia"hamda "Doirai muxtalita" haqida ma'lumot beradi. 

Alisher Navoiy tomonidan Sharq poetikasining tarkibiy qismi 
bo'lgan aruz ilmini turkiy she'riyat qonun-qoidalari asosida yoritishi. 
o'z davri va keyingi asrlarda yashagan ijodkorlar uchun asosiy qo'llanma 
vazifasini o'tadi. Shuningdek, olimning muammo janri va uning o'ziga 
xos xususiyatlariga bag'ishlab fors-tojik tilida yozgan "Mufradot"asari 
ham adabiyotshunoslik nuqtai nazaridan muhim ahamiyat kasb etdi. 

417 



11.2. UstozIarga bag'isblangao yodnomalar 

XV asr 80-yillarining oxiri 90-yillarning ibtidosi Alisher Navoiy 
uchun katta yo'qotishlar davri bo'ldi. 1489-yilda 14-15 yoshlarida tanishib 
"iltifoti zotiysi (shaxsiy iltifoti) bu faqir bila bor erdi va farzand der 
edilar" ,-deya keyinchalik o'kinch bilan xotiralar bitgan shoir ota 
maqomidagi aziz kishisi Sayyid Hasan Ardasherdan bir umrga ajraldi. 
"Alar tariq va ravishi bu faqirni andoq shefta qildikim, bir kun alar 
mulozamatig'a yetmasam erdi, sabr-u toqatim qolmas erdi va alar ham 
kelib ahvol so'rarlar erdi: "Tashvishe bo'lmamish bo'lg'aykim, bukun 
sendin xabar topa olmaduk", -tarzida rna 'naviy-ruhiy jihatdan nihoyatda 
bir-biri bilan yaqinlik tuygan bu ikki nozik qalb sohiblarining manguga 
qadar o'zaro vidolashishiari, shubhasiz, katta yo'qotish bo'ldi. 1492-
yil 8-noyabrda shoirning mehribon ustozi va hamdardi, samimiy 
maslahatchisi Abdurahmon Jomiy, l493-yilda qirq yillik qadrdoni 
Pahlavon Muhammad ham bu foniy dunyoni manguga tark etishdi. 
Alisher Navoiy XV asr Xuroson mamlakatining adabiy, ma'naviy­
ma'rifiy hayotida juda yuksak mavqega ega bo'lgan bu ulug' zotlaming 
nomlarini abadiylikka muhrlash, ularning yuksak insoniy fazilatlarini 
ibrat namunasi sifatida ko'rsatish maqsadida «Xamsat ul-muttahayyirin» 
(1493-1494), «Holoti Pahlavon Muhammad» (1493-1494) va «Holoti 
Sayyid Hasan Ardashef» singari yodnomalami ijod etdi. Ushbu asarlar 
Navoiy davri nasriy uslubining qonun-qoidalari asosida yozilgan bo'lib, 
ularda o'rni bilan she'riy parchalar, hikoyat va rivoyatlar keltiriladi. 
Yodnomalardagi ijodkor mushohadalari, asar qahramonlari bilan 
bog'liq badiiy lavhalar axloqiy-ta'limiy mohiyat kasb etishi bilan 
qimmatlidir. Nuriddin Abdurahmon Jomiy vafoti munosabati bilan 
yozilgan «Xamsat ul-mutahayyirin» asari asosida aytilgan fikrlarni 
quvvatlantirishga harakat qilamiz. 

Abdurahmon Jomiyning vafoti Alisher Navoiy uchun katta 
yo'qotish, behadjudolik edi. Uning ruhiyatida qo'zg'algan to'fon, ayriliq, 
soya solgan iztirob asaming debochasidayoq seziladi. «Agarchi ahli 
olamg'a motam yuzlandi, ammo sohib motam bu nomurodi so'gvor 
erdim va soyir avlodi odamg'a azo voqe' bo'ldi va lekin sohib azo bu 
noshodi ta'ziyat shior erdim» (15. 8). Asar nomidagi xamsa - besh 
raqami uning tarkibiga, tuzilishiga tegishli. Ya'ni yodnoma muqaddima, 
uch maqolot va xotima-besh qismdan tashkil topgan. Muallifbu haqda 
quyidagilarni yozadi: « ... chun bu risola xayolg'a keldi, binosin bir 

418 



muqaddima va uch maqola va bir xotimag'a qo'yuldi va besh dafa 
so'zg'akim, o'quvchilarg'a ko'p mujibi tahayyur erdi» , Xamsat ul­
mutahayyirin» tasmiya qilindh> (15, 8). Ayonlashadiki, asarning «Besh 
hayrat» tarzida nomlanishi uning tuzilishiga ishoradir. 

Asarning muqaddimasida Abdurahmon Jomiyning tarjimai holi, 
shajarasi, tahsil yillari, yashash manzillari haqida tikr yuritiladi. Alisher 
Navoiy o'rtaga qo'yilgan mazkur masalalarni yoritishda aniq hujjatlarga, 
Abdurahmon Jomiyning o'z asarlariga tayanadi. Ma'lumki, fors-tojik 
adabiyotining buyuk allomasi o'z vafotidan besh yil oldin «Rashx ul­
boI» «<Yurak tomchiIari») sarlavhali hoIiya qasidasini yaratgan edi. 
Muqaddimada ana shu manzumaga tez-tez murojaat qilinadi. 

Yodnoma mualliti ustozining inson, olim, shoir va jamoat arbobi 
sifatida shakllanishjarayoniga, mudarris va rnadrasalar qurshovida o'tgan 
yillari tafsilotiga jiddiy e'tibor qiladi. Muqaddimadagi ayrim ishoralar 
Abdurahmon Jomiy Allohning xos bandalariga ko'rsatayotgan 
inoyatlaridan bebahra bo'lmagan, degan xulosaga kelishga irnkon beradi. 

«Alar to'rt yo besh yoshlarida,-yozadi Alisher Navoiy asar 
muqaddirnasida,-emdi maktabg'a borur vaqtlari emish, hazrati Mavlono 
(Faxriddin LO'ristoniy) alarni o'z qoshlarida o'iturtub, barmoq ishorati 
bila havoga mashhur otiarni: «Vmar» yo «Alh>dek bitir ermish va alar 
taammul bila o'qir ermishlar va hazrati Mavlono alarning tufuliyatda 
bu nay' zehn-u va zakosidin mutabassim, mutaajjib bo'lur ermishlaf» 
(15, 10). Abdurahmon Jomiy tahsil yillaridayoq naqshbandiya xojalari 
ta'sirida tarbiya ko'radi. Shayx Bahouddin Vmar, Boyazid Puroniy, 
Muhammad Asad ta'Iimotlari bilan voyaga yetadi. «Qutbi tariqat va 
g'avsi haqiqab> Mavlono Sa'diddin Koshg'ariyga katta ixlos qo'ydi, uni 
o'zining ma'naviy piri sifatida tanidi. Muhammad binni Hasan binni 
Abdulloh binni Tovus binni Hurmuz binni Shayboniy Nuriddin 
Abdurahmon Jomiyning o'zi ham keyinchalik naqshbandiya xojalari 
siisilasiga qo'shildi. 

«Xamsat ul-mutahayyirin»ning avvalgi maqoloti ikki hikmat sohibi 
o'rtasida kechgan g'aroyib voqea1ar, hayratli holatlar, latif sarguzashtlarni 
o'zida mujassam etgan hikoyatlardan tuzilgan. Bunday lavhalarning 
Abdurahmon Jomiy va Alisher Navoiylar taqdirida ko'plab sodir bo'lganligi 
tabiiydir. Asar muallifi ulardan o'n yettitasini tanlab o'quvchilariga taqdim 
etadi. Aytish joiz, mazkur lavhalar turmush ikir-chikirlari, snaxsiy 
xudparnstlik doirasida o'ralaslub qolgan emas. Ularda katta axloqiy, tarbiyaviy, 
adabiy mavzularga daxl qilinadi, latif tabassum, nozik mutoyiba, iutf va 

419 



muloyim qochirimlami qo'llash orqali hayotda kuzatiladigan illatlarustidan 
kulinadi. Ayrim hikoyatlarda topqirlik, zakovat, badihago'ylik qadrlanadi. 
Shuningdek, Alisher Navoiy va Abdurahmon Jomiy o'rtasida qizg'in ijodiy 
musobaqalar, o'zaro ruhlantirish, aql va zehnni charxlashga xizmat qiluvchi 
sinovlar bo'lib turganligi anglashiladi. 

Jomiy va Navoiyning o'ttiz yildan ziyodroq muddatga cho'zilgan 
hamkorlik tarixida turli sahifalar, ibrat olsa, ergashsa arzigulik an'analar 
nihoyatda ko'p. Ayru zamonda poklik, halollik, iymon va diyonatgina 
hukm surishi mumkin bo'lgan ijod olamida kuzatilmagan yoxud kamyob 
hodisalar bu ikki aHoma tajribasida namoyon bo'ladi. Aytilgan muddao 
tasdig'i uchun avvalgi maqolotning hikoyatlariga murojaat qilaylik. Sulton 
Muzaffar Husayn Mirzoning boshiga musibat tushadi. Uning o'g'li 
Ahmad Husayn vafot etadi. Ta'ziya izhor etmoq uchun Abdurahmon 
Jomiy va Alisher Navoiylar «Bog'i safed»ga borishadi. Alisher Navoiy 
shu musibat munosabati bilan yozgan marsiyasining mana bu satrlarini 
o'sha davrada astagina Abdurahmon Jomiy qulog'iga o'qib beradi: 

Gar sham' murd, mehri falmo mador bod, 
Gar qatra rext, obi baqoro qaror bod. 

Ulug' o'zbek shoirining mazkur bayti Jomiy ijodiy imkoniyatlarini 
ilhomlantirgan va u qog'oz hamda qalam so'rab olib, quyidagi misralami 
o'sha azo dasturxoni atrofida yozib, Alisher Navoiyga o'qib bergan. 

Farzand mevayest zi shohi daraxti umr, 
Gar z-on ki meva rext, shajar poydor bod (16.20). 

Mo'jizani qarang, mushoira udumiga qat'iy rioya qilingan va Alisher 
Navoiy matiaiga munosib javob bayti vujudga kelgan. Har ikki bayt 
satrlaridagi mazmun va hatto tashbehlar ham g'oyat uyg'un. Alisher 
Navoiy matlaida tazod she'riy san'atining chiroyli namunasi qo'llangan. 
Birinchi satrda olamni tark etgan o'g'il - o'chgan shamga, ota esa falakda 
kezuvchi va mangulikka daxldor Quyoshga qiyoslanadi. Albatta, bu bilan 
o'zbek shoiri Muzaffar Husaynni o'lmas zot darajasiga ko'tarmoqchi 
emas. Balki uning hayoti ham tabiatda ama! qiladigan qonuniyatga 
asoslangan. Quyosh-yog'du va nur manbai. Farzandning bunyodkori 
esa ota va onadir. Ular bardam-baquvvat bo'lishsa, yana farzandlarning 
paydo bo'lishi tabiiydir. Ikkinchi satrda ham o'sha san'at va mantiq rishtasi 
izchil amal qiladi. Farzand -ota jismining qatrasi. Ota vujudida o'sha 
qatralar boqiy bo'lsa bo'lgani, to'kilganlar-o'lganlar o'mining 
qoplanishi muqarrardir. Matla' zamirida donishmand xalqimizning 
insonparvarlikka asoslangan urfiari, taskin-tasalliysi yotadi. Chunki ta'ziya 

420 



izhor etishdan murod, marhum xotirasini shod qilish bilan birga, 
tiriklarga ruhiy madad, dalda berish, hamdardlik bildirishdir. Zotan, 
manguga ketganiar qaytib kelmaydi. Yangi tug'ilganiar esa o'z nom-u 
nasibasi, taqdir-u tarOO bilan yorug' dunyoga ko'z ochadi... 

Abdurahmon Jomiyning bayti ham javobiya aytilayotgan satrlar 
yo'nalishida va ancha rangin chiqqan. Uning talqinicha, ota daraxt, farzand 
shu urnr daraxti shohlarining mevasidir. Zero, daraxt shoxlari va 
samaradorligi ko'p jihatdan uning parvarishi hamda yashovchanligiga 
bog'liq. Umr uzoqqa cho'zilsa, bardamlik poydor bo'lsa, shox ham, 
hosil ham serob bo'ladi. Modomiki shunday ekan, daraxt shoxlaridan 
hosilning bemavrid to'kilishidan o'ksinish yaramaydi. Manba-asos 
omon bo'lsa, yana son-sanoqsiz mevalaming tug'ilishi tabiiiydir. Tahlil 
etilgan she'riy rnisralaming yana bir jihatini aytmay iloj yo'q. Jorniy va 
Navoiylar qo'llagan tashbehlaming zamini mustahkam. Badiiyat hayot 
haqiqati talablariga rost keladi. Ko'rinadiki, bir-birini qalb-qalbdan his 
etmay, badiiy tafakkurda mushtaraklik tuymay turib, bunday hamohang 
she'riy rnisralarni yaratish imkondan tashqaridir. Ikkinchidan, ayni 
misralar har qanday o'quvchida qiziqish uyg'otadi, Abdurahmon Jorniy 
va Alisher Navoiylar o'rtasida kechgan samimiy va sadoqatli 
birodarlikdan ibrat olishga undaydi. 

Yodnomaning ikkinchi maqolati Jorniy va Navoiyning maktublaridan 
tuzilgan. Bu ikki hikmat sohibi o'rtasidagi insholar - munshaotning 
ko'p bo'lganligi shak-shubha tug'dirmaydi. Asar muallifi ularning 
barchasini keltirishdan saqlanadi. Saralaydi, bag'oyat muhim va 
hayratangiz hisoblanganiarinigina ikkinchi maqolatga kiritadi. Shunday 
qilib, yodnomadan o'n bir yo'naltirilgan vajavob maktublari (jarni )igirma 
ikki) o'rin olgan. So'nggi maqolatdagi ma'lumotlar Abdurahmon Jorniy 
ijodiyotini o'rganishda qanchalik aharniyatli bo'lsa, navoiyshunoslik uchun 
ham shu qadar zarurdir. Chunki ushbu maqolatda Jorniy qalamidan 
chiqqan talay asarlaming «tarjimai holi» berilgan. Xuddi shunday gapni 
Alisher Navoiyning aksariyat badiiy yaratmalari xususida ham aytish 
joizdir. Ikki ulug' ijodkor o'rtasida kechgan beg'ubor birodarlik, xolisona 
ijodiy mushoirala:r o'sha nodir durdonalarning doyasi bO'lib xizmat qilgan. 
Maqolat boshidayoq Alisher Navoiy Abdurahmon Jorniyning katta-yu 
kichik o'ttiz olti asari ro'yxatini ilova qilar ekan, «bu faqir alar tasnifig'a 
sabab va ta'lifig'a bois bo'lubmen va bu ma'ni ko'prak kutub va rasoilda 
mazkurdir»,-deya ta'kidlaydi (15-48). 

«Xamsat ul-mutahayyirin»ning xotimasi garchi hajm jihatidan 

421 



ixchamdir, ammo qamrovi nuqtai nazaridan ancha ko'lamli. Xotima 
avvalida Abdurahmon Jomiy huzurida yoxud ishtirokida o'qilgan asarlar, 
risolalar ro'yxati keltiriladi. Aruz, qofiya, muammo, tasavvuf ta'limoti 
va tarixi, ilohiyotga atalgan bunday risolalar sani o'n beshga yetib qoladi. 
Bular o'ttiz yildan ko'proq davr ichida kechgan bahamjihat hayot, 
muhokama-munozara, bamaslahat ijod ayyomining hosilasidir. 
Xotimada yana besh hikoyat ham ilova qilingan. Mazkur lavhalarda 
Abdurahmon Jomiy tabiatida mavjud bo'lgan karomatlar haqida fikr 
yuritiladi. Xotima oxirida Nuriddin Abdurahmon Jomiy vafoti, dafn 
marosimi tafsilotlari va Alisher Navoiyning shu munosabat bilan yozgan 
marsiyasi matni keltiriladi. Ustod Sadriddin Ayniy mazkur marsiyani 
«Eng jonso'z chiqqan asar» sifatida qadrlagan. Darvoqe , ulug' shoir 
Alisher Navoiy qalamida sayqal topgan mazkur asami qancha madh 
etsa, shuncha oz . 

.•. Do'ston, dar hama fan nodirai olam ku? 
Mzal-u afsahi ajnosi bani odam ku? 
Dar biyoboni tamannosh xaloiq murdand, 
Ba davoi hama on Xizri Masiho dam ku?. 

Mazmuni: 
Do'stlar, hamma fanda olam yagonasi qani? 
Odam bolalari jinsini afzali va eng fosihi qani? 
Orzusi biyobonida xaloyiq halok bo'ldi, 
Hammaning da'vosi bo'lgan Isinafas Xizr qani? 
(P. Shamsiyev taIjimasi. Asarlar, 15 jildlik, 14-tom, 257-bet) 

11.3. Tarix, tasavvuf va din tarixiga oid asarlar 

«Tarixi muluki Ajam», «Tarixi anbiyo va hukamo», «Nasoyim ul­
muhabbat», <<Vaqfiya». 

«Tarixi muluki Ajam» (<<Ajam shohlari tarixi»). 1488-yilda yozib 
tugatilgan bu asar «Muhokamat ul-Iug'atayn»da «Zubdat ul-tavorix» 
(<<Tarixlar qaymog'i») tarzida tilga olinadi hamda uning podshohlar 
tarixiga bag'ishlanganligi ta'kidlanadi: « ... «Xamsa» shug'lidin chun 
farog'at topibmen, taxayyulim geti navardin salotin tarixi dashtig'a 
chopibmen, chun noma savodi zuimatidin «Zubdat ul-tavorix» adosin 
tuzupmen, salotin o'lgan otin bu hayvon suyi bila tirguzupmefl»' (16. 
26). Ajam shohlari tarixiga bag'ishlangan tarixiy va badiiy asarlar Alisher 
Navoiyga qadar ham juda ko'plab yaratilgan edi. Ulug' shoirning o'z 

422 



asarlari, jumladan, (<Xamsa» tarkibidagi dostonlarida ham Anushirvoni 
odi!, Xusrav Parvez, Bahrom, Iskandar singari shu silsilaga mansub 
bo'lgan hukmdorlar obrazi mavjud. Bu holat shoirning Ajam shohlari 
tarixidan juda yaxshi xabardor ekanligi, ular bilan aloqador tarixiy 
dalillar hamda afsona-yu rivoyatlarni mukammal bilganligidan dalolat 
beradi. 

«Tarixi muluki Ajam»ni yozishda muallif Firdavsiyning 
«Shohnoma», Jaloliyning «Jome' ut-tavorix», G'azzoliyning «Nasihat 
ul mulh, Hamidulloh al-Mustavfiyning «Guzida» asarlari, 
shuningdek, «Tarixi Tabariy», «Tarixi Banokatiy», «Qozi Baydoziy» 
kabi tarixiy manbalarga tayanadi. Jurnladan, asarda Bahrom binni Shopur 
nornli zolim podshoh haqida: «Banokatiy debturkim, aning zulrnidin 
el anga g'avg'o qildilar va ul g'avg'oda halok bo'ldi»,-deya qayd etiladi 
(16. 233). Shuningdek, «Tarixi muluki Ajam»da «derlarkim», 
«debdurlarkim» so'zlarining tez-tez uchrashi yuqoridagi fikrni 
quvvatlantiradi. 

Alisher Navoiy Ajam shohlarining peshdodiylar, kayoniylar, 
ashkoniylar, sosoniylar singari to'rt sulolasiga mansub hukmdorlari 
tarixini muxtasarbayon etish bilan zamonasi uchunjuda muhim bo'lgan 
bir necha ijtimoiy-siyosiy, ilmiy, adabiy maqsadlari, orzu-istaklarini 
amalga oshirishini ko'zda tutadi. Asarda to'rt sulolaga mansub 
podshohlarning deyarli hammasi afsonaviy hukmdor Kayumarsdan 
boshlab, sosoniylarning so'nggi vakili, Eronning arablar tomonidan 
istilo qilinishi qurboni bo'lgan Yazdi Jurdi Shahriyorgacha tavsifberiladi 
va ularning bashariyat tarixi uchun podshoh sifatida qilgan yaxshi-yomon 
ishlari muxtasar bayon etiladi. Bu bilan Alisher Navoiy Ajam shohlari 
hukmronligi silsilasini ma'lum tartibiga asos soladi, shuningdek, Sharq 
adabiyotida keng qo'llangan o'sha hukmdorlar obrazining mifik 
xususiyatlariga oid ma'lumotlarni umurnlashtiradi. Ulug' mutafakkirning 
bu xizmati turkiy va fors-tojik adabiy aloqalari rivojining yuksak cho'qqisi 
sanalgan XV asr uchun nihoyatda muhim edi. 

«Tarixi muluki Ajam» an'anaviy tarixnavislik uslubida yaratilgan 
bo'lib, unga turli afsona va rivoyatlarga o'rin berish bilan uning badiiy 
qimmatini oshirishga, qiziqarli bo'lishini ta'minlashga alohida e'tibor 
qaratiladi. Hukmdorlar hayotidan keltirilgan bu adabiy lavhalar ijtimoiy­
siyosiy, axloqiy-ta'limiy mohiyat kasb etib, o'zaro urush-taloshlarning 
sababkori bo'lgan temuriyzodalarni ogohlikka da'vat etishi bilan 
ahamiyatlidir. «Tarixi muluki Ajam»da podshohlarning yurttalablik da'vosi 

423 



bilan chiqishlaridan ko'ra ko'proq mulk ma'murligi-yu yurt osoyishtaligi 
yo'lida ko'rsatgan jonbozliklariga e'tibor qaratilishi, zolim 
podshohlarning ayanchli qismatining bayoni zamirida muallifning 
temuriylarning siyosiy vaziyatni to'g'ri baholashlaridan umidvorligi 
mujassamlashgan ko'rinadi. Alisher Navoiy Xo'shang, Jamshid, 
Faridun, Manuchehr, Tahmosb singari peshdodiy, Bahram Go'r, 
Feruz, No'shiravon, Turon Duxt kabi sosoniy hukmdorlarni adolatli 
shoh sifatida tasvirlaydi. Jumladan, Firuz binni Yazdijird haqida 
quyidagilarni yozadi: «Firuz binni Yazdijird musulmon va oqil va kordon 
va odil podshoh erdi. Adolat bilan mamolikni obod qildi va rioyat bila 
raoyoni xushnud va shod etti. Aning saltanati zamonida yeti yil qaxat 
voqe' bo'ldi va raoyodin xirojni soqit qildi. Bu yeti yil hech kishidin 
hech nima tilamadi»(16.238 ). 

Alisher Navoiy XO'shangni «odil va xiradmand podshoh erdi», 
Jamshidni esa (~amol-u husnga beshubha va benazir va kamol-u fazlda 
beadil erdi»,-deya ta'riflaydi. Xo'shangni mamlakatni ilm va qonun bilan 
boshqarishga urungani, tarixda birinchi bo'lib kitob bitgani, toshdan 
temir chiqargani, yog'ochdan uylarga eshik yasagani, konlar topgani, 
otga egar yasagani va boshqa obodonchilik ishlarini e'tirof etadi. Asarda 
Jamshid haqidagi ma'lumotlar ham shu tariqa bayon qilinadi. Uning 
juda ko'p binolar qurdirgani, bu inshootlar qurilishi nihoyasiga yetgach, 
katta bazm uyushtirgani, o'sha qutlug' kun «Navro'z»-, deya atalgani 
asarda o'z ifodasini topgan. Alisher Navoiy: <<Jamshid saltanatining 
zamoni y yetti yuz yilga etishdi»,-deganda ko'proq uning mifologik 
qahramon ekanligini nazarda tutgan bo'lishi murnkin. 

«Tarixi muluki Ajam»da ahamoniylar sulolasining so'nggi vakili 
Doro III zolim podshoh sifatida tasvirlanadi. Iskandaming Doro taxtini 
tortib olishi ijobiy hodisa sifatida talqin etiladi. Shuningdek, asar muallifi 
Iskandar haqidagi juda ko'p ma'lumotlardan xabardor bo'lgani holda, 
uni vali deya ta'riflaydi. Biroq «ba'zilar unga nubuvvat isnodi qilibdurlar» 
tarzidagi ayrim tarixchilarning Iskandarga payg'ambarlik nisbatini 
berganliklariga e'tiroz bildiradi. Asarda Bahrom Go'r adolatli shoh bo'lsa­
da, uning g'ururga, kayf-safoga berilishi, shaxsiy manfaatlar qurboniga 
aylangani bois mamlakat va xalqini yomon ahvolga solib qo'yishiga e'tibor 
qaratiladi. Podshohning ana shu illatlari uning saltanatini xavf ostida 
qoldiradi, faqat u qattiq kurashlar olib borgani uchun taxtini egallaydi. 

Alisher Navoiy «Tarixi muluki Ajam»da Sulton Husayn Boyqaro 
tarixini ham yozish niyatida ekanligini e'tirof etadi. Ushbu istak asar 

424 



xotimasida keltirilgan masnaviyda o'z ifodasini topgan. Unda ulug' 
shoirning odil shoh haqidagi falsafiy qarashlari Husayn Boyqaro 
timsolida badiiylashtiriladi (16. 255-257.). Biroq muallifning bu orzusi 
amalga oshmagan ko'rinadi. 

«Tarixi muluki Ajam» teran ijtimoiy-siyosiy, axloqiy-ta'limiy 
mazmunga ega bo'lgan asar bo'lib, u bilan muallif turkiy tilda tarixiy 
asar yozishning 0 'ziga xos uslubini namoyon etdi. Asar tilining soddaligi, 
uslubining ravonligi bilan keyingi davrlardagi tarixnavislik ravnaqiga 
muhim hissa bo'lib qo'shildi. Asardagi she'riy parchalar, hikoyat-u 
rivoyatlar o'tmishda tarixnavislik badiiy ijod bilan uyg'un uslubda olib 
borilganligini dalillaydi. Shuningdek, «Tarixi muluki Ajam» ulug' o'zbek 
shoiri dostonlarini o'rganish, Eron mifologiyasi bilan yaqindan tanishish 
hamda Alisher Navoiyning o'ziga xos nasriy uslubini ilmiy tadqiq etishda 
muhim manba bo'lib xizmat qiladi. 

«Tarixi anbiyo va hukamo»o (Payg'ambarlar va faylasuflar tarixi). 
Bu asar hijriy 890-904 (melodiy 1485-1498) yillar oralig'ida yozilgan 
bo'lib, u bashariyatni iymon-e'tiqodga da'vat etuvchi, o'zlarining hamida 
axloqi, yuksak insoniy fazilatlari bilan kishilarga o'rnak bo'luvchi, 
hayratomuz mo'jizalari bilan Allohning bir-u borligi, yagonaligiga iymon 
keltirishga undovchi payg'ambarlar va ilm-u hikmat sohibi bo'lgan 
donishmand-faylasuflar hayotining ibratli lavhalari, hikmatli 
so'zlaridan tarkib topgan. Ma'lumki, payg'ambarlar tarixiga oid rivoyat­
u hikoyatlarni o'zida mujassarnlashtirgan asarlar Alisher Navoiy davriga 
qadar ham yaratilgan. Jumladan, «Tarixi Tabariy», «Tarixi Banokatiy» 
singari mo'tabar manbalarda ba'zi podshohlarning yurishlari bilan bir 
qatorda payg'ambarlar qissalari ham keltiriladi. Shuningdek, Nosimddin 
Rabg'uziyning «Qisasi Rabg'uziy» asari turkiy adabiyotda ayni mavzuga 
bag'ishlangan eng yirik nasriy asar sifatida rna'Ium va mashhurdir. Alisher 
Navoiy ham bu mavzuga murojaat etib, turkiy xalqlarni ulug' nabilar 
hayoti bilan bog'liq qissalar va hakimlarning purma'no fikrlaridan 
bahramand etishni ulug' saodat deb biladi. 

«Tarixi anbiyo va hukamo» ikki qismdan tarkib topgan. Asarning 
dastlabki qisrnida Odam alayhis-salomdan boshlab Nuh, Ismoil, Ya'qub, 
Yusuf, Muso, Homn, Sulaymon, Iso, Luqmoni hakim singari ulug' 
payg'ambarlar hamda As'hobi qahf voqeasi haqida ma'lumot beriladi. 

Asarning payg'ambariar tarixiga bag'ishlangan dastlabki qismi 
Odamning yaratilishi voqeasi bilan boshlanadi hamda «As'hobi qahfva 
ba'zi mutafarriq axbof»- bayoni bilan nihoyalanadi. Anbiyolar haqidagi 

425 



qissalar uslubining sodda va ravonligi, xalq og'zaki badiiy ijodiga yaqinligi 
bilan ulug' adibning boshqa nasriy asarlaridan farq qiladi. 

Asarda nomlari keltirilgan payg'ambarlar bilan bog'liq voqealar 
dastlab muayyan qahramonni tanishtirish mazmunidagi boshlanma bilan 
ibtido topadi. Adib ulami tanishtirish jarayonida turli manbalardagi 
ma'lumotlarni o'quvchiga yetkazishga harakat qiladi. Jumladan, Luqmoni 
hakim haqidagi bir-birini inkor etuvchi quyidagi fIkrlar asarda o'z 
ifodasini topgan: «Ta'rix ahlidin ba'zi ani hukamo silkida mazkur 
qilibdurlar. Va ko'prak el ani payg'ambar debdurlar. Va ba'zi rivoyatda 
mundoqdurki, tengri taolo nubuvvat va hikmat orasida muxbir qildi. 
Har taqdir bila <<Va laqad otayno Luqmonal hikmata» aning sha'nidadur. 
Bo'la olurki, bovujudi nubuvvat hikmat dag'i anga nasib bo'lmish bo'lg'ay. 
Rangi qaro erkandur. Dovud alayhis-salom suhbatig'a musharrafbo'lur 
erdi. Va andin ko'p g'aroyib vujud tutar erdi. Ba'zi debdurlarki, quI 
erdi va ozod bo'lg'onida muhtalif rivoyat bor» (16, 168). Ko'rinadiki, 
muallifislom tarixiga oid manbalardagi ma'lumotlami umumlashtiradi, 
bir-birini inkor etuvchi qarashlarni asarda yondosh keltiradi va ulardan 
ba'zilarini Qur'oni karim oyatlari asosida quvvatlantiradi. 

MuallifLuqmoni hakimni «tengri taolo nubuvvat va hikmat orasida 
muxbir qil»ganiga ishonch hosil qilgani bois uning qutlug' nomini 
asaming ham anbiyolar va ham donishmandlar faslida keltiradi. 

Alisher Navoiy payg'ambarlar qissalarini imkon qadar muxtasar 
va sodda tilda bayon qilishni maqsad qilganligi asardagi ba'zi ishoralardan 
ayonlashadi. Jumladan, «Muso va Horun alayhis-salom» qissasida Muso 
payg'ambaming tug'ilishi, go'dakning Allohning cheksiz inoyati bilan 
Fir'avn zulmidan asrab qolinishi hamda Shu'ayb alayhis-salom qo'ylarini 
boqishi voqealari ixcham bayon etiladi. Shu'ayb payg'ambar Musoni 
Safura isrnli qizga uylantirib, o'n yildan soOng Odam SafIyullohjannatdan 
chiqargan hassasini unga beradi. Muso payg'ambar Misrga yo'l oladi. 
Shu o'rinda Alisher Navoiy Muso alayhis-salomga payg'ambarlik 
a'molining nasib etilishini quyidagicha tasvirlaydi: «Chun Muso alayhis­
salom besh kun yuridi, Tursino tog'ig'a yetishti. Oltinchi kechakim 
havo sovug' bo'lub, bulut olamni tiyra qildi. Safurag'a tug'urur dardi 
paydo bo'lub, o'tqa ehtiyoj bo'ldi va ul tog' sori mutavajjih bo'ldikim, 
o't keturgay. Ko'p yurg'ondin so'ngra bir yorug'lug' ko'rundi, yetkoch, 
ul yorug'lug' bir daraxtda erdi, Muso alayhis-salom yetkoch, daraxtqa 
chiqti. Va ul yorug'lug' qoshida quyosh nuri tiyra ko'rundi, ammo 
yig'ochni kuydurmay, yafrog' va shoxlarin tozaroq qilib erdi. Muso 

426 



alayhis-salomg'a hayrat g'olib bo'lub dedi: Yo rab, bu na hoI erkin? 
«Inni analloh» nidosi kelib, Muso alayhis-salomning davlatmand 
boshig'a risolat toji qo'yuldi va saodatmand egniga nubuvvat xil'ati 
kiyduruldi va yadi bayzo va aso mo'jizasi karomat bo'ldi. Va orada o'tkon 
mukolama «Toho» surasida ma'lum bo'lur» (16.l36). Ayonlashadiki, 
muallif asarining asosiy manbasi Qur'oni karim bo'lgani bois ba'zi 
voqealar tafsilotlari xususida undagi muayyan suralarga ishora qilinadi. 
Qissada Muso alayhis-salomning Fir'avn bilan muloqot qilishi va uni 
«tengri taolo ubudiyatiga (bandalikka) dalolat» qilishi, Fir'avn esa undan 
mo'jiza ko'rsatishni talab etishi lavhalari asar payg'ambadar mo'jizalari 
bilan o'quvchini ko'proq tanishtirish maylida bunyod etilganidan dalolat 
beradi. Bu hodisa Iso alayhis-salom qissasida ham o'z ifodasini topgan. 
Muso alayhis-salom hassasini tashlaganida, u ajdarhoga aylanadi. 
Haybatidan bir necha kishi halok bo'ladi. Fir'avn hushidan ketadi, 
o'ziga kelib, Muso alayhis-salomdan hassani olishni iltimos qiladi. Alloh 
elchisi ajdarhoni «yadi bayzo~ni (oppoq qo'l; zo'r, kuch, qudratli 
qo'lni) ko'rsatib qo'liga oiganida, u yana hassaga aylanadi. 

«Tarixi anbiyo va hukamo~dagi Sulaymon alayhis-salom bilan bog'liq 
qissada Sulaymon payg'ambarning ulug'vorligi-yu, biroq uning bu 
hashamati Tangri taoUo qudrati oldida zarrachalik qadrsizligi bayonidan 
iborat rivoyatlarga o'rin beriladi. Qissa so'ngida keltirilgan ruboiyda 
dunyoning o'tkinchiligi mo'r-ilon bilan aloqador hayotiy tamsil 
vositasida o'z ifodasini topadi. Ruboiy nafsdan g'olib kelish, ma'naviy­
ruhiy kamolotga da'vat ruhida ijod etilgani bilan aharniyatlidir: «Ruboiy: 

Olamni Sulaymong'a haq etmish ma'mur, 
Hukmi soldi jin-u bashar xaylig'a sho'r. 
Oxir ehu ajal anga maqom ayladi go'r, 
Tufroq iehida qildi vatan o'ylaki mo'r (16.168). 

«Tarixi anbiyo va hukamo»ning ikkinchi qisrni «Hukamo zikri» 
deb nomlangan bo'lib, unda bashariyat tarixida katta nufuzga ega bo'lgan 
Luqmoni hakim, Fishog'urs, Jomosp, Buqrot, Buqrotis, Suqrot, 
Aflotun, Aristotilis, Balinos, Jolinus, Batlimus, Sodiq, BuzUljmehr 
singari olimlar haqida ixcham tavsif va ma'lumotlar beriladi, ularning 
hikmatli so'zlaridan namunalar keltiriladi. «Hukamo zikri»ning eng 
muhim fazilati shundaki, shoir o'sha faylasuflar tomonidan aytilgan 
purrna'no flkrlarning asl mohiyatini bir bayt she'rda umumlashtiradi. 
Baytlar nihoyatda ta'sirchanligi va xotirada oson muhrlanishi bilan 
ahamiyatlidir. Umuman olganda, «Tarixi anbiyo va hukamo»ning har 

427 



ikkala faslida ham insoniyat tarixida evrilishlar paydo etgan buyuklaming 
hayoti, hikmatli so'zlaridan ibrat olishga da'vat etiladi, insonnning 
komillik rutbasini qozonishi uchun asos bo'igan umuminsoniy 
qadriyatlar haqida fiRr yuritiladi. Fikr tasdig'i sifatida «Hukamo zikri»dan 
tanlangan ayrim parchalarni keltirish bilan kifoyalanamiz: 

Buqrot hakim. Fishog'ursning shogirdidur. Va Bahman chog'ida erdi 
va tibb ilmida mohir erdi va tasonifi bor. Va fusuli Buqrot uljumIadindurkim, 
atibbo qoshida bag'oyat mu'tabardur. VI debdurkim, umr qisqadur, ish 
uzun. Oqil uldurkim, bu qisqa umrni bir nimaga sarf qilg'aykim, 
zaruratroqdur, ya'ni marat maslahati va tengri taolo rizosi. She'r: 

Kishiki qildi amal tengrining rizosi bila, 
Haq y yetti oxiratin kom-u muddaosi bila (16.191-192). 

Aristotolis. Aflotunning shogirdidur. Iskandarning vaziri erdi. Aning 
so'zlaridin budurkim, podshoh ulug' rudg'a o'xshar va atboi 
arig'larg'akim, ul ruddin ayrildilarkim, rud suyig'a har hoI bo'lsa, 
arig'larg'a hamul holdur. VI chuchuk bo'lsa, bular chuchuk; ul achig' 
bo'lsa, bular achig'; ul sof bo'lsa, bular sof. VI loy bo'lsa, bular loy. 
Bas, podshohg'a vojibdur g'oyat hikmat va e'tidol bila maosh qilmoq, 
to xayl va hashami anga mutobaat qilg'aylar. She'r: 

Shoh daryo va xalq erur anhor, 
Ikkisining suyig'a bir maza bor (16.193). 

Buzurjmehr. No'shiravoni odilning vaziri erdi. Aning 
so'zlaridindurkim, ustodimdin so'rdimkim, yigitlikda ne qilmoq yaxshi 
va qarilig'da ne qilmoq yaxshi? Dedikim, - yigitlikda ilm kasb qilmoq 
va qarilig'da ani amalg'a kelturmak yaxshidur. She'r: 

Yigitlig'da yig' i1mning maxzani, 
Qarilig' chog'i xarj qilg'il ani (16.194). 

Ayrimlari eslatilgan nodir fazilatlaridan ko'ra «Tarixi anbiyo va 
hukamo» Alisher Navoiy badiiy nasrining go'zal namunalaridan biridir. 

"Nasoyim u1-muhabbat" ("Muhabbat shabbodalarl")-xalqni haq 
va haqiqat sari yo'llash, bashariyatni ilohiy· ma'rifatga etishtirishdek 
ulkan vazifapi o'z zumnasiga olgan ulug' ulamo va urafo, mashoyix-u 
avliyolar haqida bitilgan noyob nianbadir. fIijriy 901 (1496) yilda vujudga 
kelgan o'zbek nasri va tasavvufadabiyotining mumtoz namunasi sanalgan 
bu asarning to'liq nomini muallif «Nasoyim ul-muhabbat min shamoyim 
ul-futuvvat» «< Vlug' lik xushbo 'yliklarini taratuvchi sevgi shabbodalari» ), 
deya e'tirof etadi. Tazkira Abdurahmon Jomiyning «Nafohat ul-uns» 
asari asosida vujudga kelgan. Alisher Navoiy uning yozilishi tarixini 

428 



quyidagicha bayon etadi: «Doim oshufta xotirg'a kelur erdi va parishon 
xayolg'a evrulur erdikim, ul kitob alfozi forsiydur, arabiyg'a payvasta va 
iborati ishorat ahli tiliga vobasta va ul tillar vuqufidin bahravarlar va ul 
iborat-u ishoratdin bexabarlar ul alfozdin o'z qobiliyatlari hurdida va 
ishtig'ollari muqobalasida naflar toparlar va fayz elturlar. 

Ammo turk ulusidin ba'ziki, ko'ngul sidq-u safosig'a 
bahramanddurlar, bu kimiyo asar so'zlar ta'sirig'a Tengri inoyatidin 
arjumand, ul alfozg'a vuquf qillatidin ul fayzdardin mahrum va 
xaqoyiqning daqoyiqi ularga noma'lum. Xotirg'a kechmishkim, agar 
sa'y qilsam, bu kitobni turk tiliga tarjima qila olg'aymuman?-deb 
mutaamrnil erdim daqoyiq-u mushkulotni ravshanroq alfoz va ochuqroq 
ado bila o'tkara olg'aymuman?-deb mutaammil erdim. Va ne bu xayol­
u muddaodin o'zumni o'tkara olur erdim va ne ishning azimlig'i va 
dushvorlig'i jihatidin shuru' qila olur erdim. 

To ta'rix to'qquz yuz birdaki, ul kitobning ta'lifidin yigirma yil 
o'tub erdi, Tengri taolo tavfiqi birla bu ulug' ishg'a ilik urdum va bu 
azim amrg'a qalam surdum.» (17. 12). Ayonlashadiki, Alisher Navoiy 
turkiy xalqlarni «bu kimiyo asar» «<Nafohat ul-uns» )da nomlari 
keltirilgan ulug'lar bilan yaqindan tanishtirish maqsadida uni o'zbek 
tiliga tarjirna qiladi. Abdurahrnon Jorniyning «Nafohat ul-uns min xazorat 
ul-quds» asari 1476-1478-yillarda yozilgan bo'lib, muallif tazkiraning 
bunyod etilishida Alisher Navoiy da'vatkor bo'lganligini e'tirof etadi. 
Demak, ana shunday asar yozish zarurati ulug' o'zbek shoiri ko'nglida 
yillar davornida yashab kelgan. 

«Nasoyim ul-muhabbat» muallifi sharqona xokisorlik bilan «ushbu 
kitobni tarjima yo'sini ila bunyod ettim»,-deya ta'kidlagan bo'lsa-da, 
tadqiqotchilar tazkira yangi ma'lumotlar bilan boyitilgani, unga juda 
ko'p o'zgarishlar kiritilganini e'tirof etishadi. Jumladan, «Muqaddima», 
«Asosiy qism» va «Xotima»dan tarkib topgan asaming «Muqaddima» 
qismi bevosita Alisher Navoiy qalarniga mansub. Tazkira muallifi ulug' 
shayxlar nomlari zikr etilgan «Nasoyim ul-muhabbat»ning asosiy 
qismini quyidagicha mukammallashtirganini ham bayon etgan: (,va hazrat 
Shayx Fariduddin Attor q.s. bitigan «Tazkirat ul-avliyo»din ba'zi kibor 
mashoyixkim, «Nafohat ul-uns»g'a doxil bo'lmabdur erdi-har qaysini 
munosib mahalda doxil qildim va hind mashoyixi sharhi ham oz mazkur 
erdi, mumkin bor tilab, topib hazrat Qutb ul-avliyo Shayx Farid 
Shakarganj q.a.din so'nggi mashoyixgacha ilhoq qildim va turk rnashoyixi 
zikri ham ozroq erdi, oni dog'i hazrat Shayx ul-mashoyix Xoja Ahmad 

429 



Yassaviy r.din bu zamong'acha ulcha mumkin bor tilab topib, zikrlarin 
va ba'zi holot-u so'zlarin o'z mahalida darj qildim. Va hazrat Maxdumi 
n.m.n.ning oti va muosir-u musohib mashoyix q.a. zikri dag'ikim, ul 
mutabarrak kitobda yo'q erdi, munda qo'shdum va ul kitobda dag'i 
avliyoulloh zikridin ba'zi so'zkim, zamon ahlig'a ko'p muhtoj un­
ilayh ermas erdi itnob vahmidin tarkin tutdum va bu tarjimadin 
o'ksuttum :,va chun bu valoyat riyozi muhabbat nasimig'a muhib va 
futuvvat shamirnig'a sabab bo'ldi» (17.12-13). Shunday qilib, Alisher 
Navoiy «Nafohat ul-uns»da 618 (584 erkak, 34 ayol) mutasavvifhaqida 
berilgan ma'lumotlarni 770 taga yetkazadi, ulardan 35 tasini ayol 
avliyolar sha'niga bildirilgan fikrlar tashkil etadi. Bunda muallif 
Fariduddin Attoming «Tazkirat ul-avliyo», Shayx Farid Shakarganjning 
shu yo'nalishda yozilgan asaridan foydalandi hamda turk mashoyixlari, 
shuningdek, Abdurahmon Jomiy va o'ziga zamondosh bo'lgan ulug'lar 
nomlarini tarixda manguga muhrlaydi. 

«Nasoyim ul-muhabbat»ning muhim fazilatlaridan biri uning «Bu 
toifaning a'mol-u afol va muomilot-u riyozatidin ba'zini zikr qilmoq» 
nomli muqaddima qisrnida avliyo va mashoyixlarning a'mol (ishlari), 
afol (fe'llari), muomalat (yashash tarzi) va riyozat (iroda ruhlarini 
chiniqtirish)lari bayon etiladi hamda tasavvuf ahlining tavba, halol, 
luqma talabi, shariat rioyati, namoz, zakot, ro'za, haj, yetuk axloq, 
bazli mavjud (o'zidagi narsalarni boshqalarga ravo ko'rish), hilm, rizo, 
sabr, sidq riyozat kabi sifat va xislatlar sharhlanadi. Bulardan tashqari, 
ma'lum kasb-hunar bilan halolluqma topib faoliyat ko'rsatgan Shayx 
Muhammad Sakkok (pichoqchi), Shayx Abu Hafz haddod (temirchi), 
Shayx Abulabbos Omiliy (qassob), Shayx Ibrohim Ojuriy (xisht 
avalabdur), Mirchai Safolfurush (doshgar), Adulhasan Muzayyin va 
Shayx Bannon (hammol), Shayx Abulhasan (najjor), Xoja Bahouddin 
Naqshband (kirnho naqshini bog'lamoqqa mashhur) kabilar hayotini 
ibrat qilib ko'rsatadi. Alisher Navoiy ilohiy fayzdan bahra olishning 
eng oliy sifati luqmai halo I ekanligini uqtirib quyidagilarni bayon etadi: 
(<Va soyir mashoyixi kibordin ham ko'pi halolluqma kasbig'a muzdurluq 
qilibdurlar, o'tin toshibdurlar va halolluqma bu ishda kulliydurki, ondin 
fayz-u ma'rifat zoyanda bo'IUf» (17. 15-16). 

«Nasoyim ul-muhabbat» musulmon mintaqa xalqlari ijtimoiy­
siyosiy, ma'naviy-ma'rifiy hayotida yuksak nufuzga ega bo'igan tasavvvuf 
tarixi, uning tarmoqIari va ulug' mashoyix-u avliyolari haqida ma'lumot 
berishi, shuningdek, tasavvufning nozik jihatlari bilan turkiy xalqlami 

430 



tanishtirish yo'lida yozilgan ilk tazkira bo'lganligi bilan ahamiyatlidir. 
Bulardan tashqari, bu mo'tabar manba Abdurahmon Jomiy va Alisher 
Navoiy singari o'z davrining peshqadam ziyolilari bo'lgan ulug' zotlar 
dunyoqarashining shak1lanishida bevosita ta'sir etgan shaxs va asarlar 
bilan yaqindan tanishishga imkon yaratadi. 

Alisher Navoiyning <Naqfiya» (h.886, m.1481) asarida o'zining davlat 
arbobi sifatidagi faoliyatida qanday ijtimoiy-siyosiy tamoyillarga asoslanib 
ish tutgani, 0 'z ixtiyoridagi mulk va mablag'lardan asosan qanday niyatlarda 
foydalangani, shu mablag'lar hisobida qurdirgan bino, madrasalarda 
o'matgan tartiblari, vaqf qildirgan yedari, mulklari va bog'lari haqida 
ma'lumot keltirilgan. Asar XV asr ijtimoiy-siyosiy, madaniy, iqtisodiy 
hayoti tarixini, shuningdek, ulug' shoir hayoti va faoliyatinining ko'pgina 
qirralarini o'rganishda ishonchli manba vazifasini o'taydi. 

11.4. ((Mahbub ul-qulub. «<Ko'ngillarning sevgani.) pandnomasi 
Alisher Navoiyning eng so'nggi yirik nasriy asari bo'lib, hijriy 506 

(1500) yilda yozilgan. Unda ulug' shoir va adib, olim va buyuk 
mutafakkirning barakotli umri davomida ko'rgani, kuza.tgani, boshidan 
kechirgani, hayotiy tashvishlarining qalb qatlam-u qavatdaridan sizilib 
chiqqan lo'nda, umumlashma-xulosalari o'z ifodasini topgan. Musajja' 
san'atining nodir namunasi sanalgan bu noyob asaming bunyod etilishi 
sabablarini muallif quyidlagicha izoWaydi: «Bu muqaddimotdin maqsad 
bukim, har ko'y va ko'chada yugurubmen va olam ahlidin har nav' elga 
o'zumni yetkurubmen va yaxshi-yamonning afolin bilibmen va yamon­
u yaxshi xislatlarin tajriba qilibmen. Xayr va shar'din (yomonlik, 
gunohlardan) no'sh va nish ko'ksumga yetibdur va laim (past, xasis, 
nokas) va karim zaxm va marhamin ko'nglum dark etibdur. Va zamon 
ahlidin bayozi as'hob (suhbatdosh) va davron xaylidin ba'zi ahbobki 
(ayrim do'stlar) bu hollardin xabarsiz va ko'ngullari bu xayr va shardin 
asarsizdur. Qit'a: 

Ne bilg'ay ul kishikim, shahd-u mayni totmaydur 
Ki, vasl-u hajr kibi ul chuchuk durur, bu acbig'. 
Bilur zalil musofirki, po'ya aylarda, 
Qum-u to'zon yumshog', tog'-u xoradur qattiq. 

Bu nav as'hob va ahbobga intiboh (tanbeh) qilmoq va alarni nav' bu 
holatdin ogoh qilmoq vojib ko'rundiki, har toifaxisolidin (xulqlaridan) 
vuquflari (xabardorlik1ari) va har tabaqa ahvolidin shuudari bo'lg'ayki, 
munosib el xizmatig'a shitob qilg'aylar va nomunosib el suhbatidin ijtinob 

431 



vojib bilg'aylar (uzoqlashgaylar) va bari el bila maxfiy rozlaridin so'z 
demag'aylar. Va shayotin (shaytonlar) makr-u fIribidin boziy emagaylar. 
Har nay' el suhbat va xususiyatiki, alarg'a havas bo'lg'ay, bu faqirning 
tajribasi alarg'a bas bo' 19'ay» (14.10-11). 

Nihoyatda katta hayotiy tajribaga ega bo'lgan adibning axloqiy­
ta'limiy, ijtimoiy-siyosiy, falsafiy-ma'rifiy mavzudagi muayyan 
qarashlarining teran badiiy ifodasidan tarkib topgan «Mahbub ul-qulub» 
pandnomasi uch qismdan iboratdir: 

«Avvalg'i qism-Soir un-nosning afol va ahvolining kayfiyati 
«<Xaloyiqning ahvoli va fe'l-atvori hamda so'zlarining kayfiyati»). 

«Ikkinchi qism- Hamida afol va zamima xisol xosiyati» (<<Yaxshi 
qiliq va yornon xislatlar xususiyatida»). 

«Uchinchi qism-Mutafarriqa favoid va amsol surati (<<Yaxshilikning 
natijasi va yomon xislatlarning oqibati») (14.11). 

«Mahbub ul-qulub»ning birinchi qismida egallagan vazifasi, 
ko'rsatilajak ta'sirijihatidanjamiyat taraqqiyotida belgili mavqega ega 
qirq to'qqiz toifa ahlining fe'l-atvori, ahvoli xususida fikr yuritiladi. 
Bu safda shohdan gadogacha bo'lgan aksariyat toifa a'zolarini uchratish 
mumkin. Ro'yxatda zikr etilgan sohalardan ko'pchiligi bevosita ishlab 
chiqarishjarayonida ishtirok etmaydi. Lekin o'shajarayonning rivoj-u 
ravnaqida muayyan o'mi, ta'siri bor. Yana, asar muallifi aksar toifa 
ahli faoliyatiga tanqidiy munosabat bildiradi. Shunday qilib, odil 
sultonlar, islompanoh beklar, zolim va fosiq shohlar, vazirlar, 
nomunosib noiblar, noqobil sadrlar, fosih bahodirlar, shayx ul-islom, 
qora cherik (qo'shin), qozi, mufti, mudarrislar, kotiblar, mutrib-u 
mug'anniylar, tijorat ahli, olib sotarlar, bozor kosiblari singari turfa 
toifalarga doir gohida muloyim, ba'zan nafratli qarashlar bayon etiladi. 
Ulug' adibning boshqa asarlarida kuzatilgani kabi odil shoh haqidagi 
falsafiy qarashlarini «Mahbub ul-qulub»da badiiy ifodalarkan, avvalo, 
adolatli podshohni yurt ma'murligi-yu xalq osoyishtaligining asosi 
deb biladi. Muallif bir umr o'zi orzu qilgan hukmdorning ta'rif-u 
tavsifmi asarda nihoyatda katta ehtiros-u o'ziga xos tashbehlar voitasida 
badiiylashtiradi: «Odil podshoh haqdin xaloyiqqa rahmatdur va 
mamolikka mujibi amniyat va rafohiyat. Quyosh bila abri bahordek 
qora tufrog'din gullar ochar va mulk ahli boshig'a oltun bila durlar 
sochar. Fuqaro va notavonlar aning rifq va madorosidin osuda, zalama 
va avonlar aning tig'i siyosatidin farsuda. Hirosatidin qo'y-u qo'zi 
bo'ri xavfidin emin va siyosatidin musofir ko'ngli qaroqchi vahmidin 

432 



mutmain»(14.12). Pandnomada zolim, johil va fosiq podsho esa butun 
yomonlig-u razolatning sababkori sifatida talqin etiladi. Uning zulmidan 
obod yedar vayronaga, kabutar toqchalari boyqush oshyoniga 
aylanadi, bunday shoh bazmida boda seli tug'yon qilib, u sel rnulk 
ma'murligini vayron etadi. Alisher Navoiy saroy amaldorlarining 
yaxshi yoki yornon a'mol sohibi bo'lishlarini ham hukmdorga bog'liq 
holda talqin etadi: 

«Bu yomon podshohki, bo'lg'ay vaziri ham yomon, andoqki, 
Fir'avn nayobatida Homon. Bayt: 

O'ylaldm shoh, morg'a bo'lg'ay mudid ham ja'fariy, 
Yo vaboyi xalqqa toun ham o'lg'ay bir sari 

Tengri mundoq balolarni adam chohidin vujud taxtgohig'a 
kelturmasun va yo'qluq zindonidin borlig' shahristonig'a yetkurrnasun~ 
(14.15-16). 

Alisher Navoiy «Mahbub ul-qulub»da saroy amaldoriari, shoh 
atrofidagi mansabdorlar va boshqa nufuzli tabaqa vakillari bo'lgan: 
vazirlar, nomunosib noiblar, bediyonat sadrlar, riyoi mashoyixIarning 
kirdi-korlarini keskin qoralaydi, ulardan nafratlanishini ochiqdan-ochiq 
namoyon etadi va o'z istagiga ko'ra bunday toifa vakillari qanday fazilatlarga 
ega bo'lishi lozimligini ham bayon etadi. Jumladan, adib vuzaro haqida 
fikr yuritarkan, o'z zamonasida hech bir durust vazir ko'rmaganligini, 
qachonlardir Osaf ismli bir vazirgina insofli bo'lganligini e'tirof etadi. 
Majiduddin, Nizomulmulk singari Husayn Boyqaro saltanatining 
«ishonchli ustunlari» sanalgan vazirlar o'z manfaatlari yo'lida harnma 
narsani, hatto, insonni ham qurbon qilishga tayyor turganliklariga bir 
necha marta guvoh bo'lgan ulug' mutafakkir bunday toifa vakillarini 
keskin tanqid qiladi: «Bu zolimlar yurtni barbod berguvchilardir va 
mulk ahli yig'ishturg'onlarin bitirguvchilardur. Avlo ulkim, bular zikrida 
kishi xoma surmag'ay ... Zahr berib bemor o'lturguvchi tabib, bularning 
holig'a mushobehdur va qarib ... Bular, jumlasi chayonlar, xaloyiqqa 
yetkurur ziyonlar» (14.16). 

Aytilganlarga qiyosiy nazar tashlanadigan bo'lsa, Alisher 
Navoiyning o'ttiz birinchi fasldagi jumlalari o'zining sarnimiyati, 
xayrihohona ohangi bilan diqqatni jalb etadi. Chunki mazkur fasl 
«Dehqonlar zikriga atalgan». Fasl boshidayoq o'sha mehr, muloyimlik 
yarq etib ko'zga tashlanadi. «Dehqonki dona sochar, yerni yormoq ila 
rizq yo'lin ochar» (14.37). Ixchamginajumla. «SochaI'», «ochaI'» so'zlari 
musajja' san'atini hosil qilgan. Jarangdorlikni, qofiyadoshlikni ta'min 

433 



etgan. Dehqonning sharafi shundaki, u saraton oftobida kuygan qiyofasi, 
qadoqli qo'llari bilan nazokat yaratadi, ro'zini mo'I-ko'i qiladi. Odam 
Atodan meros kisht-u komi kanda qilmay, takomillashtirib keladi. UIug' 
adib mulohazalarini sayqalli davom ettiradi: «Qo'shi ham ikki zo'r 
pahlavon, yukiga bo'yun sunub olida raYon, ish qilurda hamdam va 
hamqadam, dehqon alarni surarda andoqki Odam. Olam ma'murligi 
alardin, olam ahli masrurligi alardin. Har qayon qilsalar harakot, elga 
ham qut yetkarur, ham barakot.~ (14.37). Matndagi «pahlavon», 
«ravon», «hamdam», «hamqadam», «Odam», «ma'murligi», 
«masrurligi», «harakot», «barakob so'zlari saj'ni-qofiyadoshlikni vujudga 
keltirgan. Parchada talmeh san'ati -Odam Atoning qo'sh haydashiga 
ham nozik ishora bor. So'z tanlashda ulug' adibning bepoyon dalasiday 
bag'ri keng, tanti dehqonga ixlos-u muhabbati namoyon bo'ladi. 
Ho'kizlar-pahlavon, rayon va o'z sohibiga hamdam-u hamqadam ... 

«Ruh ul-amin», «Surush» unvonlari bilan ham badiiy adabiyotda 
eslanadigan farishta Jabroyilning Odam Atoga aytgan gaplarini eslaylik: 
«O'z qo'ling bilan dehqonchilik qilib, qut-baraka topgin!» Alisher 
Navoiyning jumlalarida o'sha so'zlar va ohang aks-sado beradi. 
Dehqonchilik Allohning inoyati bilan va farishta Surush rahnamoligida 
boshlangan hunar. Shuning uchun unda xayr-u baraka, himmat-u 
karam, halollik ustuvor. Fikrimizcha, Alisher Navoiy masalaning ana 
o'shajihatlarini ham inobatga olgan holda dehqon haqidagi madhiyani 
yanada chuqurlashtira boradi: «Dehqonki tuzluq bila dona sochar. Haq 
biriga y yetti yuz eshigini ochar. Sichqon dona ko'karguncha, urub 
xirmon qilib mahsulin ko'targuncha; qurt-u qush andin bahramand va 
dasht vahshi aning bila xursand. Mo'rlar uyi andin obod va go'dar 
xotiri aning bila shod. Kabutarlarga andin mastlig', to'rg'aylarg'a andin 
nishotga hamdastlig'. O'roqchig'a andin ro'ziy, boshoqchining yorub 
andin ko'zi» (14.37). Mazkur jumlalar mutolaasi har qanday kitobxonni 
ham to'lqinlantirishidan tashqari, uning Alisher Navoiy dahosiga zehn­
u zakovati, quvvai hoflZasi-yu mahoratiga ixlos-e'tiborini chandon 
ko'taradi. Bu qadar sinchkovlik, ziyraldik va dehqon mehnatining 
mayda-chuydasi-yu mashaqqatlarini nazardan qochirmaslik san' atiga 
tan bermay iloj yo'q. 

«Mahbub ul-qulub»ning birinchi qismida bayon etilgan fikrlar ulug' 
adibning hayotiy tajribalari umumlashmasi bo'lib, unda atrofdagi voqea­
hodisalardan doimo ogoh bo'lishga da'vat etiladi. Bu da'vatlar yurt 
sarvaridan tortib, oddiy fuqarogacha taalluqlidir. Shuningdek, ushbu 

434 



bobda turli ijtimoiy tabaqa vakillarining adib nafrat bilan keskin tanqid 
qilgan fe'l-atvoridan mumkin qadar tezroq voz kechish, yaxshi 
fazilatlar sohibi bo'lib, kornillikka erishishi uqtiriladi. Asarning ikkinchi 
qismida komillikka erishish yo'li tasavvuftamoyillari nuqtai nazaridan 
asoslanadi. Ushbu qismdan yomonIiklardan mosivo bo'lishning eng 
to'g'ri yo'Ii nafsni riyozat bilan mahv etib, sabr-u qanoat bilan pok 
yashash, ruhni chiniqtira borib, hamida axloqqa erishish xususida flkr 
yuritiladi. Nafsni mag'lub etib, ilohiy fayzdan bahra olishning dastlabki 
bekati - tavbadir. Tavbadan murod haq yo'liga kirgan solikning barcha 
yomon ishlardan ogoh bo'lib, ulardan butkul voz kechishi, har 
taraflama poklanishidir. O'n fasldan tarkib topgan asarning ikkinchi 
qismida tavba, zuhd, tavakkul, qanoat, sabr, tavoze' va adab, zikr, 
tavajjuh, rizo, ishq singari tasavvufiy istilohlar sharhlanadi. 
Shuningdek, har bir axloqiy masala nazariy jihatdan umumlashma 
tarzida bayon etilganidan so'ng, aytilgan flkrlarni dalillash maqsadida 
bir hikoyat keltiriladi. «(Mahbub ul-qulub~ning ikkinchi qismi tuzilishiga 
ko'ra «(Hayrat ul-abrof» dostonidagi maqolat va hikoyatlarga o'xshab 
ketadi. 

Pandnomaning uchinchi qismi turli foydali pand va hikmatlar, 
shuningdek, 127 tanbehdan tarkib topgan. Asaming mazkur bobi oldingi 
boblarda bayon etilgan ijtimoiy-falsafiy, axloqiy-ta'limiy qarashlarni 
wug' shoirning maqollarga uyg'un hikmatli so'zlari bilan birmuncha 
kengaytiriladi va umumlashtiriladi. Keltirilgan tanbehlar adibning uzoq 
yillar davomidagi hayotiy kuzatishlari hosilasi bo'lib, o'ziga xos 
hukmlardan iborat. Vlar saj' va boshqa badiiy san'atlar bilan 
ziynatlangani bois o'quvchi e'tiborini o'zigajalb etadi. Quyida ularning 
ayrimlaridan namunalar keltiramiz: 

Vafog'a hayo bila payvastaliq, andoqki, hayog'a vafo vobastaliq 
(14.82). Yana: Mazlumg'a baxshoyish ko'rguzki, zolimdin osoyish 
ko'rgaysen. Zerdastlarg'a naf yetkur, agar tilasangki, zabardastlardin 
zarar ko'rmagaysen. Xiradmand muxolifatdin qochar va muvofaqatga 
mwoyamat eshigin ochar. Zanbur g'avg'osidin nish mutasavvardur va 
asal savdosidin no'sh muyassar (14.85). 

Yana: Fosiq olim donishvaredur o'z nafsig'a zolim, g'aniyi baxil 
nodonedur o'z ziyonig'a nadim. Bu ikki kishi umr zoyi' o'tkardilar va 
go'rga hasrat va armon olib bordilar. Biri ulkim, ilm o'rganurg'a ranj 
tortti-yu amal qilmadi, biri ulkim, mol yig'arg'a emgak chekti-yu sarf 
qilurin bilmadi. Qit'a: 

435 



Olimekim, i1mi erdi beamal, 
Yo g'aniykim, molig'a buxl erdi yor. 
O'ldilar yuz hasrat-u armon bila , 
Elga bo'ldi ishlaridin e'tibor (14.89). 

Yana: Yamonlarg'a lutf-u karam, yaxshilarg'a mujibi zararva alamo 
Mushukka rioyat-kabutarg'a ofatdur. Shag'ol jonibin tutmoq - tovuq 
tuxmin qututmoqdur. Fard: 

Bo'rini qo'zi bila qilg'an semiz, 
Kiyik jam'-u xayJig'adur rahmsiz (14.89). 

Yana: Kishi molidin nekim bahra oldi aningdekdur, har nekim 
asradi o'zganing. Zahmat bila topqoningni o'zungdin ayama va mehnat 
bila yiqqoningni do'stlar bila dushmanlar uchun asrama. Bayt: 

Mol uldurkim, el andin topsa bahr, 
Dushman andin topsa tengdur no'sh-u zahr (14.90). 

Keltirilgan iqtiboslar xalq maqollari kabi ixcham, ammo qalblarda 
o'chmas taassurot qoldirishi bilan aharniyatlidir. Pandnomada badiiy 
umurnlashma rnayli nihoyatda baland ekanligi seziladi. Shuningdek, unda 
hasbi hoI ruhi ham o'zini namoyon qilib turadi. «Mahbub ul-qulub»dagi 
falsafiy mushohada, umumlashmalar ulug' adibning so'ngi tahriri 
sanaladi. Alisher Navoiyning muayyan bir masalaga doir qarashlarida 
yillar o'tishi bilan tafovut paydo bo'lgan bo'lishi mumkin. «Mahbub ul­
qulub»da oldingi asarlarda bildirilgan mulohazalar tahrirga uchragan, badiiy 
jihatdan yanada sayqallashtirilgan bo'lishi tabiiy. Chunki shu asardan 
keyin ulug' shoirga ko'p yashash ham, yozish ham nasib etmadi. 

«Xamsa» she'riyat mulkida shohlikka munosib bo'lsa, «Mahbub ul-qulub» 
nasr bobida shunday sharafga muyassardir. Ulug' adibning maktublaridan 
tashkil topgan «Munshaot», umrining so'nggi yillarida yozilgan «Munojot» 
asarlari, devonlari tarkibidagi «Debocha»lar ham adib nasriy asarlari 
namunasi sanaladi. Alisher Navoiy turkiy nazm-u nasrning shoh asarlarini 
ijod etgan ulug' so'z san'atkoridir. Asrlar davomida bu buyuk daho qalamiga 
mansub bebaho ilmiy-adabiy meros insoniyatning ma'naviy kamolotiga 
munosib xizmat qilib kelmoqda. Ular ilhom manbai sifatida shoir yashagan 
davridanoq ijodkorlar qalbida yangi-yangi fIkrlar paydo bo'lishi, o'ziga xos 
ehtiroslar uyg'onishiga bois bo'ldi. Asrlar davomida ulug' shoir g'azallariga 
muxamrnaslar bitilmoqda. Uning ulkan ilmiy-badiiy merosijahonning turti 
nufuzli tillariga tarjima qilindi. Og'zaki va yozma adabiyotda ulug' shoirning 
hayoti va faoliyatiga bag'ishlangan asarlar ijod etildi. Bulaming barchasi Alisher 
Navoiy nomining mangulikka daxldorligidan dalolatdir. 

436 



Mavzuni mustahkamlash uchun savollar 
1. Alisher Navoiyning qaysi asarlari ilmiy-filologik tadqiqotlar 

sanaladi? 
2. «Majolis un-nafois»ning yaratilishi tarixi, tuzilishi va asosiy 

xususiyatlari haqida so'zlang. 
3. «Majolis un-nafois» ilgari yozilgan tazkiralardan qaysi jihatlari 

bilan farqlanadi? 
4. Tazkirada Shoh G'arib Mirzo va Husayn Boyqaro haqida qanday 

ma'lumotlar keltirilgan? 
5. «Muhokamat ul-Iug'atayn»ning vujudga kelishi sabablari 

nimalardan iborat? 
6. Risolada turkiy tilning o'ziga xos qanday fazilatlari ulug'lanadi? 
7. Alisher Navoiy forsiy tilda jahoniy mavqega ega bo'lgan badiiy 

asarlar yaratilgani holda turkiy tilda bu jarayonning sust borayotganligini 
qanday izohlaydi? 

8. «Muhokamat ul-lug'atayn»ning adabiyotshunoslik uchun muhirn 
jihatlari nimalarda namoyon bo'ladi? 

9. Alisher Navoiy adabiyot nazariyasiga oid qanday asarlar yozgan? 
10. Shoirning ustozlariga bag'ishlangan yodnomalari qaysilar? 

Ularning yaratilishi tarixi haqida nimalarni bilasiz? 
11. «Xamsat ul-mutahayyirin»ning tuzilishi va asosiy mazmunini 

gapirib bering. 
12. Ulug' adibning tarix, tasavvufva din tarixiga oid asarlari qaysilar? 
13. «Tarixi muluki Ajam»da qaysi sulolalar haqida ma'lumot beriladi? 

Asarda odil shoh va zolim shoh sifatida kimlarning nomlari tilga ollngan? 
Ularning odil yoki zolirnligini ko'rsatuvchi jihatlar nimalardan iborat? 

14. «Tarixi anbiyo va hukamo» necha qismdan iborat hamda unda 
qaysi payg'ambarlar va olimlarning nomlari tilga olingan? 

15. «Tarixi anbiyo va hukamo»dagi qissalarning bir-biriga uyg'un va 
farqli jihatlari nimalardan iborat? 

16. «Nasoyim ul-muhabbat» tazkirasining yaratilishi tarixi haqida 
so'zlang. 

17. Tazkiraning «Muqaddima» qismida nimalar haqida fikr yuritiladi? 
Ma'lum kasb-hunar bilan rizq topib faoliyat ko'rsatgan shayxlar kimlar? 

18. Alisher Navoiyning «Vaqfiya» asarida qanday ma'lumotlar 
keltiriladi? 

19. «Mahbub ul-qulub»ning yaratilishi tarixi, uni yozishdan muallifning 

437 



ko'zlagan asosiy maqsadlari nimalardan iboratligini so'zlab bering. 
20. Asar necha qismdan iborat? Uning har bir qismida qanday 

masalalar haqida fIkr yuritiladi? 
21. Asardagi odil shoh va zolim shoh tasvirida muallifularning qaysi 

jihatlariga e'tiborni qaratadi? 
22. «Mahbub ul-qulub»dagi dehqonlar ta'rifI boshqa ijtimoiy tabaqa 

vakillari, jumladan, vazirlar haqida bildirilgan mulohazalardan nimasi 
bilan farq qiladi? 

23. «Mahbub ul-qulub»ning tarbiyaviy ahamiyati haqida so'zlang. 

Mavzuga oid tayanch tushunchalar 
«Majolis un-nafois». «Muhokamat ul-lug'atayn». «Mezon ul-avzon». 

«Mufradot». «Xamsat ul-mutahayyirin». «Holoti Sayyid Hasan Ardasher». 
«Holoti Pahlavon Muhammad». «Tarixi muluki Ajam». «Tarixi anbiyo 
va hukamo». «Nasoyim ul-muhabbat». «Vaqfiya». «Munojot». Devonlar 
tarkibidagi «Debocha»lar. 

Adabiyotlar 
1. Alisher Navoiy. Asarlar. 13-16-tomlar. Toshkent:. «Fan»-1997-

2000. 
2. Alisher Navoiy. Mukammal asarlar to'plami. 17-tom, Toshkent: 

"Fan", 2001. 
3. Valixo'jayev B. Mumtoz siymolar. Toshkent, 2002. 
4. Vohidov R. Navoiyning ikki durdonasi. Toshkent: "Fan", 1992; 

Yana. «Majolisun-nafois» tarjimalari. Toshkent:. «Fan»-1984. 
5. Ramazonov N. "Nasoyim"ning o'ziga xos xususiyatlariga doir. 

"Navoiyning ijod olami" kitobida. Toshkent: "Fan".2001, 152-187-
betlar; Yana. «Nasoyim ul-muhabbat» va uning manbalari. 

6. Hayitov Sh. "Mahbub ul-qulub"da tasavvufiy jilolar. Toshkent: 
"Fan", 1996. 

7. Hayitov Sh. Barkamol inson timsoli. Toshkent: "Fan", 2003. 

438 



XII-BOB 
ZAHIRIDDIN MUHAMMAD BOBUR 

12.1. Boburshunoslik tarixiga bir nazar 

Zahiriddin Muhammad Bobur - shoir, adib, she'rshunos -
adabiyotshunos, donishmand faqih (islom qonunshunosi), 1:ilshunos, 
elshunos, mantiq va riyoziyot ilmlaridan puxta xabardor jamoat arbobi sifatida 
o'zidan bebaho ma'naviy meros qoldiIdi. Boshqa odamlamikidan deyarli farq 
qilmaydigan mo'jazgina ko'ksida sheming yuragi vajur'atini ko'tarib o'tgan bu 
mukarram zot aql boyar qilmaydigan kashfiyotlar bilan yuzma-yuz yashab 
o'tdi, o'zidan sara ma'naviy xazina va nom qoldirish uchun kurashdi. 

Zahiriddin Muhammad Boburning hayoti va faoliyati haqida ma'lumot 
beruvchi eng noyob ishonchli manba, shubhasizki, uning 
«Boburnoma»sidir. Shuningdek, bu ulug' shoir va sarkardaning qizi 
Gulbadanbegimning «HumoyunnoI11a», Muhammad Haydaming «Tarixi 
Rashidiy» asarlari ham «Bobumoma» maqomiga yaqin turuvchi asarlar 
sirasiga mansub. Buning boisi shuki, Gulbadanbegim va Muhammad 
Haydar Bobur Mirzo bilan yaqindan muloqotda bo'lishgani bois o'z 
asarlarida buyuk hukmdoming faoliyati, shaxsiyatiga aloqador qimmatli 
ma'lumotlarni keltirishgan. Hasanxo'ja Nisoriyning «Muzakkir ul-ahbob» 
(1566) tazkirasida ham Bobur Mirzo bilan aloqador ishonchli qaydlar 
o'z ifodasini topgan. Xuddi shunday fikrni Hindistonni idora qilgan boburiy 
hukmdorlar Akbarshoh, Jahongirshoh, Shoh Jahon zamonida vujudga 
kelgan tarixiy asarlar borasida ham aytish mumkin. 

Hindiston inglizlar tomonidan fath etilgandan soOng, aniqrog'i, XVIII 
asrdan boshlab Boburning hayoti, faoliyati, ijodi kabi masalalar Ovrupo 
sharqshunoslarining diqqatini o'zigajalb etdi. Vitsen, Jon Leyden, U.Erskin, 
RM.Kalenot, Pave de Kurteyl, Denison Ross, ABeverijd xonim, Len 
Pul, E.Holden, V.H.Moreland va boshqa tadqiqotchilar Bobuming hayoti 
va faoliyatini o'rganish, asarlarini nashrva t:aJjima qilish bilan shug'ullandilar. 
Bu olimlar orasida ingliz tarixchisi Uilyam Erskinning olib borgan 
izlanishlari mutaxassislar tomonidan juda ko'p e'tirof etilmoqda. 
Shotlandiyalik katta yer egasining o'g'Ii bo'lgan Uilyam Edinburg 
universitetida tahsil olgandan soOng, 20 yil (1803-1823) Bombayda istiqornat 
qilgan. «Boburnoma»ning 1809-yilda Jon Leyden (1875-1911) boshlagan 
taIjirnasini U.Erskin nihoyasiga yetkazgan. Shuningdek, U.Erskinning 
«Temuriylar avlodidan bo'lmish Bobur va Humoyun davridagi Hindiston 

439 



tarixi» nomli 600 sahifaga yaqin hajmdagi yirik tadqiqoti 1854-yilda, muallif 
vafotidan keyin nashr etilgan. Olimlaming e'tirof etishicha, U. Erskin 
fors tilini mukammal bilgan va temuriylar sulolasi tarixini sinchiklab 
o'rgangan. O'zining ular haqidagi ilmiy xulosalarini asoslashda, «Tabokati 
Akbariy», «Tarixi Rashidiy», <<Xulosat ul-Akbar», «Xulosat ul-tavorix», 
«Shajarat ul-atrok» kabi ko'plab ilmiy-tarixiy qo'lyozmalardan keng 
foydalangan. Ingliz oIimining ushbu yirik tadqiqoti qisqartirilgan holda 
G'ofinjon Sotimov tomonidan taIjima qilinib nashr etildi (Uilyam Erskin. 
Bobur Hindistonda. Toshken: «Cho'lpon», 1995). 

Rus sharqshunoslaridan N.I.llminskiy, N.I.Pantusov, S.I.Polyakov, 
N.I.Veselovskiy, V.V.Vyatkin, A.Samoylovich, V.Bartold, afg'on 
olimlaridan Ahmad Ali Kohzod, Abdulhay Habibiy, Gulchin Maoniy, 
hind olimlaridan Zokir Husayn, Nurul Hasan, S.ASharmi, RP.Tripatxi, 
P.Saron, Kanunga, turk olimlaridan Fuod Kupruluzoda, Rashid Rahmati 
Arad kabilar ham Bobur faoliyati va merosi bilan shug'ullandilar. 

Boburning hayoti, faoliyati, ilmiy, badiiy merosini o'rganish, 
asarlarini nashr etish borasida o'zbek olimlari ham muayyan ishlarni 
amalga oshirdilar. Adibning shoh asari «Boburnoma»dan parchalar 1928 
yilda Abdurauf Fitratning «O'zbek adabiyoti namunalari» majmuasida 
e'lon qilindi. Shundan soOng bu asar 1948-1949- yilda 2 jildda, 1960, 
1989 yillarda esa asarning to'ldirilgan nusxasi nashr etildi. Umuman, 
boburshunoslik ravnaqida Yahyo G'ulomov, Vohid Zohidov, Homil 
Yoqubov, Porso Shamsiyev, Sabohat Azimjonova, Aziz Qayumov, 
Hamid SUlaymon, Said Aliyev, B.Valiyxo'jayev, S.Hasanov 
kabilarning ilmiy tadqiqotlari muhim hissa bo'lib qo'shildi. 

Bobur shuhratining jahonga yoyilishida turli mamlakat 
yozuvchilarining ham munosib hissasi bor. Jumladan, hind adibi Muni 
La'lning Bobur va boburiylar haqida oltita roman yozganligi e'tirof 
etiladi. Shuningdek, turli manbalarda fransuz yozuvchilari Flora Anna 
Stilning «Boburxon», Femand Grenandning «Bobuf», Amerika adiblari 
Harold Lembning «Bobur - sher» , Vamber Gaskonining «Bobur va 
uning avlodlari yoki buyuk Mo'g'ullar» romanlari mavjudligi haqida 
ma'lumotlar keltiriladi. O'zbek yozuvchi va shoirlaridan Pirimqul 
Qodirov, Barot Boyqobilov, Xayriddin Sultonovlar Bobur haqida 
roman, esse-roman, qissa va dostonlar ijod etishdi. 

O'zbekiston mustaqillikka erishgandan so'ng, Bobur va uning ilmiy, 
adabiy merosiga milliy istiqlol g'oyasi tamoyillari nuqtai nazaridan 

440 



munosabat ko'rsatila boshlandi. Uning diniy asarlari, jumladan, 
«Mubayyin» nashr etildi. Mamlakatimizda Bobur xalqaro jamg'armasi 
tuzilib, o'zining serqirra faoliyatining amalga oshira boshlagani 
boburshunoslikda muhim voqea bo'ldi. 

12.2. Zahiriddin Muhammad Boburning bayoti va ilmiy - adabiy 
merosi 

Zahiriddin Muhammad Bobur 1483-yil 14-fevralda (hijriy 888-yil 
muharram oyining 2-kuni) Farg'ona viloyatini idora qilayotgan temuriy 
hukmdor Umarshayx Mirzo xonadonida dunyoga keldi. Ma'lumotlarga 
ko'ra, Zahiriddin Muhammad ismini yosh shahzoda uchun o'sha 
davrdagi Movarounnahrning atoqli ulamolaridan bo'lgan Xoja 
Nosiriddin Ubaydulloh Ahror Valiy tanlagan. Keyinchalik chig'atoylar 
arabcha «Zahiriddin» so'zini talaffuz etishga qiynalganliklari bois ota­
onasi uni Bobur deb ataydigan bo'lib qolishgan. Shunday qilib, rasmiy 
hujjatlarda ulug' shoir, adib va hukmdor nomi Zahiriddin Muhammad 
Bobur tarzida qo'llana boshlangan (Erskin U. Bobur Hindistonda. 
Toshkent, 1995, 8-9-betlar). Umarshayx Mirzo Sulton Sohibqiron Amir 
Temurga to'rtinchi avlod-evara sanaladi. Uning shajarasi: Umarshayx: 
Mirzo-Abusaid Mirzo- Mironshoh Mirzo-Sohibqiron Arnir Temur. 
Boburning onasi Qutlug' Nigorxonim o'zbeklashgan mo'g'ul turklariga 
mansub bo'lgan Toshkent hokimi Yunusxonning qizidir. 

Umarshayx Mirzo temuriy hukmdorlar orasida toj-taxt kurashlari 
keskinlashgan bir davrda Farg'ona viloyatini idora qildi va bu kurashda 
faol ishtirok etdi. Pokiza e'tiqodli, Hazrat Xoja Ubaydulloga irodati hor, 
rayon savodli bu temuriyzoda Boburning ma'lumotiga ko'ra: «Xamsatayn 
( Nizomiy va Dehlaviy «Xarru;a.larini - R.V., H.E) va masnaviy kitoblarni 
va tarixlarni o'qub edi. Aksar «Shohnoma~ o'qur edi. Tab'i nazmi hor 
edi, vale she'rg'a parvo qilmas edi~ (10-bet). Tabiatida «hamisha mulkgirlik 
dag'dag'asi bOD> bo'lgan Umarshayx Mirzo yurttalablik da'vosi bilan 
Samarqandga bir necha bor yurish qiladi. Farg'ona viloyatining osmonida 
urush bulutlari qalqib yurgan damlarda fojiali vafot etadi. 

Bu voqea 1494-yilda sodirbo'ldi. Umarshayx Mirzoning akasi Sulton 
Ahmad Mirzo va Toshkent hokimi Mahmudxon (Umarshayxning 
qaynog'asi va Sulton Ahmadning kuyovi) o'zaro ittifoq tuzib Farg'ona 
viloyatiga yurish boshlaydi. «Boburnoma»da Sulton Mahmud va Sulton 

441 



Ahmadning «Umarshayx Mirzoning badmaoshlig'idin mutazarri~ 
(qo'poUigidan zarar) ko'rganlildari bunday harakatning sababi sifatida 
keltiriladi. Axsi qal'asi (Axsikat) Umarshayx Mirzo saltanatida 
Andijondan keyin ikkinchi mavqega ega bo'lgan qal'a bo'lib, podshoh 
ko'p vaqtini o'sha yerda o'tkazar edi. «Boburnoma»da Umarshayx 
Mirzoning fojiali vafoti haqida quyidagilar qayd etiladi: « ... Bu asnoda 
g'arib voqea dast berdi, mazkur bo'lub edikim, Axsi qo'rg'oni baland 
jar ustida voqe' bo'lubtur, imoratlar jar yoqasida erdi. Ushbu tarixda 
dushanba kuni ramazon oyining to'rtida Umarshayx Mirzo kabutar va 
kabutarxona bila uchub, shunqor bo'ldi. O'ttiz to'qquz yoshar erdi» 
(9-bet). Taomilga ko'ra, Farg'ona viloyatining taxti to'ng'ich o'g'il Bobur 
Mirzoga topshirildi. Shunday qilib, Bobur Mirzo «Tengri taolo inoyati 
bilan va chahoryori bosafolarning himmati bilan seshanba kuni ramazon 
oyining beshida tarix sakkiz yuz to'qson to'qquzda Farg'ona viloyatida 
o'n ikki yoshda podshoh bo'ldum»,-deya e'tirof etadi. Yosh hukmdor 
mamlakatni idora eta boshlagan davr nihoyatda tahlikali edi. U nga avval 
otasining yaqin beklaridan Shayx Mazidbek, keyinchalik Boboquli Bobo 
Alibek bek atka sifatida tayinlanadi. Bobur Alloh inoyati va beldarning 
rahnamoligida Farg'ona viloyatida o'z idora tarzini saqlab qoladi. O'ratepa, 
Xo'jand, Marg'ilonni zabt etib Quvaga yaqinlashgan Sulton Ahmad 
qo'shinlari kutilmaganda katta talofat ko'radilar: «Biri bukim, - talofat 
sabablarini bayon etadi «Boburnoma» muallifi, - Quboning botqoqlik 
qora suyi bor, ko'prigidin o'zga yerdin kechib bo'lmas, qalin cherik 
kelib ko'prukda tiqilib, qalin ot va teva bu qora suvga yiqilib zoye' bo'ldi. 
Uch - to'rt yil mundin burunroq Chir suyining guzarida ulug' shikast 
topib edilar, bu voqea andin yod berib, cherik eliga vahmi g'olib bo'ldi. 

Yana biri bukim, ul fursatga andoq ot o'lati bo'ldikim, tavila-tavila 
oUar yiqilib o'la kirishdi» (i8-bet). Qo'shini to'zigan, ustiga-ustak katta 
talofat ko'rgan Sulton Ahmad sulh tuzib, Samarqandga qaytishga majbur 
bo'ladi. Quva voqeasidan soOng xastalanib qolgan Samarqand hukmdori 
O'ratepada vafot etadi. Sulton Mahmudning esa Axsining qamal qilishi 
natija bermay, u ham orqaga qaytishga maJbur bo'ladi. Bu jang yosh 
taxt sohibi Boburning birinchi va juda muhim g'alabasi edi. 

Bobur Mirzoning marnlakatda osoyishtalikni barqaror qilish uchun 
juda ko'p ter to'kishiga to'g'ri keladi. U mahalliy hukmdorlarning 
o'zboshimchalikka yuz burishlari avjiga chiqqan davrda Farg'ona viloyatini 
idora qilmoqda edi. Bunday boshboshdoqchilik taxt sohibi hayoti uchun 

442 



ham nihoyatda tahlika solardi. Boburning ukasi Jahongir Mirzoni shoh 
qilish maqsadida fitna uyushtirgan Hasan Ya'qub boshchiligidagi beklar 
unga qarshi suiqasd uyushtirishdi. Bobur va uning tarafdorlari sa'y­
harakati bilan fitna o'z vaqtida fosh etildi, qo'lga olingan isyonchi beklar 
jazolandi. Yovuz niyati amalga oshmaganidan alarnzada bo'lgan Hasan 
Ya'qub Samarqand sari yo'l oladi. Biroq qabih maqsadi yana xuruj 
qilib Axsi tomon kelganida, Qo'qon yaqinida vafot etadi. Bobur Mirzo 
katta va notinch viloyatni boshqarish uchun Andijon atrofidagi 
shaharlarda bir necha marotaba yurishlar qilishga majbur bo'ladi. 

1495-yilda Sulton Ahmad o'rnida bir muddat hukmronlik qilgan 
ukasi Sulton Mahmud vafotidan so'ng, uning o'g'illari Mas'ud, 
Boysung'ur Mirzo, Sulton Ali o'rtasida Samarqand taxti uchun o'zaro 
urushlar boshlanadi. Sulton Ali Samarqandni egallaganda, bu urush 
alangalari yanada yolqinlana boshlaydi. Bobur Mirzo ham ulug' 
sohibqiron Amir Temur poytaxtini qo'lga kiritish ilinjida Samarqand 
tomon lashkar tortadi. Bu payt Sulton Mas'ud Mirzo Shahrisabzni o'z 
idorasi ostiga olib, Samarqandga tahdid sola boshlagan edi. Hisor va 
Qunduzdan Sulton Husayn Mirzo qo'shinining xavfi ham mavjud edi. 
Uch-to'rt oy uch tarafdan Samarqandga qarshi hujum uyushtirilgach, 
Sulton Ali nomidan Xoja Yahyo kelib, ittifoq va hamjihatlikdan so'z 
ochadi va Bobur Mirzo bilan o'zaro kelishuvga erishadi. Biroq oradan 
ko'p vaqt o'tmay, Samarqand taxtini Boysung'ur Mirzo qo'lga kiritadi. 

1497-yilda Bobur Mirzo rningga yaqin qo'shini bilan Samarqandni 
qo'lga kiritish uchunjangga otlanadi. Shahar y yetti oy qamal qilinadi. 
Boysung'ur Mirzo Shayboniyxondan madad kutadi, biroq Shayboniy 
qo'shinlarining yordarni besamar ketadi. Natijada shahar hukmdori 
Qunduzga Xusravshohdan panoh izlab ketishga majbur bo'ladi. Bobur 
Mirzoni Samarqand shahri ulug'lari, beklar mamnuniyat bilan qarshi 
oladilar. «Bobumoma»da muallif bu voqeani iftixor bilan quyidagicha 
bayon etadi: «Rabiulavval oyining avoxirida (l497-yil noyabr) kelib 
arkta Bo'stonsarog'a tushturn. Tengri taoloning inoyati bila Samarqand 
shahri va viloti muyassar va musaxxar bo'ldi» (43-bet). Sharqning eng 
yirik, boy va mashhur shaharlaridan biri bo'lgan Samarqandning qo'lga 
kiritilishi yosh hukmdorni nihoyatda sevintiradi. U keyinchalik 
«Bobumom~da bu azim shaharning tabiati-yu masjid va madrasalarini, 
Ulug'bek Mirzo barpo etgan rasadxona-yu saroy va maqbaralarni ehtiros 
bilan tasvirlaydi. Afsuski, Bobur Mirzoning sevinchi uzoqqa cho'zilmaydi. 

443 



Y yetti oy qamal ichida qolgan shahar nihoyatda xarob holda edi. Ozuqa 
zahiralari tugagan, dehqonchilik o'zaro urushlar natijasida izdan 
chiqqan, shahar aholisi aftoda bo'lib qolgan edi. Yosh hukmdor bu 
ahvoldan qutilish choralarini qanchalik izlamasin, biror maqbul tadbirni 
amalga oshirish imkondan tashqari edi. Bobur Mirzo qo'shinlari 
Samarqanddan hech qanday o'lja qo'lga kirita olmaydi. Avvalo, 
hukmdorning o'zi xalqni talashga mone'lik qiladi. Oqibatda oziq-ovqat 
tanqisligi seziladi, shuningdek, askarlar uylarini sog'ina boshlaydilar. 
Bitta-bitta bo'lib qochishga tushadilar. «Bobumoma»da ta'kidlanishicha, 
avval Xonquli Bayonquli, yana Ibrohim Bekchik, keyin esa 
mo'g'ullaming barchasi qochadi. Sulton Ahmad Tanbalning qochishi 
yosh hukmdorga qarshi yana bir fitnaning uyushtirilishiga omil bo'ladi. 

«Bu fitnalarni angiz qilg'uvchi, mundin qochib borg'onlarni yomonlikka 
tez qilg'uchi xud Uzun Hasan haromnamak ekandur, -deya ta'kidlaydi 
Bobur Mirzo. -Borchasi Ahmad Tanbal borg'on bila zohir va oshkora 
yomonliq rnaqomida bo'ldilar» (49-bet). Yosh temuriyzoda Samarqandni 
qo'lga kiritish uchun qo'shin tortganida, Andijonni Ali Do'st tog'oyiga, 
Axsini esa Uzun Hasanga ishonib topshirgandi. Samarqanddek shahri azim 
Bobur Mirzo tasarrufiga o'tganida esa u og'ir xastalikka duchor bo'ladi. 
«Andoqkim, to'rt kungacha tilim tutildi, -deya xotirlaydi muallif 
«Bobumoma»da, -og'zimg'a paxta bila suv tomizurlar erdi. Mening bila 
qolg'on bek va begot va yigit yalang mening tirilrnagimdin ma'yus bo'lub, 
har kim o'z fikrida bo'ldilar» (50-bet). Bobur Mirzo Xoja Abdullo Mavlono 
qozini qochoqlaming ba'zilarinijazolash, ba'zilarini esa qayta Samarqandga 
yuborish niyatida Uzun Hasanning oldiga jo'natadi. Biroq Uzun Hasan 
Bobur Mirzoga qarshi uyushtirilgan fitnaga boshchilik qilmoqda edi. Bu 
orada u Ahmad Tanbal bilan til biriktirib, Axsi va Andijonni Jahongir 
Mirzoga olib berish payida bo'ladi. 

To'lun Xoja Bobur Mirzoga e'tiqodli bo'lgan mo'g'ul beklaridan 
edi. U ham qochoq mo'g'ul askarlariga nasihat qilib, ulami hukmdorlariga 
itoat qilishga chaqirish vazifasi bilan Farg'ona viloyatiga yuboriladi. Biroq 
g'aflatda qolgan To'lun Xoja Uzun Hasan va Ahmad Tanbal tomonidan 
mag'lub etiladi hamda o'ldiriladi. Xoja Mavlono Abdullo qozi Xoja 
Ubaydulloning muridlaridan bo'lib, Bobur Mirzo oilasiga e'tiqod 
qo'ygan pirlardan edi. Bu ulug' zot Bobur Mirzoning davlatxohligi 
uchun o'z ixtiyoridagi o'n sakkiz ming bosh qo'yni shu hukmdorga 
hayrixoh bo'lgan yigitlarga ulashadi. Andijon taxti tobora tahlika ostiga 

444 



qola boshlagan davrda Bobuming onasi Qutlug' Nigorxonim va Eson 
Davlatbegim bilan kengashib, Samarqand hukmdoriga bir necha marta 
maktub yuboradilar. Natijada Samarqanddek shahri azimda yuz kun 
hukmdorlik qilgan Bobur Mirzo . 1498-yilning fevralida Andijonga safar 
qilishga majbur bo'ladi. Bir hafta yo'l yurib Bobur qo'shinlari Xo'jandga 
kirib keladi. Bu orada bir kishi yosh hukmdor Samarqandni tashlab 
chiqqan kuni Ali Do'st tog'oyi Andijonni isyonchilarga topshirgani 
haqidagi xabarni yetkazadi. Ma'lum bo'lishicha, isyonchilar Andijonni 
qamal qilganda, Uzun Hasan Bobur Mirzoning betobligi, uning tili 
tutilib, og'ziga paxta bilan suv tornizayotganliklarini Ali Do'st tog'oyiga 
aytib ont ichadi. Bundan sarosimaga tushgan Ali Do'st tog'oyi 
isyonchilarga qal'ani ochib beradi. Bobur Mirzoning Xo'jandga yetib 
kelganidan xabar topgan «munofiqi namakharom mardak» (Uzun 
Hasan) Xoja Abdullo Mavlono qozini ark darvozasida beizzatona osib 
shahid qiladi. Bu voqea yosh temuriyzodaga nihoyatda qattiq ta'sir 
ko'rsatadi. «Boburnoma»da uning tafsilotlari quyidagi alamlijumlalarda 
o'z ifodasini topgan: « ... to podshoh bo'lub edim, to o'zumni bilib 
edim, bu yo'sunluq ranj va mashaqqatni bilmaydur edim» (51-bet). 

Andijonni deb Samarqandni qo'ldan ketgazish va taqdirning alamli 
«hazih>lariga duchor bo'lib bir yo'la har ikkalasini boy berishdek 
muvaffaqiyatsizlig-u yutqazishlar metin iroda sohibi bo'lgan Bobur Mirzo 
belini bukolmaydi. U ota meros saltanatni tiklash niyatida tog'asi, Toshkent 
hokimi Mahmudxondan madad so'raydi. Birgalikda Andijonni egallash 
uchun olib borilgan janglar natija bermaydi. Bobur Mirzo goh Xo'jand, 
goh O'ratepa, goh Konibodom atrofidagi qishloqlarda bo'lib, tog'alarining 
ko'magi bilan ba'zan Andijonga, ba'zan esa Samarqandga tahdid solib 
turadi. Nihoyat, Xo'jandga yetib keladi, ammo bu yer nisbatan kichikroq 
qasaba bo'lgani bois Bobur tasarrufidagi ikki yuzdan ortiqroq qo'shinni 
zo'rg'a saqlab turishi mumkin edi. Shu sababli Bobur Mirzo Q'ratepani 
idora qilib turgan yarra bir tog'asi Muhammad Husayn KO'ragon do'g'latdan 
Yor yayloq kentidagi Pashog'ar qishlog'ida qishlashga ruxsat so'raydi. Bu 
yer Xoja Abdullo Mavlono qoziga qarashli bo'lib, u Samarqand yo'lida 
joylashgani uchun Bobur Mirzoga juda ma'qul manzil edi. Sarson­
sargardonlikda kun kechirayotgan yosh hukmdor ko'nglida xiralashib qolgan 
umid chirog'i fatilasini tozalab, unga qayta yolqinlashish baxtini hadya 
etgan muhim voqea ham aynan ana shu muqaddas zaminda yuz beradi. 
«Boburnoma»da hikoya qilinishicha, Xoja Abulmakorim ham quvg'inga 

445 



uchrab, darbadarlikda umr kechirayotgan edi. Bu ulug' zot Bobur 
Mirzoning ahvolidan xabar topib, unga juda achinadi va yosh hukmdor 
haqiga duo qiladi. Bu hoI Bobur Mirzoga qattiq ta'sir etadi. Shu kuni 
peshin namozi vaqtida clara tarafda bir otliq paydo bo'ladi. Ma'lum 
bo'lishicha, u Ali Do'st tog'oyining navkari ekan. Otliq unga bir maktubni 
tutqazadi. Unda Bobur Mirzo gunohidan kechsa, Ali Do'st tog'oyi 
Marg'ilonni uning ixtiyoriga topshirishi bayon qilingan edi. Bobur Mirzo 
kutilmagan bu taklifni qabul qiladi va uch kun yo'l yurib, Ali Do'st 
tog'oyining xoinlik yo'lini tutmasligiga ishonch hosil qilishgach, ikki yuz­
u qirq kishiga yaqin qo'shin bilan Marg'ilonga kirib boradi. Boburning 
hukmronligi Ahmad Tanbal va Uzun Hasanning zolimligidan ko'p aziyat 
chekkan xalq uchun nihoyatda zarur edi. Shu bois o'z hukrndoriga xoinlik 
qilgan bu ikki ittifoqchining Marg'ilonni qamal qilishi ularga hech qanday 
naf keltinnaydi. Bu orada Bobur Mirzo tomonidan Andijonning janubiga 
yuborilgan Qosimbek boshchiligidagi yuz kishilik qo'shin Ibrohim Sori 
askarlarini Axsi qal'asigacha quvib boradi. Vaziyatning bunday tus olganidan 
xabar topgan Uzun Hasan Marg'ilon qamaliga jalb etilgan to'dasini Axsi 
tomon harakatlanishga bo'yruq beradi. Dning yigitlari SirdaIY0ni kesib 
o'tishda Boburning otliq askarlariga asir tushadi va o'limga mahkum etiladi. 
Uzun Hasanning Andijonga chekinishdan boshqa chorasi qolmaydi. Biroq 
shahar hokimining Bobur tomoniga o'tgani u va hamrohlarini juda tang 
ahvolda qoldiradi. Nihoyat, Uzun Hasan o'zi boshqarib turgan Axsi 
qo'rg'oniga, Ahmad Tanbal va unga qo'shilgan Jahongir Mirzo esa O'shga 
tomon yo'l oladi. Shunday qilib, ikki yillik sarson-sargardonlikdan so'ng, 
hijriy 904-yil zulqa'da (1499-yil iyun) oyida 16-yoshli Bobur Mirzo 
otameros poytaxti Andijonni qayta egallaydi. Ahmad Tanbal O'shga yetib 
borgach, tayoq va toshlar bilan qurollangan xalqning g'azabiga uchraydi. 
Bu yerda o'zining ortiqchaligini anglagach, Jahongir Mirzo bilan 
harnkorlikda Qashg'arga yaqin tog'lar orasidagi Yorkent tomon ketadi. 
Axsida Bobur Mirzoning ta'qibiga duchor bo'lgan Dzun Hasan esa 
mag'lubiyatini tan olib, mol-mulki, oUasi va harnrohlari bilan biIgalikda 
Qorategin orqali Hisorga yo'l oladi. 

Bobur Mirzoning mo'g'ul askarlarigajavob berib yuborishi, o'zining 
mardona tan olishicha, «bemulohaza hulan qilg'oni» edi. Bunga yosh 
hukmdor atrofidagi beklarning qo'lga kiritilgan mol-mulkni Uzun 
Hasandan qolgan mo'g'ul askarlari bilan baham ko'rishni 
istamaganliklari sabab bo'ldi. Askarlari soni oz bo'lgan Bobur Mirzoning 

446 



ehtiyotsizlik bilan chiqargan bu hukmi to'rt mingga yaqin mo'g'ul 
askarlarining Ahmad Tanbal tomon o'tishiga imkon yaratdi. Shuningdek, 
Toshkent hokimi Mahmudxonning o'g'li Sulton Muhammad 
Xonikaning besh-olti ming kishilik qo'shini ham Ahmad Tanbalning 
iltimosiga ko'ra unga ko'makka keldi. Shunday bo'lishiga qaramay, Bobur 
Mirzoning bek va askarlari dushmanga qarshi mardonavor kurash olib 
borishdi. O'sh, O'zgand, Andijon, Xo'tan, Koson qal'asi, Axsi, 
Beshharan qal'asida Bobur Mirzo qo'shinlari goh dushman bilan 
yuzma-yuz keldi, goh turli tadbirlarni amalga oshirdi. Ahmad Tanbal 
Beshharan qal'asida yashiringanda, natijasiz urushlardan bezgan Ali 
Do'st, Qambar Ali singari sarbozlar Boburni sulh tuzishga ko'ndirishga 
harakat qildilar. ISOO-yil fevral oyi oxirida tuzilgan sulhga ko'ra, Axsi, 
Koson va ular atrofidagi mulk Jahongir Mirzo ixtiyoriga o'tadi. Sirdaryo 
Bobur va Jahongir Mirzo saltanati o'rtasida chegara sifatida belgilanadi. 
Andijon va boshqa qasabalar Bobur Mirzo tasarrufida qoladi. Shuningdek, 
shahzodalar mamlakat ishlarini yo'lga qo 'ygach, birgalikda Sanwqandga 
yurish qilishi, Samarqand qo'lga kiritilsa, uning taxti Bobur Mirzoga, 
Andijon esa Jahongir Mirzoga berilishiga ham kelishiladi. 

Movarounnahrda shahzodalar o'rtasidagi ziddiyatlar tobora keskinlashib 
bormoqda edi. Bunday muxolifat Sulton Ali Mirzo va Muhammad Majid 
Tarxon o'rtasida ham paydo bo'ladi. Bu shahzodalar hamkorligidan hech 
ish chiqrnasligi aniq edi. Sulton Ali Mirzo mo'g'ullardan Abdulvahob 
degan kishini Bobur Mirzo huzuriga yuborib, uni Samarqandga kelishga 
da'vat etdi. Bobur Mirzo Jahongir Mirzoga kishi yuborib, zudlik bilan 
Sanwqandga yurish qilishini xabar qiladi. Axsida tuzilgan sulh Jahongir 
Mirzo tomonidan Bobur Mirzo saltanati hududiga daxl qilish imkonini 
bermasdi. Biroq Bobur qo'shinlari Quvaga yetib kelganda, Ahmad 
Tanbalning ukasi Xalil O'shga hujum qilgani ma'lum bo'ladi. Bobur Mirzo 
bo'lib o'tgan voqeadan qanchalik ranjimasin, Samarqand tomon yurishni 
yana davom ettiraveradi. Yosh hukmdor Ali Do'st va Qambar Ali singari 
ulug' beklarning keyingi harakatlaridan ularga tayanish har doim ham 
yaxshilikka olib kelmasligini sezib qoladi. Shuningdek, Muhammad Majid 
Tarxon boshliq beklar ham Mir Mo'g'ulni yuborib, Andijon hukmdorining 
Samarqandga kelishiga ko'z tikib turishgandi. Shunday qilib, Bobur Mirzo; 
«Samarqanddek poytaxt turg'uncha, ne kiroyi ul qilg'aykim, Andijondek 
yer uchun kishi avqot zoye' qilg'ay» (70-bet), -degan fikr bilan yo'lda 
davom etadi. 

447 



Bobur Mirzo qo'shinlari O'ratepaga yetib kelganda, Shayboniyxon 
Dabusiya qal'asida Boqi tarxonni mag'lubiyatga uchratib, Buxoroga yurish 
qilgani haqida xabar keladi. Xon yurti deb nomlangan manzilda Majid 
tarxon boshliq Samarqand beklari Bobur Mirzoni iliq kutib olishadi. 
Beklar bilan birgalikda o'tkazilgan mashvaratdan Samarqandning yirik 
din peshvolaridan biri Xoja Yahyoning nufuzidan foydalanib Amir T emur 
poytaxtinijangsiz qo'lga kiritish mumkinligi ma'lum bo'ladi. Biroq Xoja 
Yahyoga yuborilgan vakil tayinli javob keltirmaydi. Bobur Mirzo va unga 
hamroh bo'lgan beklar Shahrisabzga yetib kelishadi. Bu yerda bir-ikki 
hafta bo'lganlarida, Sulton Ali Mirzo Samarqandni Shayboniyxon 
ixtiyoriga topshirganligi ayonlashadi. Voqea tafsilotlarini hikoya qilgan 
«Boburnoma» muallifi uning sababini Sulton Ali Mirzoning onasi 
Zuhrabegimning «bilmaslig'idin va beaqIlig'idin» ekanligini ta'kidlaydi. 
Zuhrabegim o'zining oshiqona maktubida Shayboniyxonga turmushga 
chiqsa, o'g'Ii unga Samarqandnijangsiz topshirishini bayon qiladi. Bundan 
ustalik bilan foydalangan Shayboniyxon shaharni qo'lga kiritgach, Sulton 
Ali Mirzoni qatl ettiradi. Zuhrabegimni navkarlaridan biriga in'om qiladi. 
Xoja Yahyoga Xurosonga ketishga ruxsat beradi va ketidan kishi qo'yib, 
uni ham o'ldirtiradi. Shunday qilib, IS00-yilda temuriylarning ko'hna 
poytaxti Muhammad Shayboniyxon tasarrufiga o'tadi. 

Bir muddat Shahrisabz - Hisor hududlarida sarson -sargardon 
kezgan Bobur Mirzo Samarqand xalqining ko'magiga ishonib, ikki 
yuz qirq kishilik navkari bilan shaharga hujum qiladi. Yetmish-sakson 
chog'li Bobur yigitlari tunda qal'aga norvon qo'yib, Feruza darvozasini 
egallaydilar. Tong otishiga yaqin Bobur Mirzo Samarqandga kirib keladi. 
Bo'lib o'tgan voqeadan shahar ahli hali to'la xabardor emas edi. Temuriy 
hukmdorni tanib qolgan do'kondorlar u haqda duo qilishardi. Ko'p 
o'tmay shahar xalqi voqeadan xabar topadi. Qo'llariga tosh va tayoq 
ko'targan kishilar to'rt yuz-besh yuz chamasi Shayboniy tarafdorlarini 
o'ldirishadi. Nihoyat, y yetti ming askariy quvvatga ega bo'lgan tajribali 
hukmdor Shayboniyxondanjuda oz miqdordagi qo'shin bilan 19 yoshli 
temuriyzoda Samarqandni tortib oladi. Xalq Bobur Mirzoni qo'llab­
quvvatlashda davom etadi. Shovdor, Sug'd va atrofdagi qo'rg'onlar uning 
idorasi ostiga o'ta boshlaydi. Shayboniyxon Buxoroga chekinadi. Bu orada 
Boqi tarxon Qarshi, G'uzorni, Abulmuhsin Mirzo Qorako'lni qo'lga 
kiritadi. Shayboniy qo'shinlari har tarafdan quvilib, Buxoro atrofida 
to'planishga majbur bo'lishadi. 

448 



Yosh temuriy hukmdorning qadimiy poytaxtni nihoyatda xavfli va 
tajribali dushmandan tortib olishi xabari Xuroson poytaxti Hirotga ham 
yetib boradi. Bobur Mirzo ulug' shoir va davlat arbobi Alisher 
Navoiydan maktub oladi. Ayni choqda xatga javob yozib, unga turkiy 
bayt ham bitganligini e'tirof etgan «Boburnoma» muallifi o'zining 
«kitobati»ga ulug' shoiming javobi yetib kelguniga qadar «tafriqa va 
g'avg'o» bo'lganligini bayon qiladi. Bobur Mirzo endigina badiiy ijod 
bilan shug'ullanib she'r mashq qila boshlaganini inobatga olsak, ulug' 
shoir Alisher Navoiyning maktubi siyosiy mavzuga, aniqrog'i, 
Shayboniyxonni mag'lub etgan Bobur Mirzoning ulkan g'alabasiga 
bag'ishlangan bo'lishi ehtimoldan xoli emas. 

Bobur Mirzo Andijondan chiqqandan so'ng, uning oila a'zolari 
yuz tashvish va mashaqqatlar bilan O'ratepaga yetib kelishgandi. 
Samarqand fahtidan nihoyatda shodlangan yosh hukmdor oilasini bu 
azim shaharga olib keladi. U amakisi Sulton Ahmad Mirzoning qizi 
Oyisha Sultonbegimni o'z nikohiga olgan edi. Ko'p o'tmay Samarqandda 
to'ng'ich farzandi Faxruniso dunyoga keladi. Biroq bu shodlik uzoq 
davom etmaydi. Faxruniso chillasidan chiqmay vafot etadi. 

Bobur Mirzo o'zini buyuk poytaxt taxtida ko'rib qanchalik quvonsa, 
har zamon tahdid solish xavfi kuchli bo'lgan Shayboniyxonning ulkan 
qo'shinidan ham shunchalik tashvishlanardi. Bu tashvish yosh 
hukmdordan juda ko'p ulkan vazifalarni bajarishni talab etardi. Buni 
teran idrok etgan shahzoda Samarqand mudofaasini mustahkamlash 
maqsadida yon atrofdagi temuriylar saltanati hukmdorlariga elchilar 
yuborib, ulardan yordam so'raydi. Toshkent hokimi Sulton Mah.tlJuddan 
to'rt -besh yuz, Jahongir Mirzodan Ahmad Tanbalning inisi Xalil 
boshchiligida yuz-ikki yuz kishilik qo'shin ko'makka keladi. Biroq: «Sulton 
Husayn Mirzodek sohib tajribalik podshohdinkim, Shaboqxonning afol 
va atvorini Mirzodin yaxshiroq kishi bilmas edi, hech kishi ko'makka 
kelmadi. Badiuzzamon Mirzodin ham kishi kelmadi. Xusravshoh xud 
o'zining tavahhumidin kishi yubormadi» (79-bet). Temuriy hukmdorlar 
orasidagi bunday parokandalik o'zining bahodirona ruhi, mustahkam 
irodasi va uzoqni ko'ra bilish qobiliyati bilan shuhrat qozongan Bobur 
Mirzoning yakkalanib qolishiga sabab bo'ldi. Bundan foydalangan 
Shayboniyxon 1501-yilning bahorida yana qo'shin to'play boshlaydi. 
Qorako'l, Dabusiyani qayta qo'lga kiritib, Samarqandga tahdid soladi. 
Shu yili may oyining boshlarida Shayboniyxon o'z xatti-harakatlari 

449 



bilan raqibini jang maydoniga jiddiy hozirlik ko'rishga majbur etadi.· 
Ora-sira kichik to'qnashuvlar bo'lib turadi. Boqi tarxon ming-ikki ming 
kishilik qo'shini bilan Keshga kirib borgan edi va ikki kun orasida Bobur 
Mirzoga kelib qo'shilishi taxmin qilinardi. Toshkent hokimi Sulton 
Mahmud tomonidan yuborilgan Sayid Muhammad Mirzo do'g'lat 
tongga yaqin ming-bir yarim ming kishilik lashkari bilan ko'makka 
kelishi kutilardi. Munajjimlarning yanglish ma'lumotlari Bobur Mirzoni 
madadga chiqqan kuchlaryetib kelmasdanjangga kirishga undadi. Qo'shin 
to'rtga ajraJadi. Ko'hak daryosi bo'yida raqib bilan ro'baro' bo'linadi. 
Natijada Bobur Mirzo qo'shini juda katta talofatga uchradi. Ibrohim 
tarxon, Ibrohim Soru, Ahmad Tanbalning ukasi Xalil hamda ularning 
eng yaxshi yigitlari jang maydonida halok bo'Iishadi. Shayboniyxon 
qo'shiniga qarshi chiqish halokatga olib keladi, deb o'ylagan Mazid 
tarxon, Qambar Ali singari ulug' beklar Xusravshoh tomoniga 
qochishadi. Erta tongda Xoja Abulmakorim, Qosimbek va boshqa beklar 
bilan mashvarat o'tkazib, Samarqand qo'rg'onini berkitishga qaror 
qilinadi. Yosh hukmdor shahar markazidagi Ulug'bek madrasasining 
tomi ustida oq uy o'rnatib, Qosimbek bilan mudofaani boshqarib turadi. 

Og'ir kunlar boshlanadi. Keyingi yillarda Samarqand tez-tez yuz 
berib turgan o'zaro urush va isyonlar tufayli boylikiari talangan, ancha 
kuchsizlanib qoIgan edi. Shayboniyxonning besh oylik qamaliga qarshi 
Bobur Mirzoning o'ziga yaqin beklar va sarbozlari hamda xalq ommasi 
jasorat ko'rsatishiariga qaramay, ochlik, suvsizlik shahar aholisining tinka 
madorini quritadi. «EIga bisyor tanqislik bo'Idi, -deya xotirlaydi 
«Bobumoma» muallifi. - Anga yettikirn, faqir va miskin it etini, eshak 
etini yiya kirishtilar. Otqa bo'g'uz kam yoft bo'Idi. Daraxtlaming bargini 
otqa beruriar edi. Anda tajriba bo'ldikim, bori yafroqlardin tut yafrog'i va 
qora yig'och yafrog'i otqa sozvorroq emish. Ba'zi quruq yig'ochlarni randa 
qilib, taroshasini suvg'a ivitib otg'a beruriar edi» (83-bet). Oziq zahiralari 
tugab, atrofdan biror bir madad kutishga umid qolmagach, sarbozlar 
bir-ikki kishi bo'lib qocha boshlaydi. Bu orada Shayboniyxon sulh taklif 
qiladi. Hech qanday umidi qolmagan Bobur Mirzo sulhga rozilik beradi. 
Parokandalikka yuz burgan temuriy hukmdoriarning noahilligi tufayli 
ulkan g'alabasini mudofaa qila olmagan yosh shahzoda azim shahar 
Samarqandning Shayxzoda darvozasidan ichkilari bilan chiqib ketadi. 
Biroq Bobur Mirzoning opasi Xonzodabegim vujudga kelgan tang vaziyat 
taqozosiga ko'ra Shayboniyxonga turmushga chiqishga majbur bo'Iadi. 

450 



150 1-1502-yillar Bobur Mirzo hayotida sarson-sargardonchilikning 
achchiq alamlari bilan qarshilashish davri bo'ldi. O'lim tahlikasidan 
zo'rg'a qutilgan yosh shahzoda va uning hamrohlari Jizzaxda ochlik 
shiddatidan ham bir muncha xalos bo'ladilar. Ular O'ratepaga 
yetganlarida, Bobur Mirzoning xolasi Xo'b Nigorxonim olamdan 
o'tganligi haqida xabar keladi. Qon-qarindoshlari bilan ko'rishmaganiga 
13-14 yil bo'lgan Qutlug' Nigorxonim Toshkentga yo'l oladi. Bobur 
Mirzo esa O'ratepa hukmdori Muhammad Husayn Mirzo Do'g'latdan 
Dehkat qishlog'ida qishlashga ruxsat oladi. Bir necha kun o'tgach, Bobur 
Mirzo ham Toshkentga, tog'asi Sulton Mahmudxon huzuriga boradi. 
Xon O'ratepani Bobur Mirzoga berishini ma'lum qiladi. Biroq 
Muhammad Husayn Mirzo bu ishni amalga oshirmaydi. Bobur Mirzo 
yigitlaridan ayrimlari u bilan Dehkatda birga qolishni istamay, Andijonga 
ketish uchun ruxsat so'raydi. Qosimbek bu kishilar bilan shahzodaning 
kiyimlaridan birini ukasi Jahongir Mirzoga yuborishni maslahat beradi. 
Bobur Mirzo ukasiga bo'rkini in'om qilishni lozim topadi. Qosimbek 
Ahmad Tanbalga ham biror sovg'a yuborishni so'raganda, shahzoda 
garchi istamasa-da, o'zi uchun No'yon Ko'kaldosh Samarqandda 
tayyorlagan katta qilichinijo'natadi. Keyingijanglarning birida Ahmad 
Tanbal ixtiyoriga o'tgan shu qilich Bobur Mirzoning boshini nishonga 
oladi. Dubulg'aning mustahkamligi uning salomatligini saqlab qoladi... 

Samarqandda mustahkam o'rnashib olgan Shayboniyxon Toshkent 
xoniga qarashli Shohruhiya va Beshkentga hujum uyushtirganda, Bobur 
Mirzo tog'asiga yordamga otlanadi. Sovuqning shiddatidan kunda ikki-uch 
kishi halok bo'lardi. Yosh shahzoda suvning tez oqishidan faqat o'rtasi 
muzdan bir oz xoli bo'lgan arig'da 16 marta sho'ng'ib atrofdagilarni 
ko'rsatgan jasorati bilan katta dushmaniga qarshi kurashga da'vat etadi. 
Shayboniyxon bahor kelishi bilan O'ratepani talab ketganida, Bobur 
Mirzo Maschoda edi. U bu yerda uysiz, vatansiz tog'lar orasida sarson­
sargardon yurishidan nafyo'qligini o'ylab yana Sulton Mahmudxon oldiga 
borishga qaror qiladi. Xuddi shu payt Ahmad Tanbal o'z qo'shinlari bilan 
xonga qarshi yo'lga chiqqandi. Bu urush Sulton Mahmudni ancha cho'chitib 
qo'yadi. Bobur Mirzo Toshkent xoniga kichik tog'asi Sulton Ahmad­
Olachaxon bilan birgalikda Shayboniyxonga qarshi kurashish rejasini 
aytmoqchi bo'Jib turgan paytda, Olachaxon bir yarim mingga yaqin navkar 
va Bobur Mirzoga mo'g'ulcha sovg'a-salomlar bilan kirib keladi. O'zaro 
kelishuvga ko'ra Ahmad Tanbalga qarshi kurashda Bobur Mirzoga omad 

451 



kulib boqadi. U osonlik bilan O'shni qo'lga kiritadi. O'zgand aholisi kishi 
yuborib shahami yosh temuriyzoda ixtiyoriga topshirishadi. Marg'ilon xalqi 
shahar dorug'asini urib, quvlab yuboradilar. Shunday qilib, Andijonni 
hisobga olmaganda, Sirdaryo janubidagi Farg'ona viloyatining katta qismi 
Bobur Mirzoni o'z hukmdorlari sifatida tan oladi. Andijon qal'asini zabt 
etish uchun olib borilgan kurashda Ahmad Tanbalning Andijondagi 
hukmronligiga chek qo'yadi. Sulton Mahmudxon Andijon va daryoning 
quyi qismidagi yerlami Sulton Ahmad Olachaxonga berishga qaror qilganini 
e'lon qiladi. Bobur Mirzoga esa Axsi beriladi. Shayboniyxonga qarshi kurashda 
Samarqand qo'lga kiritilgach, u yosh temuriyzodaga, Axsi esa Olachaxonga 
topshirilishiga kelishib olinadi. Shu orada Ahmad Tanbal Shayboniyxonga 
kishi yuborib, unga itoat qilishini va birgalikda mo'g'ul xonlariga qarshi 
kurashlsh istagini bildiradi. Shayboniyxonning Farg'ona viloyatiga yurish 
qilish haqidagi xabaridan sarosimaga tushgan mo'g'ul xonlari orqaga 
chekinadilar. Ularning O'sh va Marg'ilonda qo'ygan ishonchli kishilarini 
xalq haydab chiqaradi. Bobur Mirzo bo'lib o'tgan voqealarga qanday baho 
berishga hayron qoladi. Vaziyatning o'z foydasiga hal bo'lganiga ko'zi yetgan 
Ahmad Tanbal bir kuni tongda uch ming qurolli qo'shini bilan yakkalanib 
Axsi qo'rg'onida qolgan Bobur Mirzoga qarshi tasodifan hujum qiladi. 
Ayovsiz va tengsiz jangda Bobur Mirzo qal'adan zo'rg'a qochib qutiladi. 
Axsi yaqinidagi Sang degan manzilga yetganiarida, u hamrohlari bilan 8 
kishini tashkil qilardi, xolos. Fidoyi beklar yosh hukmdorni yolg'iz qochib 
ketishiga imkon berishadi. Bobur Mirzo nihoyatda mustahkam irodasi, 
g'ayrat-shijoati bilan keyinchalik yana Andijonda, tog'alari huzurida to'rt 
oy turadi. Movarounnahrda markazlashgan davlat barpo etishga ko'zi 
yetmagach: « ••• tokay bu Farg'ona viloyatida sargardon bo'lub turmoq kerak, 
bir tarafga talab qiloyin», (108-bet) - degan fikr bilan Xuroson sari yo'l 
oladi. 

Xuroson mamlakati o'z davrining eng kuchli hukmdorlaridan bo'lgan 
Sulton Husayn Boyqaro tomonidan idora etilardi. Bobur Mirzo ikki 
ukasi, jiyani Mirzoxon va jami ikki yuz-uch yuz kishilik hamrohlari 
bilan safarga otlanadi. Risor vodiysi va Qunduz hukmdori Xusravshohga 
yuborilgan elchi undan «ko'ngulga yoqqudek so'z keltirmadi». Bu 
temuriyzodadan zulm ko'rgan ko'plab sarboz va lashkarboshilar Bobur 
Mirzoga kelib qo'shila boshlaydi. Qobadiyonga yetib kelganida esa akasi 
Xusravshoh bilan arazlashib qolgan Boqi Chag'aniyoniy Bobur Mirzoga 
kishi yuborib uni o'z hukmdori sifatida tan oladi. Shayboniyxon Andijonni 

452 



qo'lga kiritib, Hisor va Xurosonga hujum qilish xavfi tobora kuchayib 
borayotgan bir paytda, unga qarshi mardonavor kurasha oladigan Bobur 
Mirzoning shuhrati orta boshJaydi. Husayn Boyqaroning Shayboniyxon 
hujumiga qarshi mudofaani mustahkamlash haqidagi Bobur Mirzoga 
yo'llagan xati ko'plab jang-u jadallar shohidi bo'Igan yosh shahzodani 
qanoatlantirmaydi. U kuchli g'anim ustiga birgalikda hujum qilish tarafdori 
edi. Shayboniy qo'shinlari shitob bilan Qunduz tomon yo'llanganini 
eshitgan Xusravshoh mudofaani ta'minlay olishiga ko'zi yetmay, shaharni 
tashJab chiqadi va Bobur Mirzoga odam yuborib, o'zining taslirn bo'lganini 
ma'lum qiladi. Xusravshohdan yuz o'girgan askar va qabilalar hisobiga 
son jihatidan ancha ko'paygan, shuningdek, undan qoIgan quroI, sovut, 
ot anjomlari bilan o'zini tiklab oIgan Bobur Mirzo uchun o'zaro 
urushlardan kuchsizlanib qolgan Kobul taxtini egallash nihoyatda muhim 
edi. 1504-yilning oktabrida hududi ancha kichik bo'Igan Farg'ona viloyatini 
tashlab, sarson-sargardonlikni boshidan kechirgan Bobur Mirzo Kobul 
va G'aznani jangsiz qo'lga kiritib, ulkan davlat taxtini egallaydi. 

lS0S-yilning iyun oyida Bobur Mirzoning onasi Qutlug' Nigorxonim 
vafot etadi. Bu davrda Hisor va Qunduzni bo'ysundirgan Shayboniyxon 
Samarqandga borib yangi yurishlarga hozirlik ko'rmoqda edi. U Xorazmni 
bosib oladi, Balxni qamal qiladi. Xuroson hukmdori Sulton Husayn 
Boyqaro Shayboniyxonga qarshi kurashda Bobur Mirzoni ham taklif 
qiladi. Uning: « ••. Sulton Husayn Mirzodek Temurbek o'rnig'a o'lturg'on 
ulug' podshoh yig'noq qilib, atrof va javonibdin o'g'lonlari va beklarini 
tilatib, Shayboniyxondek g'animning ustiga ozim bo'Ig'onda el oyoq bila 
borg'onda, biz bosh ila borg'ayroiz, el tayoq bila borg'onda - biz tosh ila 
borg'aymiz» (146-bet), -degan fIkrlari bu taklifunga nihoyatda ma'qul 
bo'lganidan dalolat beradi. Biroq o'z davrining yirik hukmdori bo'Igan 
ikki temuriyzoda ko'risha olmaydilar. 1506-yilning may oyida Sulton 
Husayn Boyqaro vafot etadi. Uning taxti ikki o'g'li: Badiuzzamon Mirzo 
va Muzaffar Mirzolar tomonidan boshqarila boshlanadi. Shayboniy 
qo'shinIari Balxni bosib olib, Badaxshonga tahdid sola boshIaydi. Temuriy 
hukmdorlar 1506-yilning 26-oktabrida Murg'obda to'planishadi. Kuchli 
g'animga qarshi birgalikda kurash ko'klamda amalga oshirilishi 
rejalashtiriladi. Shundan so'ng Bobur Mirzo Badiuzzamon va Muzaffar 
Mirzolarning takIifI bilan Hirotga yo'l oIadi. U yerda Sulton Husayn 
Boyqaro maqbarasini ziyorat qiladi. «Bog'i Navda bir necha kun bo'ldim,­
deya xotirlaydi Bobur, - ani munosib ko'rmay Alisherbekning uylarini 

453 



tayin qildilar. Hiriydan chiqquncha Alisherbekning uylarida edim» (170-
bet). Alisher Navoiy istiqomat qilgan uy Unsiya deb nomlangan. Ulug' 
shoir vafot etgan bo'lsa-da, Unsiyadagi avvalgi tartib hali o'zini saqlab 
turardi. Yiginna kun davornida Hirotda yashagan Bobur Mirzoning siyosiy 
harakatlar bilan bir qatorda, adabiy faoliyatga bo'lgan mayli ham orta 
boshlaydi. Unga Hirotda qishlash taklif qilinadi, biroq u yetarli mulozamat 
ko'rsatilmaganligi hamda toj-u taxtdanxavotiri ortib borgani bois Kobulga 
yo'l oladi. Qosimbekning taklifi bilan Qandahor yo'li yiroq bo'iganligidan 
tog' yo'lidan borishga qaror qilinadi. Qor yog'a boshlagan, bu yerlarda, 
hatto, yozda yurish ham mashaqqat edi. Chahcharon degan manzilga 
yetganlarida, qor otning uzangisiga yetadi, aksar yerlarda otning oyog'i 
yerga tegmas edi. Boz ustiga, yo'l boshlovchiga ehtiyoj tug'iladi. Mahalliy 
aholidan biror kishini boshlab kelishga yuborilgan yigitlar uch-to'rt kun 
o'tib, yo'lni puxta biladigan kishini topolmay qaytadilar. Umrida bunday 
mashaqqatga kamroq duch kelgan Bobur Mirzoning ko'nglida kechgan 
fikrlarini badiiy jilolantirgan quyidagi matlasi tiliga kela boshlaydi: 

Charxning men ko'rmagan javr-u jafosi qoldimu, 
Xasta ko'nglum chekmagan dard-u balosi qoldimu? 

Mashaqqatli kunlar o'tib Kobulga yetganlarida, Bobur Mirzo yana 
qarindoshlarining pand berib qo'yganlariga guvoh bo'ladi. Kobul saroyida 
tarqalgan mish-mishlarga ko'ra, Xuroson beklari va Mirzolari Bobur 
Mirzoni hibsga olib zindonga tashlagan ernishlar. Temuriyzodaning ona 
tarafidan buvisi Shoh Begim o'zining sevikli nevarasi Xonmirzo (asli 
ismi Sulton Vays)ni shoh qilib ko'tarish maqsadida shaharda qolgan 
mo'g'ul beklarini birlashtirib, uning norniga xutba o'qittirish taraddudida 
edi. Isyon bartaraf etiladi. Qarindoshlar kechiriladi. 

Shayboniyxon Balxni qo'lga kiritgach, jang maydonini kengaytirishga 
botinolmay Movarounnahrga qaytadi. Bu qulay fursatdan foydalana 
olmagan temuriylar Xuroson taxtini dushman qo'liga topshirishga majbur 
bo'lishadi. 1507- yil may oyida katta qo'shin bilan Xurosonga kirib borgan 
Shayboniyxon Hirotni egallaydi. Mamlakatning boshqa viloyatlari ham 
sekin-asta Shayboniyxon idorasi ostida birlashadi. Ana shu janglarning 
birida uning lashkarlari Eron hududiga o'tib talonchilik qiladilar. Bundan 
g'azablangan Eronning qudratli hukmdori Shoh Ismoil mustahkam 
intizomli vajanglarda chiniqqan qo'shin bilan Xurosonga qarshi hujumga 
o'tadi. 151O-yilda Eron qo'shinidan katta talofat ko'rgan Shayboniyxon 
lashkarlari Marvda qamalda qolib yengiladi, hukmdori vafot etadi. 

454 



1507-yilda Bobur Mirzo temuriylar sulolasining ikkinchi poytaxti 
Hirot qo'ldan ketgandan so'ng o'g'li Humoyun tug'ilgan shu yilda 
o'zini podshoh deb e'lon qiladi. Bu bilan Bobur Mirzo temuriylar 
sulolasi inqirozga uchragan bo'lsa, u yangi sulola boburiylarga asos 
solganini ma'lum qilgan bo'ldi. Shoh Ismoil Shayboniyxonga hujum 
uyushtirib turgan bir paytda Bobur Mirzo ham azaliy dushmaniga qarshi 
kurashdi. l512-yilda u Amudaryodan kechib, Hisorga tomon yo'l oladi. 
Hisor, Ko'lob, Qunduz va Badaxshonni qo'lga kiritgan Bobur Mirzo 
Movarounnahrda o'z hokimiyatini qayta barpo etishga intilardi. U 
Qunduzda bo'lganida, Shoh Ismoildan sovg'a-salom keltirgan elchilar 
Bobur Mirzo uchun sira kutilmagan voqeaning sodir bo'lishiga sabab 
bo'ladilar. Shoh Ismoil Bobur Mirzoning opasi Xonzodabegim va uning 
o'g'Ii Xurrambekni hurmat-ehtirom bilan elchilar hamrohligida ukasi 
oldiga jo'natgan edi. Bobur Mirzo bu davrda 28 yoshda edi. O'n yillik 
ayriliqdan so'ng, opa-uka bir-birlariga qanday murojaat qilishlarini bilmas 
edilar. Xurramshohga Balx hokimligi beriladi, biroq ikki yil o'tgach, u 
vafot etadi. Xonzodabegim qolgan umrini Kobulda, podshoh ukasi 
huzurida hurrnat-ehtiromda o'tkazadi. 

Bu voqea Shoh Ismoilning Bobur Mirzo bilan o'zaro ittifoq tuzishiga 
zamin hozirlaydi. Xonmirzo o'z hukmdori nomidan Shoh Ismoilni ulkan 
g'alaba bilan tabriklab, Movarounnahrdagi avvalgi saltanatini tiklash 
haqidagi Bobur Mirzoning iltimosini unga yetkazadi. Shayboniyxon 
mag'lubiyatga uchragan bo'lsa-da, uning qarindoshlari mamiakatning 
kuchli markazlarini o'z qo'llarida saqlab turar edi. Uning o'g'Ii Temur 
Sulton Samarqandda, jiyani Ubaydulloxon Buxoroda, amakisini..'1g o'g'Ii 
lonibek Sulton Andijonda, Abulxayrning o'g'li Ko'chirnxon Turkistonda, 
uning o'g'Ii Suyunbek esa Toshkentda hukmronlik qilar edi. Bobur Mirzo 
Shoh Ismoildan madadga kelgan o'qchi askadar, yaqin atrofdagi 
qabilalardan qo'shilgan otlig'-u piyodalar - jarni oltmish mingga yetib 
qolgan qo'shin bilan Qarshiga hujum qiladi. Ubaydulloxon Qarshini tashlab 
Buxoroga yo'l oladi. Buxoro qo'lga kiritilsa, Qarshi o'z-o'zidan taslim 
bo'lishini anglagan Bobur_Mirzo Ubaydulloxondan oldin Buxoroga yetib 
boradi. Keyinchalik 1512- yilda Sohibqiron Arnir Temurning poytaxti 
Samarqand uchinchi marta Bobur Mirzo ixtiyoriga o'tadi. Tarixiy 
ma'lumotiarga ko'ra, Bobur Mirzo tomonidan Shoh Ismoiining 
qizilbosWar qo'shiniga hurrnat-ehtirom ko'rsatishi sunniy va shia mazhabi 
o'rtasida ixtilof chiqishiga sabab bo'iadi. Bulardan tashqari, Samarqand 

455 



hukmdori qizilboshlar qo'shiniga qaytib ketish uchun ruxsat berishga 
bir oz shoshiladi. Shoh Ismoilning Iroqqa ketganidan xabar topgan 
Shayboniyxon avlodlaridan bir qismi Toshkentga, Ubaydulloxon 
boshchiligidagi bir guruh esa Buxoroga otlanadi. Shiddatli janglardan 
so'ng Bobur Mirzo Buxorodan Samarqandga chekinishga majbur bo'ladi. 
Shahar qamal qilinadi. Qishdan endigina chiqqan shahar aholisi qamalga 
bardosh bera olmas edi. Qarshilik ko'rsatishning foydasiz ekanligini 
anglagan Bobur Mirza poytaxtni tashlab, Hisor tomon yo'l oladi. 

Dushman Hisorni qamal qilganda, Bobur Mirza qo'l ostidagi 
askarlarini to'plab, zudIik bilan mudofaani tashkil qiladi va Shoh 
Ismoilning Balxdagi qo'shinlari qo'mondoni Bayrarnxondan yordam 
so'raydi. Yordamchi kuchlar yetib kelishi bilan shayboniylar chekina 
boshlaydi. Shu orada shoh Ismoil Amir Najirn boshchiligidagi katta 
qo'shinni Bobur Mirzo huzuriga yuboradi. Arnir Najim, Bayrarnxon 
kelib qo'shilishi bilan Bobur Mirzo qo'shinlari oltmish mingga yetadi. 
Bunday katta kuchga qarshilik ko'rsatishga ojiz bo'lgan shayboniylar 
mudofaaga o'tishga majbur bo'lishadi. Qarshi qamal qilinganida, shahar 
qal'asi Ubaydulloxon boshchiligida qattiq himoya qilinadi. Amir Najimning 
o'n besh ming kishilik shahar aholisining yoshi, jinsidan qat'iy nazar 
barchasini qilichdan o'tkazish haqidagi buyrug'ini Bobur Mirzo to'xtatib 
turishga urinadi. Biroq temuriyzoda bu jangda ikkinchi shaxs edi. Arnir 
Najimning xunrezliklari mahalliy aholining .g'azabini qo'zg'atdi. U 
G'ijduvonni qo'lga kiritish uchun hujumga o'tganda, muvaffaqiyatsizlikka 
duch keladi. Ubaydulloxonga Temur Sulton qo'shini kelib qo'shilib, 
qo'qisdan Eron qo'shiniga qattiq zarba beradi. Yaxshi quroUangan 
shayboniylar qizilboshlarni mag'lub etadi. Jangda Arnir Najim o'ldiriladi. 
G'ijduvondagi omadsizlik eroniy qo'shinining tarqab ketishiga sabab bo'ladi. 
Shayboniylar qo'shinining ko'payishi va Movarounnahrda mustahkam 
o'mashib olganliklari Bobur Mirzoning qayta Buxoro va Samarqandni 
qo'lga kiritishiga umid qoldirmadi. Shoh Ismoil va Bobur Mirza o'rtasidagi 
aloqa shu tariqa xotirna topadi. Movarounnahrda temuriylar hukmronligini 
tiklab, yirik va markazlashgan davlat tuzish uchun olib borilgan keyingi 
urinishlar ham natijasiz yakunlanadi. Bobur Mirzo yana Kobulga qaytadi. 

Temuriylarning ikkinchi poytaxti Hirotning Shayboniyxon 
tomonidan istilo qilinishi Boburshohning Hindistonga bo'lgan ishtiyoqini 
yanada orttirgan edi. Shunday bo'lishiga qaramay, u Hindistonday ulkan 
mamlakatni 1526-yilda o'z idorasi ostida birlashtirishga muvaffaq bo'ldi. 

456 



" 

'! 

Boburshoh 1519-1525- yillarda Hindistonni egalJash uchun hal qiluvchi 
keng miqyosli beshta jangni amalga oshiradi. Bu ulkan mamlakatni 
bo'ysundirish nihoyatda og'ir kechadi. «Bobumoma.da muallif ilgari 
Hindistonni fath etgan Sulton Mahmud G'aznaviy va afg'onistonlik 
Shahobiddin Muhammad G'uriyIarning harbiy qudrati o'zining 
imkoniyatlaridan nihoyatda yuqori bo'lganini ta'kidllaydi. Unda qayd 
etilishicha, Sulton Mahmud G'aznaviy Hindistonga yurish qilganida, 
Xurosonday ulkan mamlakat, Xorazm vohasi va Samarqand unga tobe' 
edi. Son jihatidan nihoyatda katta bo'lgan qo'shini yuz ming-ikki yuz 
ming kishiga yetar edi. Sulton Shahobiddin G'o'riy bu mamlakatga hujum 
qilganda, uning akasi Xuroson mamlakatining podshosi edi. U bir yuz 
yigirma minglik qo'shin bilan bu o'lkaga kinb keladi. Har ikkala hukmdorga 
qarshilik ko'rsatgan kuch Hindiston rojalari bo'lib, bepoyon bu mamlakat 
yagona boshqaruv ostida birlashmagan edi. Boburshoh sarson -
sargardonchilikning alamli kunlarini boshidan kechirib, vaqti-vaqti bilan 
ko'plab talofatlar ko'nb yurt va saltanat ishtiyoqi bilan Hindistonga yuzlandi. 
Uning idorasi ostida bo'lgan Badaxshon, Qunduz, Kobul va Qandahor 
viloyatlari zo'rg'a o'zini tutib turar, bu viloyatlar yuz ming kishilik qo'shinga 
ega bo'lgan shayboniylarga yaqin bo'lganligi uchun ularga madad kuchlarini 
yuborib turish zarurati mavjud edi. Boburshoh 1525-yilda beshinchi marta 
hal qiluvchi hujum uyushtirganda Hindiston mamlakati Behradan 
Bahorgacha Sulton Ibrohim Lo'diy nomli afg'on tasarrufida edi. 
Boburshohning o'n ikki ming kishilik lashkariga uning yuz ming kishiga 
yaqin azamat qo'shini va mingta jangovor fili qarshi turardi. 

Panjob viloyati zabt etilgandan soOng, Dehli sultoni Ibrohim Lo'diyga 
qarshi kurashda Boburshohning kuchli harbiy salohiyati unga omad keltirdi. 
U «to'Ig'ama» deb nomiangan harbiy tadbirini amalga oshirib, Ibrohim 
Lo'diyga qattiq shikast yetkazadi. Ikki-uch oy vatanidan yiroqda bo'lgan 
yigitlarining sustligini ko'rib, Boburshoh ular oldida otashin nutq so'zladi. 
Barchaning ruhini ko'tarib, ularni jangga safarbar qiladi. Zambaraklarni 
ishga soladi va otliqlardan mohirlikbilan foydalanib, PanipatdaIbrohim 
Lo'diyni mag'lubiyatga uchratadi. 1526-yil25-aprelda Dehlida Boburshoh 
nomiga xutba o'qiladi. Shu bilan u yangi sulola boburiylar suiolasining 
ulkan mamlakatiga asos soladi. Biroq xavf-xatar tamomila bartaraf etilgan 
emas edi. Hind va afg'on mulkdorlari o'zaro ittifoq tuzib, Chitora hokimi 
Rano Sango boshchiligida Boburshohga qarshi bosh ko'taradi. Bo'lib o'tgan 
shiddatli janglar 1527-yilning 16-martida Boburshohning g'alabasi bilan 

457 



yakunlanadi. Bu g'alaba Hindistonday ulkan mamlakatda turti din va millat 
vakillaridan tashkil topgan xalqlarning yagona markazlashgan davlat 
boshqaruvi ostida uzil-kesil birlashtiradi. Boburshoh va uning avlodlari 
Hindistonning xo'jalik hayoti, madaniyati va obodonchiligiga katta e'tibor 
bilan qarashdi. Uning saroyida ko'pgina otimlar va shoirlar to'planishdi. 
Mahalliy xalq vakillarining urf-odatlariga nihoyatda katta ehtirom biIan 
munosabatda bo'Jgan Boburshoh farzandlariga ham bu masalaning muhim 
jihatlarini teran o'rgatdi. Natijada ulug' bobosi faoliyatining davomchisi 
bo'lgan Akbarshoh hindlardan olinadigan g'ayridinlik solig'i - juz'yani 
bekor qiIdi, ayrim qabiIalarning vafot etgan erkak bilan tirik beva xotinini 
birga kuydirish odatini man' qildi, boshqa turdagi mahalliy din urf­
odatlariga xolis munosabatda bo'ldi. Shu va boshqa faoliyatlariga ko'ra yirik 
davlat vajamoat arbobiJavoharla'l Neru Boburshoh va boburiyIar haqidagi 
o'zining yuksak bahosini samimiy muhabbat bilan asarlarida bayon etdi. 

Sarson-sargardonlikda kechgan umr, bir necha bor hayotiga suiqasd 
uyushtirilishi (jumladan, Hindistonda uning ovqatiga zahar solib 
beriladi), vatandan yiroqIik Boburshoh sog'ligigajiddiy ta'sir ko'rsatadi. 
U «Boburnoma»da keltirilgan ruboiylarning birida kasallikning tobora 
xuruj qila boshlaganini bayon etadi: 

Jismimda isitma kunda mahkam bo'ladur, 
Ko'zdan o'chadur uyqu, chu oqshom bo'ladur. 
Har ikkisi g'amim birla sabrimdek, 
Borg'on sayi bu ortadur, uI kam bo'ladur. 

Yigirma besh - yiginna olti kun davom etgan bu kasallik dori-darmon 
bilan o'nglanmaydi. Uyqusizlik va tashnalik Boburshohni holdan toydiradi. 
U hayotning achchiq-chuchugini ko'rgan tajribali podshoh sifatida 
yaqinlariga vasiyatini ma'lum qiladi. Humoyunga adolatIi siyosat yuritishni, 
ukalari bilan oralarida bo'lgan gina-kudratlami unutishni ta'kidlaydi. Umrini 
jang-u jadallarda o'tkazgan Boburshoh 1530-yilning 26-dekabrida Agrada 
vafot etadi. Keyinchalik uning xoki vasiyatiga ko'ra Kobulga ko'chiriladi. 

Bobur Mirzoning umri to's-to'polon, urush-yurishlarda o'tgan bo'lsa 
ham, o'z davrining ilg'or fani yutuqlarini juda o'tkir va betakror aql­
zakovati bilan puxta egaUadi. Atigi qirq y yetti yil umr ko'rgan olijanob 
inson va ulug' shoh avlodlarga o'zining bebaho adabiy, ilmiy merosini 
qoldirdi. U yigirma yoshida (1503-yilda) «Xatti Boburiy»ni kashf qildi. 
Sharq mumtoz adabiyotining turli janrlarida ajoyib she'rlar yozib, devon 
tartib berdi. «Bobumoma»day ulkan hajrnli tarixiy-badiiy asarini yaratib, 

458 



turkiy nasr imkoniyatiarining beqiyos ekanligini amalda isbotladi. 
Adabiyotshunoslik borasida turkiy aruzning xususiyatlariga oid «M~ 
asarini yozdi. Din asoslariga bag'ishlangan she'riy risolasi «Mubayyin~ni 
yaratdi. Shuningdek, naqshbandiy tariqatining peshvosi Xoja Ahrori 
Valiyning (Nolidiya» asarini she'riy usulda turkiy tilga taIjima qildi. 
Bulardan tashqari, Bobur Mirzoning musiqa va harbiy bilimlarga oid 
risolalar yozgani ham manbalarda bayon etiladi, biroq bu asarlarning 
taqdiri hamon noma'lumligicha qolmoqda. 

12.3. Bobur Mirzo she'riyati. G~azallarining mavzulari va badiiyati 

Bobur Mirzo she'riyati uning ko'nglida nihon saqlangan 
tuyg'ularining salohiyatIi shoir qalamida sayqallashtirilgan badiiy 
in'ikosidir. Bu she'riyat Sharq mumtoz adabiyotining Nizomiy Ganjaviy, 
Amir Xusrav Dehlaviy, Mavlono Lutfiy, Alisher Navoiy singari yetuk 
shoirlari nazmiy an'analarining o'ziga xos davomi hamda boburona 
uslubdagi takomili bo'lishi bilan nihoyatda qimmatlidir. Bu ulug' so'z 
san'atkorining nazmiy yaratmalari XVI asrning yirik muarrixlari Mirzo 
Haydarning «Tarixi Rashidiy» asari hamda shu davrda yashab ijod etgan 
adabiyotshunos Hasanxo'ja Nisoriyning «Muzakkirul ahbob» tazkirasida 
nihoyatda yuksak bahoga munosib ko'riladi. Zamondoshlari turkiy 
she'riyatda Alisher Navoiydan soOng biror shoir Bobur Mirzochalik 
go'zal badiiy durdonalar ijod etolmaganligini e'tirof etishadi. 
Bizningcha, ulug' shoirning she'riy merosi quyida keltirilgan faxriya 
baytidagi fikrga uzukka ko'z qo'ygandek mosdir: 

Iroq-u forsga gar etsa sening bu she'ring, ey Bobur, 
Oni hifz etkusi Hofiz, musaUam tutqusi Salmon. 

Bobur Mirzoning manzum asarlari lirik turning turli janrlarida ijod 
etilgan devoni, shuningdek, «Mubayyin», <<Volidiya» singari 
masnaviylaridan iboratdir. Manbalarda qayd etilishicha, shoirning she'riy 
merosijamlanib, ikki devon holida tartib berilgan. Ularning biri 1519-yilda 
Kobulda tuzilib, o'sha vaqtning o'zida Samarqandga yuborilgan Kobul 
devoni, ikkinchisi esa 1528-1529-yillarda tartib berilgan Hindiston devonidir. 
Bu ikki devon keyinchalik bir devon holiga keltirilgan bo'lishi mumkin. 
«Boburnoma»ga ilova yozgan noma'lum kotibning quyidagi qaydlari shunday 
xulosaga kelishga imkon hosil qiladi: « ... nazm va nasr va turkiy va forsiyni 
bebadal aytur erdi. Alalxusus turkiy devoni bordurkim, anda toza mazmunlar 

459 



topib aytibtur ... » (460-bet). Bobur Mirza devonlarining qo'lyozma nusxalari 
Parij Milliy kutubxonasida, Hindistonning Rampur shahridagi «Rizo» 
kutubxonasida, Haydaroboddagi «Salarjang» muzeyi xazinasida, Erondagi 
«Saltanat» kutubxonasida va Turkiyada mavjud. Mazkur qo'lyozma nusxalar 
asosida ingliz olimi Renison Ros (1910 yil), turk olimi Fuot Ko'pru1uzoda 
(1912-1913-yillar), rus sharqshunosi AN.Samoy1ovich (1917-yil), o'zbek 
olimlari SAzimjonova va AQayumov (1958, 1965-yil), Saidbek Hasanov 
(1982-yil) AAbdug'afurov(1994-yil)lar shoirning she'riy merosini nashr 
etishdi. 1993-yilda S.Hasanov Bobur Mirzoning Parij devoni nusxasini 
«Mahrami asror topmadim ... » nomi bi1an chop etdi. Olimning 
ta'kid1ashicha, ushbu devon nusxasida shoir hayotining O'rta Osiyo davrida 
ijod etilgan she'dari o'rin olgan. Shuningdek, 1983-yilda afg'onistonlik 
olima Shafiqa Yorqin tashabbusi bilan ulug' shoirning she'rlari Kobulda 
«Devoni Zahiriddin Muhammad Bobuf» nomi bilan ham nashr etildi. 
Keyinchalik adabiyotshunos A.Abdug'afurov ana shu nashr asosida 
«Zahiriddin Muhammad Bobur. Devon» (Toshkent: «Fan», 1994) asarini 
e'lon qildi. 

Bobur Mirzo devonida Sharq she'riyatining g'azal, ruboiy, tuyuq, 
masnaviy, qit'a, fard, muammo kabi janrlarida ijod etilgan she'rlar 
jamlangan. Ular orasida g'azal, ruboiy, tuyuqjanrida ijod etilgan she'rlar 
alohida ahamiyat kasb etadi. Shoirning nazmiy asarlari, jumladan, 
g'aza1larida an'anaviy ishq mavzui yetakchilik qiladi. Ijodkorning ma'shuqa 
ta'rif-tavsifi, hijron iztiroblari, visol umidi, she'r qahramonining turli 
ruhiy holatlari tasviriga bag'ishlangan oshiqona g'azaUarida muallif sohir 
musavvir yanglig' she'rxon ko'z o'ngida turli manzaralarni namoyon 
eta oladi. Undagi so'z sehri, misralaming quyma va ravonligi, uslubning 
soddaligi, o'quvchiga badiiy zavq bag'ishlaydi. Jurnladan, Bobur Mirzo 
ishq balosining har dam jafo keltirishini ta'kidlagani holda, undan 
ayri tusholmasligini quyidagicha badiiylashtiradi: 

Baloi ishqki, bar dam manga jafoyedur, 
Bu isbqdin kecha olmon ajab baloyedur. 

«Ajab baloye» tarzida ta'riflangan ishq she'r qahramonining taqdirida 
bitilgani bois uni hijron iztiroblari bilan qarshilantiradi. Bu iztiroblaming 
nihoyatda mubolag'ali tasviri ma'shuqa ishqida o'rtanayotgan oshiqning 
ruhiy holatini yanada teranroq idrok etishga imkon yaratadi: 

Hajr o'lturdi meni, anglasam erdi muncba, 
Do'stlar, yordin ayrilmas edim o'lguncba. 

460 



Zohido, do'zax o'tindin meni ne qo'rqutasen, 
Hajr o'ti qosbinda ko'rmasmen ani uchquncha, 
VI Quyosh mehrini bir zarra manga ko'rguzmas, 
Kavkabi ashk to'kub bo'isam garduncha. 
Husnda ortuq agar bo'isa yuzi Laylidin, 
Men taqi bormen aning ishqida yuz Majnuncha. 
Rindlar olida hayvon suyini ko'p o'kasen, 
Ey Xizr, bormu ekin uI su mayi gulguncha. 
Boburo, she'ringga gar solsa quloq, uI shohing, 
Bo'lg'usidur so'zungga qadr duri maknuncha. 

Bobur Mirzo she'riyatida yorqin namoyon bo'lib turuvchi 
fazilatlardan biri shundaki, shoir so'zlarning turti ma'no qirralaridan 
mahorat bilan foydalanadi. Yuqoridagi g'azalning matlaidayoq shunday 
holat ko'zga tashlanadi. Ijodkor «Hajr o'ti o'lturdi meni» deganda, she'r 
qahramonining ayriliq azobidan afgor bo'lishi, tanining majruhlanib 
tamornila holdan toyishini nazarda tutadi. Zero, o'lgan odamning o'z 
qotili hajr ekanligini «anglashi» mantiqqa zid, shuningdek, hajr o'tidan 
nolib do'stlariga «o'limi» sababini bayon qilishi ham o'sha hayotiy tamoyilga 
mos emas. Aksincha, ikkinchi baytda hajr va do'zax o'tining o'zaro 
muqoyasasi asosida oshiq ruhiy holatidagi aftodatik tasvirining she'rxon 
ko'z o'ngida yorqin gavdalanishiga erishish shoir mahoratining yana bir 
olmos qirrasidir. Mazkur baytda zohidga murojaat etilishidan 
ayonlashadiki, Bobur Mirzo she'riyatidagi asosiy qahramon hisoblangan 
oshiqning himmati baland. Uning nazarida hajr o'ti oldida do'zax o'ti bir 
uchquncha ham emas. Zohid do'zax azobidan qo'rqqani boisjannat tamaida 
toat-ibodat bilan mashg'ul bo'lsa, she'r qahramoni hajr azobidan 
zaiflashib nochor bir ahvolga tushgan bo'lsa ham, ma'shuqa diydoridan 
bahra olishdan umidini uzmaydi. Shu bois uchinchi baytda 
tasvirlanganidek, oshiq Quyoshdan ayri tushgan gardunday ko'z yosh 
yulduzlarini to'kib o'rtansa ham, uning ma'shuqasi-Quyosh esa zarracha 
bo'lsin mehr ko'rsatishni istamaydi. Baytda qo'llangan Quyosh, kavkab, 
gardun timsollari insonga xos ma'naviy hamda tabiiy hodisalar orasida 
ijodkor tomonidan ajib bir mutanosiblik kashf etilganidan dalolat beradi. 
Gardun ma'shuqasi Quyoshning mehrini (jamolini) ko'ra oimagani bois 
tunda kavkabmisol yoshlarini to'ksa, oshiq shunday iztirobni ma'shuqasi 
hajrida boshidan kechiradi. Quyoshni ma'shuqa ma'nosida qo'llash shoirga 
istiora asosida hayotiy tamsilni she'r qahramoni holatiga tashbeh qilish 

461 



imkonini yaratadi. Natijada baytda hosil qilingan hajrning mubolag'ali 
tasviri she'rxon tuyg'ularini jumbushga keltiradi. To'rtinchi baytda yor 
go'zalligi Laylidan ortiq darajada ko'rsatilsa, uning ishqida yongan oshig'i 
ham yuz Majnun bilan raqobat qila olishga qodir timsol maqomida ishqda 
sobit boola olishi badiiylashtirilgan. Keltirilgan talmeh ishq yo'lida Majnun 
bilan hammaslak bo'lgan she'r qahramonining o'mi kelganda hajr 
iztiroblarini nazarga ilmay maslakdoshini ham ortga qoldira olish fazilatiga 
ega ekanligini badiiy ifodalashga xizmat qildirilgan. Beshinchi baytda 
qo'llanilgan Rind va Xizr timsollari ishqning muqaddasligini she'rxonga 
yanada teranroq anglatishga imkon paydo qiladi. Undagi «mayi gulgun» 
majozan - ishq, Xizr alayhis-salom rindlarga maqtagan «hayvon suyi» 
esa mangulik, abadiy hayot rarnzidir. Yashirin inkor ma'nosini ifodalovchi 
ikkinchi misradagi savolning o'zidan ayonki, mangulik suvining qadr­
qimmati ishqdagi shavq-u zavqqa teng bo'lolmaydi. Mumtoz badiiy 
adabiyotning faol timsollaridan biri bo'lgan rindda ishq iztiroblaridan 
zavqlanish hissi baland. Uning tabiatidagi o'sha ko'tarinkilik. ishqni may 
timsolida qo'llash bilan ifoda etiladi. G'azalning maqtai Bobur Mirzoning 
o'ziga xos faxriya baytidir. Shoir bu she'mi eshitgan shoh - ma'shuqa 
uning qadrini yashiringan durga loyiq ko'rishini ishonch bilan e'tirof 
etadi. Sharq mumtoz adabiyoti an'analari uslubida ijod etilgan mazkur 
g'azalda shoir zohid, rind, Xizr singari badiiy timsolliardan sohir so'z 
san'atkori sifatida foydalanib, hajr iztiroblaridan o'rtanayotgan, ayni 
choqda, ma'shuqa visolidan noumid bo'lmagan she'r qahramonining 
ruhiy holatini katta mahorat bilan tasvirlay olgan. 

Bobur Mirzo oshiqona g'azallarining aksariyati ta'rif-tavsiftarzidagi 
g'azallardir. Ularda ma'shuqaning qiyossiz go'zalligi o'ziga xos badiiy 
timsollar vositasida tasvirlanadi: 

Ko'ngulga bo'Idi ajoyib qaro soching, 
Shikasta ko'ngluma ermish qaro balo soching. 

Ushbu matla' bilan boshlanuvchi Bobur Mirzo qalamiga mansub 
bo'lgan g'azal o'zaro adabiy ta'sir mahsulidir. Ulug' shoir Alisher 
Navoiyning «Ko'zung ne balo qaro bo'lubtur, Kim jonga qaro balo 
bo'lubtur» (MAT. I-tom, 141-142-betlar) matlali mashhur g'azali 
bor. Taniqli adabiyotshunos, akadernik B.Valiyxo'jayevning ma'lumotiga 
ko'ra, ushbu matla' Alisher Navoiyning do'sti Mirzobekka tegishli 
bo'lib, ulug' shoir shu matla' asosida tazmin g'azal ijod etgan (Qarang: 
Valiyxo'jayev B. Mumtoz siymolar. Toshkent, 2002, 283-284-betlar). 

462 



/ 
,. 

Alisher Navoiy g'azalida ma'shuqaning ko'zi, yuzi tilga olinib, vasf 
etilsa, Bobur Mirzo tasvir nuqtalarini ma'shuqaning sochiga qaratadi. 
She'r qahramoni ko'ngliga «balo» bo'lgan «qora soch» o'zining 
«ajoyib.ligi bilan ajralib turadi. Agar unga shunday sifat bo'lmasa edi, 
«balo» so'zi o'zida ijobiy ma'no mujassarnlashtirmasdi. Natijada siniq, 
majruh holda bo'lgan ko'ngulda «qaro» bo'lgan «balo soch» 
ma'shuqaning jafokorligini she'rxon ko'z o'ngida gavdalantirgan bo'lardi. 
Holbuki, she'r qahramoni har ikkala misrada ham ma'shuqaga tushgan 
ishqining sababkori sifatida uning qop-qora sochlarini nazarda tutadi. 
Baytda qo'llangan tardi aks badiiy san'ati unga o'zgacha joziba baxsh 
etgan. Birinchi misradagi «balo, qaro» so'zlari keyingi satrda «qaro 
balo» tarzida takrorlanib, ishq iztiroblarining ma'shuqa sochlari yanglig' 
«balo. va «qaro» ekanligi o'z ifodasini topgan. Sochning qoraligi uning 
maftunkorligiga ishora bo'lsa, ishq iztiroblarining qoraligi oshiqning 
qismatida ulardan jabr ko'rish bitilganligidan darak beradi. Baytda dastlab 
ishq iztiroblarining istiorasi bo'lib kelgan «balo» so'zi oshiq ko'ngliga 
qanchalik ozor yetkazmasin, undan ayri tushishning o'zi falokat 
bo'lganligi bois undagi «ajoyib»likka urg'u berilgan. Keyingi misradagi 
«balo» esa «qoyil qolarli» ma'nosini o'zida mujassarnlashtirib turibdi. 
Zero, ko'ngli qattiq ozor ko'rgan kishining qalbida ishq iztiroblarini 
sola olgan maftunkor sochga qoyil qolmasdan iloj yo'q. Bobur Mirzo 
g'azaliyotida tez-tez murojaat etilgan badiiy timsollardan biri-sochdir. 
Shoir ko'pincha she'r qahramoning ruhiy holati bilan sochning sifatlari 
orasida uyg'unlik topishga intiladi: 

Sochiniog savdosi tushti bosbima boshdin yana, 
Tiyra bo'ldi ro'zg'orim ul qaro qoshdin yana. 

Baytda ko'p ma'noli so'zlarning turli ma'no qirralaridan mahorat 
bilan foydalanilganligi «sochining savdosh>, «boshima boshdin» 
birikmalarida yaqqol namoyon bo'igan. «Sochining savdosi», shubhasizki, 
ma'shuqaning ishqidir. «Boshima. so'zida sevikli ishqining oshiq taqdirida 
uchragani nazarda tutilgan bo'lsa, «boshdin» so'zida esa «qaytadan, takror» 
ma'nosi o'z ifodasini topgan. Ishtiqoq badiiy san'ati vositasida 
qo'llaniladigan o'zakdosh so'zlarning matnda alohida-alohida yangi ma'no 
anglatishi, «sochining savdosi» birikmasining ko'chma ma'noda qo'llanishi 
she'rxonga o'zgacha zavq bag'ishlaydi. O'sha ma'shuqasining ishqi oshiq 
ko'nglida qayta alangalanganligi bois she'r qahramonining hayoti «ul 
qaro qoshdin yana» tiyra bo'ladi. Ma'shuqaning «soch.i va «qosh»idagi 

463 



maftunkorlik u1arning qoraligida namoyon bo'1gan bo'lsa, oshiq hayotining 
tiyraligi uning boshiga tushgan musibatlarda o'z aksini topgan. Ko'rinadiki, 
shoir qora rangni ham go'zallik, ham musibat ma'nosida qo'llab baytda 
tazod badiiy san'atining o'ziga xos namunasini vujudga keltirgan. 

Bobur Mirzo oshiqona g'azaliyotida tabiiy va insoniy go'zaUikdan 
zavqIanish, ularni bir butun holatda tushunib, bar ikkalasi orasida mavjud 
bo'lgan go'zal mutanosibliklarni yuksak ehtiros bilan tasvirlash holati 
ko'proq namoyon bo'ladi. Shoiming <Nog'lig'ingkim, jon bila men 
xastadurmen zor anga. misrasi bilan boshlanuvchi g'azali fIkrimizning 
yorqin dalilidir. Bu g'azal taniqli adabiyotshunos B.Valiyxo'jayevning 
diqqatini ham o'ziga jalb etgan. Olim Bobur Mirzo g'azaliyoti haqida 
fIkr yuritgan tadqiqotlarida mazkur asarni tahlil jarayoniga tortib qimmatli 
mulohazaIarini bayon etgan (Qarang: O'zbek adabiyoti tarixi. 5 tomlik, 
3-tom, Toshkent: «Fan., 1978, 55-56-betlar. Valiyxo'jayev B. Mumtoz 
siymolar. Toshkent, 2002, 282-283-betlar). Shoirning aksariyat g'azallari 
singari y yetti baytdan tarkib topgan ushbu g'azalda ijodkor ma'shuqa va 
uning go'zalligini yorning yog'lig'i - boshga o'raydigan ro'molchasi 
timsolidan mahorat bilan foydalanib badiiylashtiradi: 

Yog'lig'ingkim, jon bila men xastadunnen zor anga, 
Xasta joolar rishtasidindur magar har tor anga. 
Evrulur bosbingg'a-vn goho yozungga yuz qo'yar, 
Bu jihatdin ot emish gulpech-u gab guIzor anga. 
Bir chamandur sahnikim, bo'lg'ay binafsha sarbasar, 
Tegrasi gulzordurkim, bo'lmag'ay bir xor anga. 
Yog'lig'ing tokim, yuz-u ko'zungga tegmish bordurur, 
Yuz maningdek zor-u yuz miog men kibi bemor anga. 
Ey ko'ngul, yuz pora qilsa yor tiyg'i, g'am yema, 
Lutf etib gar bog'lar o'isa yog'lig'ini yor anga. 
Ko'nglum istar yog'lig'ingni, balki andin bir nasim, 
Yetsa Boburg'a erur jon birla minnatdor anga. 

Shoir g'azalining matlasidanoq Sbarq, jumladan, o'zbek ayollarining 
nafosat-u nazokati timsoli bo'lgan yog'lig' -ro'molcha tavsifini unga maftun 
bo'lgan she'r qahramonining holati bilan yondosh tasvirlaydi. Ro'molcha 
-qiyiq xasta jonlarning toridan to'qilgani bois she'r qahramoni uning 
bemori-yu zoriga aylangan. Ijodkor bir-biriga daxli bo'lmagan voqeylik 
o'rtasida aloqadorlik borligiga o'quvchini ishontiradi. Shu tariqa, ma'shuqa 
boshidagi yog'lig' oddiylikdan xalos bo'lib, muqaddaslik kasb etadi. Uning 

464 



bu sifati jon iplari uni to'qishda tor bo'lganligida namoyon bo'ladi. 
Shunday mavzu va mazmundagi g'azal Alisher Navoiyning «Favoyid ul­
kibar» devonida 373-raqami ostida berilgan. «Yog'lig'in, eykim, tilarsen, 
igna mujgonimni qil, Naqsh etarda tori oning rishtai jonimni qil» matlai 
bilan ibtido topuvchi bu g'azal bilan Bobur Mirza she'ri o'rtasida talay 
mushtarakliklar ko'zga tashlanadi (Bu haqda yana qarang: Vohidov R. 
Qiyiqcha bir bahona. «Buxoro universiteti ilmiy axborotlari». 2004, 4-son, 
2-4-betlar). Yog'liqqajon baxsh etiigani uchun (uning toriari-jon rishtalari) 
u ma'shuqa boshida tinim bilmay evriladi. Ba'zan seviklining boshiga, ba'zan 
esa go'zal yuziga yuz qo'yadi. Shu bois uning norni goh «gulpech», goh 
«gulzor»dir. Shoir yog'lig'ning turli rangdagi gullar bilan nafis 
bezatilganligini uning ma'shuqa yuziga yuz qo'yishi, yorning visoliga erishishi 
bilan aloqadorlikda tasvir etadi. Natijada rna'shuqa va uning ro'lUolchasi 
go'zalligining bir-biri bilan chambarchas bog'liqligi tasviri she'rxon ko'ngliga 
o'zgacha zavq-u shavq olib kiradi. Jjodkor yana yog'lig' tavsifiga urg'u berib, 
o'sha zavq-u shavqning yanada yolqinlashib borishiga zarnin hozirlaydi. 
Uning sahni bir chaman, boshdan-oyoq binafshazor, chekkalari gulzor 
bo'lsa ham, unda biron bir tikan ko'rinrnaydi. Ana shunday beqiyos nafislik 
namunasi bo'lgan yog'lig'ning go'zal ma'shuqaning yuz-u ko'ziga tegib 
turishi she'r qahramoniga o'xshash yuz oshiqni zor-u, yuz-rning oshiqni 
bemor qiladi. Bobur Mirzo she'riyatiga xos bo'lgan yetakchi uslubiy 
jilolardan biri kutilmaganda tajnis badiiy san'ati vositasida so'z o'yini hosil 
qilish g'azalning tahlil jarayoniga tortilgan mazkur beshinchi baytida ham 
qo'llangan. Baytning dastlabki rnisrasida shoir «yuz» so'zini ma'shuqa uzvi 
ma'nosida qo'llagan bo'lsa, ikkinchi satrda esa uning raqam ma'nosidan 
foydalanilgan. O'rnida qo'llanilgan badiiy san'atjozibasi she'rxon ehtlfosini 
yanada ko'tarilishiga sabab bo'lgan. Keyingi baytda she'r qahramoni ko 'ngliga 
murojaat qilinadi: <<Y orning jafo tiyg'i seni yuz pora qilsa ham g'arn yema, 
vaqti kelib, yor lutf ko'rsatsa, o'sha jarohatlarni go'zal yog'lig'" i bilan 
bog'lasa, hammasi unut bo'ladi». Go'zallikka oshufta ko'ngilning uning 
visoliga yetish umidi bir lahza bo'lsin so'nmaydi. Maqtadagi xulosa shunday 
mulohaza yuritishga irnkon beradi. Unda tasvirianishicha, ko'ngil yog'lig'ni 
istaydi, Bobur uchun undan esgan bir nasim ham kifoya, u shunga 
munosib ko'rilsa, joni bilan rninnatdor bo'lardi. 

G'azalda yor va yog'lig' go'zalligi, oshiqning iztirob-u xursandchiligi, 
uning orzu-niyatlari shu qadar nafis-u nozik did bilan ifodalanganki, 
she'rxon ko'z o'ngida ham mahbuba go'zalligi gavdalanadi, ham oshiqning 

465 



ichki tug'yonlarini qalbdan his etish imkoniyati hosil bo'ladi. She'ruing 
rayon uslubda, turkiy g'azaliyotda keng qo'llangan vazn (ramali 
rnusammani mahzuf- foilotun foilotun foilotun foilun)da bitilganligi 
(Alisher Navoiyning yuqorida eslatilgan g'azali ham aynan shu vazndadir) 
uni qayta-qayta o'qishga undaydi. Shoiming oshiqona g'azallariga xos bo'lgan 
bu fazilat uning muallifining yuksak salohiyat sohibi ekanligidan dalolat 
beradi. Shuningdek, Bobur Mirzo Alisher Navoiyning «Koshki» radifii 
g" azaliga yozgan tazrnin-g'azali «<Ko'rmagay erdim jamoli olam aro 
koshki» misrasi bilan boshlanuvchi) va boshqa adabiy ta'sir asosida vujudga 
kelgan she'rlari haqida ham shunday fikrni aytish mumkin. 

Bobur Mirzo she'riyatida hayotning achchiq-chuchugini tatib 
ko'rgan hukmdor shoirning taassurotlari: g'alabadan masrurlik, 
qarindoshiarning pand berib qo'yishidan shikoyat, borliq go'zalligidan 
z8vqlanish, ona-vatandan judolik va uni qo'msash tuyg'ulari bilan 
bitilgan, shuningdek, pand-nasihat ruhida yozilgan g'azallar ko'plab 
uchraydi. Shoir ijodining ilk bosqichiarida yaratilgan g'azallarida ham 
yuqorida e'tirof etilgan mavzulardan bahs etiladi. Jumladan, Amir 
Temurning poytaxti bo'lgan Samarqanddek azim shahami ikki marotaba 
qo'lga kiritib, ikki marotaba Shayboniyxondek kuchli g'anim ixtiyoriga 
topshirish iztirobi, atrofdagi temuriy hukmdorlar, shuningdek, mo'g'ul 
tog'alarining layoqatsizligidan yakkalanib qolish azobi hamda Andijon 
taxtidan ham ajralib sarsonlikda kechgan kunlar alarni shoirning 
«Topmadim» radifli g'azalida o'z ifodasini topgan. Yosh qalamkash va 
hukmdor taqdirning bunday achchiq «hazili» ko'ngligajuda qattiq ta'sir 
etganligini g'azal matlasidayoq ayon qiladi: 

Jonimdin o'zga yori vafodor topmadim, 
Ko'nglumdin o'zga mahrami asror topmadim. 

Shoir ko'nglida tug'yon urgan yolg'izlik hissi alamiari, «dahri 
dunparvar»ning ko'rsatgan jafolaridan aftoda hoI bo'lib qolgani, qalbi 
«bu olamning safo»si borligiga shubha bilan qaraganini «Qoldimu?» 
radifii hasbi hoI ruhida yozilgan mashhur g'azalida badiiy ifoda etadi. 
Sobur Mirzoning oshiqona g'azallarida ham ruhiga qattiq ta'sir 
ko'rsatgan qismat «o'yin»laridan nolib, o'z holini bayon etish holatlari 
kuzatiladi. Bu - tabiiy. Ayni mavzu boshqa ijodkorlaming oshiqona 
g"azallarida ham qaysidir ma'noda o'z ifodasini topganligini kuzatish 
ITlumkin. Biroq Bobur Mirzoning oshiqona g'azallarida hayotiy 
voqelikdan ko'p jabr ko'rgan hukmdor-shoir siymosi shu qadar yorqin 

466 



gavdalanadiki, she'rxon beixtiyor uning qiyofasini ro'parasida 
ko'rgandek bo'ladi: 

Mening ko'nglumki, gulning g'unchasidek tah-batah qondur, 
Agar yuz ming bahor o'lsa, ochilmog'i ne imkondur. 
Agar uI qoshi yosiz bog' gashtin orzu qilsam, 
Ko'zumga o'qturur sarv-u ko'ngulga g'uncha paykondur. 

Shoir ko'nglini g'unchaga tashbeh etarkan, uni yashil pardalarni 
yorib, endijamolini ko'z-ko'z qilishga hozirlik ko'rayotgan «tah-batah» 
qizil yaproqlari bilan qonga evrilgan qalbi orasida o'xshashlik borligiga 
diqqatnijalb etadi. Baytda g'unchadagi go'zallik bilanjabr-sitamlardan 
qon yutgan ko'ngul o'rtasida o'zaro zidlik hosil qilingan. Bu qarama­
qarshilikning paydo bo'lishida har ikkaia o'xshashlikdagi qizil rang asos 
bo'lib xizmat qilgan. Keyingi misrada tazod yanada tadrijiy rivojIantirilgan. 
G'unchaning bahor kelishi bilan sekin-asta ochilib gulga aylanishi tabiiy, 
biroq she'r qahramonining ko'ngli yuz-ming bahor kelsa ham ochilishi­
shodianishi imkonsizdir. Keyingi bayt oshiqona mohiyat kasb etib, unda 
yigitning ma'shuqasiga bo'igan sadoqati «0 'q»-«sarv», «g'uncha»­
«paykon» tashbehi vositasida badiiy ifoda etilgan. 

Bobur Mirzo g'azaliyotida borliq go'zalligidan zavqlanish, o'ichab 
berilgan umrni behuda sarflamaslikka da'vat ruhida yozilgan g'azallar 
ham uchraydi: 

Yoz fasli, yor vasli, do'stiarning suhbati, 
She'r bahsi, ishq dardi, bodaning kayfiyati. 
Yoz faslida chog'ir ichmakning o'zga holi bor, 
Kimga bu nash'a muyassar bo'lsa, bordur davlati. 
Ishq dardini chekib, har kimki topsa vasli yor, 
VI zamon o'lg'ay unut yuz yilg'i hijron shiddati. 
Do'stlarning suhbatida ne xush o'lg'ay bahsi she'r, 
To bilingay har kishining tab'i birla holati. 
Gar bu ishni muvofiq topsang uch vaqt ila, 
Mundin ortuq bo'lmag'ay, Bobur, jahonning ishrati. 

Laff-u nashr badiiy san'atidan mahorat bilan foydalanish Bobur Mirzo 
she'riyatidagi yetakchi uslubiy jilolardan biridir. Yuqoridagi g'azalning 
matlaida laff-u nashri nomurattab qo'llanganligi yaqqoI ko'zga tashlanadi. 
Undagi tartibning o'zgarganligi birinchi misrada keitirilgan tushunchalarga 
ikkinchi misrada o'rni almashgan hoida hukm chiqarilganligidir. «Yor vasli» 
bilan «ishq dardi,. orasida mutanosiblik maxiud bo'lsa, «yoz fasIi»ga «she'r 

467 



bahsi»dan ko'ra «bodaning kayfiyati» uyg'unroqdir. Zero, yoz yigitlik ramzi 
bo'lsa, «bodaning kayfiyati» undan masrurlik, shodlanishni ifodalaydi. 
«Do'stlaming suhbati» esa «she'r bahsi» bilan qiziydi. Shoir g'azalning 
beshinchi baytida ayni fikrga urg'u berganligi ham mulohazalarimizni 
quwatlaydi. Eng muhim xulosa g'azal maqtaida o'z ifodasini topgan: Aytilgan 
uch ish uch vaqtda muvofiq topilsa, jahonning ishrati bundan ortiq 
bo'lmaydi. Ko'rinadiki, g'azalda hayotsevarlik, insonparvarlik g'oyalari 
yetakchilik qiladi. Borliq gO'zalligidan bahra olish, umrning takrorlanmas 
qimmatli onlarini shod-u xurramlik bilan do'stlar davrasida o'tkazish 
g'azaldagi uch tayanch fikr sifatida namoyon bo'ladi. Do'stlar davrasi 
bilimdonlik maydoni hisoblangan she'r bahsi bilan yanada farahli ekanligi, 
ishq dardida o'rtanib mahbuba vasliga vosil bo'lish oliy saodat sanalishi 
baytlar bag'riga singgan olijanob g'oyalardir. 

Bobur Mirzo g'azaliyoti rang-barang mavzularda ijod etilganligi, 
unda muallifning samimiy hislari va taassurotlari rayon uslubda badiiy 
ifodalanganligi bilan nihoyatda qimmatlidir. G'azallardagi boburona uslub 
unda tasvir etilgan mavzuni she'rxon ko'z o'ngida aniq gavdalanishiga 
irnkon yaratadi. Eng muhimi, ularning badiiy jihatdan mukammalligidir. 
Bobur Mirzo badiiy jihatdan barkamol g'azallari bilan Alisher 
Navoiydan keyin o'zbek g'azalchiligi taraqqiyotiga munosib hissa qo'shdi. 

12.4. Shoirning ruboiy va tuyuqlari tahIili 

Bobur Mirzo she'riyatida ruboiy janrida bitilgan asarlar ham alohida 
ahamiyatga molik. Sharq mumtoz adabiyotida asosan ilohiy-irfoniy, 
ijtimoiy-siyosiy mohiyat kasb etgan ruboiy janrining mavzu doirasi 
keyinchalik ancha kengayib bordi. Turkiy adabiyotda Alisher Navoiy 
o'zining ruboiylari bilan bu janrda rang-barang mavzuda ijod qilish 
mumkinligini amalda isbotlagan bo'lsa, Bobur Mirzo shu an'anani 
yanada ravnaq topishida o'z hissasini qo'shdi. Shoirning ruboiylari 
g'azallarida kuzatilgani kabi sodda va rayon uslubda ijod etilgan. Ijodkor 
g'azaUarining aksariyati oshiqona mavzuda bitilgan va ularda o'rni bilan 
shoirning hasbi holiga murojaat etilgan bo'lsa, ruboiylarida shoirning 
ko'rgan-kechirganlari, taIjimai holi, vatan sog'inchi va hijron iztiroblari 
mavzui yetakchilik qiladi. Shuningdek, shoir orifona, oshiqona, axloqiy­
ta'limiy mohiyat kasb etuvchi ruboiylarning ham muallifidir. 

Bobur Mirzo she'riyatida Allohga solih banda bo'lish umidi balqib 

468 



turgan, uning rizoligiga erishishdek ulug' saodatga musharraf bo'lish 
orzusi ufurgan hamda ulug' Tangrining buyukligini vasf etuvchi ruboiylar 
mavjud. lumladan, quyidagi ruboiy Bobur Mirzoning hayot sinovlaridan 
o'tgan bukilmas irodasi Allohning rizoligiga erishish yo'lida ham benazir 
ekanligini dalillaydi: 

Yo qahr-u g'azab birla meni tufroq qil, 
Yo bahri inoyatingda mustag'raq qiI. 
Yo rab, sengadur yuzum qaro, xoh oq qiI, 
Har nav'e sening rizong emr, andoq qiI. 

Shoir Allohga murojaat qilib, Yaratgan istagiga ko'ra, uning qahr-u 
g'azabiga uchrab tuproq, ya'ni xor-u zor bo'lishga ham yoki Uning lutf­
u karamidan bahra olib, inoyat dengizida cho'mishga ham tayyor ekanligini 
e'tirof etadi. She'r qahramoni bir banda sifatida Tangri oldida gunohkor 
ekanligini «sengadur yuzum qaro» jumlasida badiiylashtiradi. So'nggi 
misrada esa Allohning rizoligiga erishish istagida har narsaga tayyor 
turganligi o'z aksini topgan. XV asrda Movarounnahr-u Xurosonni idora 
qilayotgan temuriy hukmdorlar orasida naqshbandiya tariqatining ulug' 
peshvolariga e'tiqod qo'yish odat tusini olgan edi. Temuriy shahzodalar 
ulug' shayxlarga yuksak hurmat ko'rsatish ruhida tarbiyalanib, ularning 
komil inson haqidagi yuksak axloqiy-ta'limiy qarashlaridanjuda erta bahra 
olishga ulgurardilar. Bobur Mirzo ham Farg'ona viloyatida dong taratgan 
naqshbandiya tariqatining ko 'zga ko'ringan vakillaridan biri Xoja Abdullo 
Mavlono qoziy hamda Movarounnahr-u Xurosonda buyuk ma'naviy arbob 
sifatida tanilgan Xoja Ahror Valiyga ulkan ixlos qo'ygan edi. «Bobumoma»da 
bu ikki ulug' zotdan biriniug sharofatli duolari, birining esa ruhiy madadi 
bois yosh shahzoda tang ahvoldan omon qolganligiga dalolat beruvchi 
lavhalar keltirilgan. Ulardan ba'zilarini yuqorida ko'rib o'tdik. Bobur 
Mirzo she'riyatida naqshbandiya tariqatining o'lmas g'oyalari badiiy 
ifodasini topganligiga shubha yo'q. Shoir ruboiylarida ilohiy va majoziy 
ishqni bir o'zanga solingan holda rayon uslubda vasf etilishining sababi 
ham uning qalbi botiniy ma'rifat nurlari bilan yoritilganidir. Mana bu 
ruboiylarga e'tibor qiling: 

Yoki: 

Ey yor sening vaslingga yetmak mushkiI, 
Farxunda hadisingni eshitmak mushkiI. 
Ishqingni dag'i bartaraf etmak mushkil, 
Boshni olibon har sari ketmak mushkiI. 

469 



Keldim sanga yuz umid bila, ey moh, 
Lekin yondim yuzingni ko'nnay, yuz oh. 
Hamsuhbat-u hamrohni netay u yo'Ida, 
Darding manga hamsuhbat-u ishqiog hamroh. 

Zakovatli shoirning mazkur she'rlaridagi mazmunni istang samoga 
ulang, xohlang yerga olib tushing. Har ikki holatda ham bosh mohiyat­
ishq va sidq, ishq va dard, ishq va sadoqat, ishq va ishonch kabi 
tuyg'ularning ohori saqlanadi. Oshiqning ma'shuqa dardi va vasliga yetmoq 
ilinjidan o'zga tashvish va taraddudi yo'q, bo'lishi ham mumkin emas. 
Bobur Mirzoning qalbida yongan ishq alangasi uni sira tark etmagan. 
To'g'ri, u komil muslim bo'lgani holda shariatning barcha talablariga 
rioya qila olmadi. Sharobga ruju qo'ygan paytlari, ma'jun kayfi bilan 
diliga taskin bergan damlari bo'ldi. Lekin shu bilan bir qatorda u o'sha 
gunohlaridan komil sadoqat bilan tavba ham qildi. 

Bobur Mirzo yuksak nazokatli inson sifatida ko'ngilchan, mehr­
shafqatli shaxs edi. Qizi Gulbadanbegimning «Humoyunnoma» asaridagi 
juda ko'p lavhalar shunday xulosaga kelish uchun asos beradi. AytUganlarga 
qanoat hosil qilish uchun asardan bir lavha ko'chirish foydadan xoli 
emas: «Rano Sango bilan jang bo'ldi. Xudoning inoyati bilan podsho 
g'alaba qozondilar va g'oziy bo'ldilar. Rano Sangoning fathidan bir yil 
o'tgach, onam-Mohimbegim (Humoyun Mirzoning onasi) Kobuldan 
Hindistongajo'nadilar. Men ham podsho dadamni ko'rgani u kishi bilan 
birga bordim. Onam ko'lga yetganlarida podsho hazratlari uch otliq mahofa 
yubordilar... Podsho dadam hazratlari to ot kelturgunlaricha sabr qilmay, 
piyoda yo'lga tushib, Nincha Mohim uylari oldida biz bilan uchrashdilar. 
Onam otdan tushmoqchi bo'ldilar, lekin podsho dadam qo'ymasdan 
o'zlari onamning otlari jilovidan ushlab, o'z uylariga yetguncha piyoda 
ketdilar ... » (Humoyunnoma. Toshkent: «Fan», 1959, 35-b.) Bobur 
Mirzo ruboiylaridan birida ifodalangan lavhani xotirga keltiradi: 

Sen gulsen-u men haqir bulbuldunnen, 
Sen shu'Iasen-u men uI shu'Iag'a quldunnen. 
Nisbat yo'qtur deb ijtinob aylamakim, 
Shahmen elga, vale sanga quIdunnen, -

deb yozgan edi. Ruboiydagi Gul-u Bulbul, Shu'la-yu Parvona, 
Shoh-u Gadolarga yuzaki qarab, hayotiy oshiq-u ma'shuqalarning 
o'xshatilmishlari sifatida sharhlash mumkin. Aslida mazkur majoziy 
timsollar tasavvuf mulkidir. Masalaning zaminiy jilosini inobatga oladigan 

470 



bo'lsak, Bobur Mirzo faqat yozmagan, balki naqshbandiyaning ilm va 
amal, ishq va amal xususidagi qat'iy talablarini ado etishga ham harakat 
qilgan. 

Bobur Mirzo she'riyatida, jumladan, ruboiylarida Vatan sog'inchi 
va hijron iztiroblari eng ko'p nazarga tashlanadigan tuyg'ulardir. Shundan 
bo'lsa kerak ayrim tadqiqotchilar «Hajriy» Boburning ikkinchi taxallusi 
degan fIkrga urg'u berdilar. Vatanni unda turib ardoqlash bilan uni 
yo'qotib sevish o'rtasida yer-u osmoncha tafovut borligi ayon. Bobur 
Mirzo qalb nidolari mag'zini teranroq chaqmoq uchun ikkinchi holatni 
loaqal tasavvur qilib ko'rmoq lozim bo'ladi. Bobur Mirzo jisman 
Vatandan uzilgan bo'lsa-da, u ruhan Vatan bilan yashab o'tdi. 
Qachonlardir ona yurtga qaytish uchquni uning qalbida so'nish bilgan 
emas. Fikrimizga daho shoirning mana bu satrIari guvohdir: 

Beqaydmen-u xarobi siym ermasmen, 
Ham mol yig'ishtirur laim ermasmen. 
Kobulda iqomat yetti Bobur, dersiz, 
Andoq demangizlarki, muqim ermasmen. 

Fikrimizcha, ushbu ruboiy Bobur Mirzo ijodining 1512-yilga qadar 
bo'lgan davriga taalluqli. Chunki u hall bu yillarda Movarounnahrdan 
butkul ko'ngul uzmagan edi. Uchinchi yurishning muvaffaqiyatsizligi 
uning shirin orzularini chil-parchin qildi. Shundan keyin uning yuragida 
o'z sarhadlarini Hindistonga qarab kengaytirish orzusi makon tutdi. 
Ba'zan shoir misralarida umidsizlikning ko'zga tashlanishi ham o'sha 
murakkab ruhiy isyonlarning mevasidir. 

Tuz oh, Zahiriddin Muhammad Bobur, 
Yuz oh, Zahiriddin Muhammad Bobur. 
Sarrishtayi ayshdin ko'ngulni zinhor 
Uz, oh, Zahiriddin Muhammad Bobur. 

Barcha urinishlari zoye ketgan shoir o'lim to'shagidagi so'nggi 
nafasida ham yurtining bir tilim qovunini qo'msab, ochiq ko'z bilan 
foniy dunyo bilan vidolashgan. Yurt va yurtdoshlari diydori bu jahongashta 
Vatan fidoyisi uchun hamon qiyomat qarzdir. 

IstiqloI sharofati tufayli Bobur Mirzo shaxsi va ma'naviy olarni qasrida 
ham xush havolar esdi. Zug'um va zo'iravonlik chekindi. Ulug' shoir va 
sarkarda haqida erkin gapirish bizga nasib qildi. Bu boradagi armonlar 
ushala boshladi. Buyuk davlat va ma'naviyat arbobi tavalludining 510 
yillik to'yi tantanalari bu yo'ldagi ulkan urnidli qadamdir. Shu munosabat 

471 



bilan Andijonda uning mahobatli haykali o'rnatildi. Yuksakda, ot ustida 
o'tirgan bu zoti mukarram ona yurtjamoliga suqlanib, to'yib-to'yib boqish 
sharafiga erishdi. Yurtdoshlari azim bir bog' barpo qilib, uning bir 
go'shasida Bobur Mirzoning ramziy qabrini o'rnatdilar. Asliga qaytgan 
(tuproqdan bunyod bo'lib, tuproqqa aylangan) shoir muqaddas Vatan 
bag'rida erkalanib orom olmoqda. Suronli hayotini ezgulikka baxshida 
etgan insonga uning nashidasi ikki chandon bo'lib qaytdi. 

Bobur Mirzo she'riyatidagi muallifning yuksak badiiy salohiyatini 
ko'z-ko'z qilib turuvchi janrlardan biri tuyuqdir. Shoir an'anaviy tuyuq 
janrida ijod qilish bilan cheklanib qolmay, uning to'rt misrasi ham 
tajnisli qofiyadan tarkib topgan, tajnis radif o'rnida qo'llangan, tajnisdan 
oldin hojib mavjud bo'lgan, shuningdek, qit'a shaklidagi tuyuqlami 
yaratdi. O'shalardan birini tahlil jarayoniga tortishga harakat qilarniz: 

Vasldin so'z derga yo'q, yoro manga, 
Hajr aro rabm aylagil, yoro manga. 
O'qung yetti ko'p yomon yoro manga, 
Mabrami lutfung bila yoro manga. 

Bobur Mirzoning boshqa tuyuqlari singari ushbu she'ri ham oshiqona 
mavzuda ijod etilgan. Uning an'anaviy tuyuqlardan (odatda, tuyuq a-a­
b-a tarzida qofiyalanadi) farqi har to'rtala misrasining ham o'zaro tajnisli 
qofiyalanganligidadir. Tuyuqda oshiqning ruhiy holati o'z ifodasini topgan 
bo'lib, shaklan bir xii bo'lgan to'rt so'z uning she'rxon ko'z o'ngida 
yanada aniq gavdalanishiga bois bo'lgan. Qofiyalanuvchi «yoro» so'zi ilk 
misrada «majol, quvvat», ikkinchi misrada «ey yor», uchinchi misrada 
«yara,jarohat» so'nggi satrda esa «yara, yordam ber» ma'nosida qo'llangan. 
She'r qahramoni vasldan so'z aytishga majoli yo'qligini «yoro» so'ziga 
urg'u berish bilan badiiy ifoda etadi. Keyingi misrada hajrning iztirobli 
qiynoqlariga dosh berolmasligiga amin bo'lgan oshiq yoridan rahm aylashni 
o'tinadi. Uchinchi misrada esa oshiqning ma'shuqa o'qidan yomon 
yaralanganligi o'z ifodasini topgan. Yorning o'qi-uning nigohlari, 
oshiqning yaralangan uzvi esa - shubhasizki, uning qalbidir. Qalbdagi 
jarohatni bartaraf etish uchun yorning oshiqqa yaqinlik va lutfko'rsatishi 
yordam bo'la oladi. Ko'rinadiki, shoir oshiqning hajr iztiroblaridan ozurda 
bo'lgan ko'ngil kechinmalarini tuyuqningjanriy xususiyatlaridan mahorat 
bilan foydalanib badiiy ifoda etgan. T uyuqning bu turi birmuncha murakkab 
bo'lib, u shoirdan to'rt misrasi ham tajnisli so'z qo'llashni talab etadi. 
Buning uchun ijodkor tildagi shakldosh so'zlarning turli ma'nolarini 

472 



teran tushinmog'i lozim. Bobur Mirzo ana shu talablarga javob beradigan 
shoirgina emas, baUd undan ham ancha yuqori turadigan ijodkor edi. Bu 
hoi uning qalami mahsuli bo'igan ruboiy va tuyuqlarida ham yaqqol 
namoyon bo'ladi. Shoir ruboiylari o'zining purma'noligi hamda 
taxallusning turli satrlarda qo'Uanganligi bilan alohida ahamiyat kasb etadi. 
Umuman olganda, shoir o'zbek mumtoz adabiyotida har ikkala kichik 
janrning ravnaq topishiga munosib hissa qo'shdi. 

12.5. «Bobumoma.-qomusiy asar 

Zahiriddin Muhammad Bobur o'z davrining katta bilimdoni sifatida 
asrida rnavjud bo'lgan barcha bilimlarni puxta o'rgandi va o'zlashtirdi. Undagi 
ana shu donishmandlik zarrama-zarra asarlariga ko'chib bordi. Xususan, 
o'lmas «Boburnoma»ga kelib muallifdagi keng qarnrovli bilim zahirasi 
o'zining butun tajassumini topdi. Natijada qomusiy asar - «Bobumoma» 
vujudga keldi. Ushbu javohir xazinasi paydo bo'igan zamonidayoq, o'zi 
va muallifiga beqiyos shuhrat keltirgan ediki, bu an'ana hozirga qadar 
davom etmoqda. «Bobumoma» va uning muallifi bu sha'n-u shavkatga 
to'la sazovor. Chunki «Bobumoma» badiiy, tarixiy, yodnoma asar sifatida 
adabiyotshunos va tarixchi, tilshunos va urfshunos, tabiyot va jug'rofiya 
sohasi, shuningdek, yana bir qator mutaxassislarga qimrnatli rna'lumotlar 
bera oluvchi bebaho ganjinadir. Shuning uchun ham bu asar turli davrlarda 
yashab, turfa tillarda so'zlashgan sharqshunoslar diqqatinijalb etdi, dunyo 
kengliklarida aks-sado berib keldi. 

«Boburnoma»-Zahiriddin Muhammad Bobuming goh ixtiyoriy, 
goh majburiy tarzda janggohlarda kechgan sarguzashtlarining aql va 
ko'ngil mezonlarida o'lchangan esdaliklaridir. Bu tarixiy-badiiy asar 
1494-1530-yillardagi, Bobur Mirzoning Farg'ona viloyatining hokimi 
bo'lganidan boshlab Kobulda o'zini podshoh deb e'lon qilgani va 
nihoyat, Hindistonda boburiylar sulolasiga asos solishi bilan bog'liq 
voqealarni o'z ichiga qarnrab oladi. Asar dastlab «Vaqoye» nomi bilan 
atalganligini muallifning o'zi ruboiylaridan birida eslatib o'tadi: 

Bu olam aro ajab alamlar ko'rdum, 
Olam eUcliD turfa sitamlar ko'rdum. 
Har kim bu «Vaqoye.ni o'qur, bilg'aykim, 
Ne ranj-u De mehnat-u De g'amlar ko'rdum. 

Bobur Mirzo esdaliklari keyinchalik (<Voqeoti Boburiy», «Tuzuki 

473 



Boburiy», «Tavorixi Boburiy», «Boburiya» tarzda atalib, nihoyat, 
«Boburnotrul» nomi bilan shuhrat qozondi. Jahondagi eng nodir memuar 
namunasi sifatida e'tirof etilgan bu noyob durdonaning yozilishi tarixi haqida 
turli xii fikrJar bildirilgan. Ko'pchilik tadqiqotchilar Bobur Mirzo dastlabki 
yillardan ooshlab o'z sarguzashtlari va turli xil tarixiy voqealarni xotira 
daftarlarida aks etlirib borgan va keyinchalik hayotining Hindiston davrida 
«Boburnotrul>>ni yozgan, degan fikrni ilgari suradilar. Taniqli adabiyotshunos, 
akademik B. Valiyxo'jayev «Boburnoma»ning yozilish sanasi 925-hijriy -
1518-1519-yildan boshlanib, keyingi yillarda sodir bo'lgan voqealar tarixiylik 
tamoyiliga ko'ra ketma-ket YOZlb borilganligini keltirilgan asosli dalillarga 
tayanib e'tirof etadi. Shuningdek, ollm «Boburnoma»da hijriy 910, 915-
924, 927-931-yillardagi, ya'ni 16 yillik voqealar bayonining uchramasligini 
mavjud qo'lyozrnalardagi kamchilikJar sifatida emas, balki muallifning o'ziga 
xos uslubi sifatida baholaydi. Shu bois tadqiqotchi «Boburnotrul»dagi 16 yilga 
tegishli bo'lgan voqealar bayonining uchramasligini asarning yaxlitligiga 
katta ta'sir ko'rsatmaydi, deya ta'kidlaydi (Qarang: O'zbekadabiyoti tarixi. 5 
tomlik, 2-tom, Toshkent: «Fan», 1978, 64-77-betlar. Valiyxo'jayev B. 
Mumtoz siymolar. Toshkent, 2002, 290-297-betlar). 

«Boburnoma» o'ziga xos tuzilishga ega bo'lgan nasr narnunasidir. Unda 
ma'lum bir sanaga oid muhim bir voqea hikoya qilinadi, soOng voqea 
sodir bo'lganjoy (viloyat, shahar)ga tavsifberiladi. Uning geografik o'mi, 
o'simlik va hayvonot dunyosi, xalqining urf-odatlari, yirik inshootlari 
o'quvchiga tanishtiriladi. Bo'lib o'tgan voqeaning asosiy ishtirokchilari 
xususida asarda mufassal ma'lumot keltiriladi. Chunonchi, muallifularning 
tug'ilgan yili, nasl-nasabi, shakl-u shamoyili, xulq-atvori, urushlari, 
viloyati, avlodi, xotinlari, umarosi haqida bilganlarini bayon qiladi. Shu 
tariqa o'quvchi asaming bosh qahramonlari boshidan kechirgan jang-u 
jadallarni ko'z o'ngidan o'tkara boshlaydi. Asarning sodda va rayon uslubda 
yozilganligi kitobxonni voqealar girdobiga chorlaydi. U XV - XVI asrdagi 
Muvarounnahr-u Xuroson, Afg'oniston-u Hindistondagi ko'plab tarixiy 
shaxslar, bu mamlakatlardagi turli viloyatlarning tabiati, shaharlari va 
ulardagi memoriy yodgorliklar, asar muallifining jang-u jadallardagi 
ruhiy holati bilan bir qatorda, uning bunyodkorlik faoliyati, ilm-u ijodi 
bilan yaqindan tanishadi. Shunday qilib, «Boburnoma»da, eng avvalo, 
ancha muallifning hayotiga doir mufassal tarzdagi qaydlar hamda Husayn 
Boyqaro, Umarshayx Mirzo, Sulton Ahmad Mirzo, Sulton 
Mahmudxon, Shayboniyxon, Xusravshoh, Badiuzzamon Mirzo, 

474 



Muzaffar Mirzo , Mo'min Mirzo singari katta-kichik toj-u taxt egalari, 
Abdurahmon Jomiy, Alisher Navoiy, Muhammad Solih, Kamoliddin 
Binoiy, Behzod, Mirak naqqosh, Husayn Udiy singari adabiyot va san'at 
arboblari haqida atroflicha hikoya qilinadi. 

«(Boburnoma» madaniy hayotga doir keltirilgan dalillarning mohiyati 
va ilmiy qimmati nuqtai nazaridan g'oyat muhim bo'lib, bevosita shu 
vazifani zimmasiga olgan tazkiralar bilan bemalol raqobat qila olishga qodir 
asarlardandir. Mazkur asar, eng avvalo, o'z muallifming qamrovli faoliyati 
va ijodiyoti haqida mukammal tasavvur hosil qila olishi bilan qadrlidir. 
Asarda tarixiy shaxs, sarkarda, davlat va jamoat arbobi Bobur Mirzo bilan 
bir safda yetuk olim, donishmand adabiyotshunos, zukko tanqidchi va 
zabardast shoir qiyofasidagi Bobur Mirzo ham harakat qiladi, qadam 
tashlaydi. Bobur Mirzoda tajassumini topgan badiiyatga ixlos va ishtiyoq, 
baland iqtidor va she'riy salohiyat asarning umumiy ruhiga o'z ta'sirini 
o'tkazib, muhrini bosgan. Uning mutolaasi bilan mashg'ul bo'lgan kitobxon 
sahifalardagi bar bir lavha tasvirida buni yorqin his etadi. 

Fikrimizcha, asar ta'sir kuchini baland ko'targan, uning serzavq 
va o'qishliligini ta'min etgan omillardan biri ham ana shu ftkriy teranlik, 
yuksak hissiyot va shoirona zavqdir. Bobur Mirzo qonidajo'shib turgan 
she'riyatga bo'lgan baland mehr uni, hatto mag'lubiyat va ruhiy 
tushkunlik chulg'agan damlarda ham tark etmaydi. Aksincha, unga madad 
va dalda beradi, so'lg'in kayftyatini ko'taradi, umid va ishonch sari 
boshlaydi. Zabardast adibdagi mana shu ikki qarama-qarshi qutb talvasasi 
«Bobumoma»da o'chmas iz qoldirgan. 

Asarning 1501 -1502-yillar voqealari bayoni qismidan o'sha 
tushkunlik, ruhiy qiynalish azob-iztiroblari aks etgan mana bu mo'jaz 
parchani olib ko'raylik: 

«(Bizga qurbon iydi Shohruhiyada bo'ldi. Betavaqquf o'tub, xon 
qoshig'a Toshkantga bordim. Bu ruboiyni aytib edim. Ma'lum qoftyasida 
taraddudim bor edi, ul mahalda she'r mustalahotig'a muncha tatabbu' 
qilmaydur edim. Xon xushta'b kishi edi, she'r aytur edi, agarchi sar­
u somonlik g'azali kamroq edi, bu ruboiyni xonga o'tkarib, taraddudimni 
arz qildim. Ko'ngul tingudek shofty javob topmadiril ... Ruboiy budur: 

Yod etmas emish kishini mehnatda kishi, 
Shod etmas emish ko'ngulni g'urbatda kishi. 
Ko'nglum bu g'ariblikda shod o'lmadi hech, 
G'urbatda sevunmas emish, albatta, kishi. (156-bet). 

475 



Bobur Mirzoning mana bu matlaida ham shu ruhiy holat hukmron: 
Jonimdin o'zga yori vafodor topmadim, 
Ko'nglumdin o'zga mahrami asror topmadim. (1 57-bet). 

Ko'rinadiki, ham Farg'ona, ham Samarqandni qo'ldan chiqargan 
Zahiriddin Muhammad Bobur she'riy sehrga suyangan, dil rozini unga 
to'kib solgan va shu bilan oshufta qalbiga tasalli bergan. Yana muhimi 
shundaki, Bobur Mirzoga xos adabiy odat-dalillar, voqealar, shaxslarga 
xolisona qarash xususiyati shu parchadan ham zohir bo'ladi. Garchi 
Toshkent hokimi unga arzigulik javob qilmagan bo'lsa-da, ulug' adib 
uning fazilati-tab'i nazmi borligi va xushfe'lligini, shuningdek, 
nuqsoni-tuzukkina iste'dodi bo'la turib, yaxshi asarlar yarata olmaganini 
ro'yi rost ko'rsatib o'tadi. 

«Boburnoma»dagi mana shu parchalar ham g'oyat muhimdir. «01 
fursatlarda birar, ikkirar bayt aytur edim. Vale g'azal tugatmaydur 
edim. Birgina turki ruboiy aytib yibordim. Ruboiy: 

Ishlar bori ko'nglungdag'idek bo'lg'usidur, 
Io'om-u vazifa bori buyrulg'usidur. 
UI g'aUa-u muhmalki deb erding, berdim, 
Muhmalg'a bo'y-u g'aUadin uy to'lg'usidur. 

MuIIo Binoiy bu ruboiyning ilk misrasi qofiyasini radif qilib, o'zga 
qofiya bilan bir ruboiy aytib o'tkardi: 

Mirzomki shohi bahr-u bar bo'lg'usidur, 
Olamda hunar birla sar bo'lg'usidur. 
Bir muhmal uchun munch a inoyat bo'ldi, 
Musta'mal agar desam, nelar bo'lg'usidur. 

01 fursatda Xoja Abulbaraka Firoqiy Shahrisabzdin Samarqandga 
kelib edi. Dedimkim, o'shul radif va qofiyada aytmoq kerak edi. Bu 
ruboiyni Xoja Abulbaraka aytdi. Ruboiy: 

Bu javrki qildi davr surulg'usidur, 
Sulton-u karam uI uzrni qilg'usidur. 
To'kulg'an agarchi to'lmas, ey soqiy, 
To'kulg'onimiz bu davrda to'lg'usidur. (l43-bet). 

Ko'chiriIgan parcha bir necha fikrni o'rtaga tashiash imkonini beradi. 
Bulardan birinchisi, yuqorida ta'kidlanganidek, she'riyatning Bobur 
Mirzo uchun oshufta ko'ngilga tasalli berish vositasi vazifasini o'tagani, 
ayni choqda, ijodkor to'lqinli ruhiy olamining asarga singib borishidir. 
Ikkinchidan, ko'zdan kechirilgan lavhalar Bobur Mirzo ijodiy takomil 

476 



yo'lini tiklashda, muallif asarlarining paydo bo'lish tarixi, shu bilan 
bog'liq ravishda u yoki bu asar maydonga kelgan paytdagi uning shaxsiy 
kayfiyatini (albatta, ulug' shoir hamma she'riy asarlarining ham ema~) 
aniqlashda «Boburnorna»ning zaruriy rnanba ekanligini ko'rsatadi. Yana; 
shu kichik bir manzaraning o'zi Zahiriddin Muhammad Boburning 
ijod ahliga xayrixohlik bilan qaraganidan, ularga moddiy va ma'navly 
madad ko'rsatib turganidan dalolat beradi. Bobur Mirzo ruboiysi va 
unga Kamoliddin Binoiyning javobiya she'ri buning yorqin dalilidir. 
Kamoliddin Binoiyning bu ruboiysi ikkinchi bir jihatdan ham g'oyat 
muhim. Ya'ni, uning o'zbek tilini yaxshigina bilganligi va ba'zan bu tilda 
qalam tebratib, shiringina she'rlar bitib turganligidan nishonadir. 

Bobur Mirzoning sertashvish va rnashaqqatli hayotidan yana bir 
lavha. Muallif yozadi: «Vshbu chashmadin yuqori Mascho doxilidur. 
Quyi Palg'arg'a taalluqdur. Vshbu chashma boshida, chashrna yoqasidag'i 
toshida qazib, bu uch baytni sabt ettim: 

Shunidamki, Jamshedi farrux sirisht, 
Ba sarchashmae bar sange navisht: 
Barin chashma chon mo base dam zadand, 
Biraftand to chashm barham zadand: 
Giriftem olam ba mardi-yo zo'r, 
Valekin naburdem bo xud ba go 'r. 

VI Ko'histonda bu rasmdurkim, toshqa qazib, abyot va nimalar 
bitirlar.» Bu she'riy parcha nashrga tayyorlovchilar tomonidan 
quyidagicha izohlangan: «Eshittimki, qutlug' tabiatli Jarnshid bir buloq 
boshida tosh ustiga shunday deb yozgan ekan: «Bu buloq tepasida bizlar 
singari ko'p kishilar kelib o'lturdilar, ketdilar va yo'q bo'ldilar. Olamni 
mardlik va zo'rlik bilan oldik, Ie kin o'zimiz bilan go'rga eltmadik» 
«<Boburnoma : «Fan», 1960, 155-bet). 

Keltirilgan iqtibos Bobur Mirzo hayotining 1501-1502-yillaridan 
bir lavhadir. Movarounnahrga hujum boshlagan Shayboniyxon zarbasiga 
qarshilik ko'rsata olrnagan Bobur Mirzo Dahkatga va undan Obburdanga, 
u yerdan esa Maschoga o'tadi. Eslatilgan chashma Obburdandan sal 
quyiroqda joylashgan ekan. Ammo bu misolni keltirishdan murod bular 
emas. Baiki Bobur Mirzoning ijodiy faoliyatidagi muhim bir nuqtani 
- adabiy san'at rna'nosidagi zullisonaynlik va fors-tojik adabiyotiga 
bo'lgan ehtiromining nihoyat balandligini ta'kidlashdir. Vning har bir 
jurnlasi olam-olam mazmun tashiydi. Bu o'z-o'zidan qo'lga kelmaydi, 

477 



albatta. Bunda muallif zakovati va til bilishdagi donishmandligi 
namoyondir. Bobur Mirzo o'zidagi ana o'sha ilohiy inoyatni chuqur 
tushungan va unga doimiy amal qilgan. Shu vajdan duch kelgan voqeani, 
qo'lga tushgan ma'lumotni «Boburnoma»ga kiritmaydi, balki ularni 
tanlaydi, saralaydi, zarur, yangi va o'quvchi uchun foydali bo'lishi 
mumkin bo'lganlarini bu nodir kitobiga kiritadi. 

Mascholiklanting toshga nimadir bitish odati ana shunday nozik, 
muhim va shu joy"ahli uchun xos hodisa ediki, Bobur Mirzo uni ilg'ab 
oldi, «Bobumoma»ga kiritdi va o'zi ham amal qildi. Bobur Mirzoning 
bu juz'iy harakatida shirin bir orzu, umidbaxsh rarnz yashirinday 
tuyuladi. Yoki ulug' sarkarda va shoir toshdagi bitiklar umri 
yashovchanligining o'z asariga ko'chishini nihoniy orzu qilib ko'rgan 
bo'lsa, ajab emas. Mashaqqatlarga to'la qisqa umri davomida badiiy ijod 
bilan mashg'ul bo'lgan, o'zbek va fors-tojik tillarida ba'zan o'ynoqi 
she'riy asarlar bunyod etgan, necha ilmiy risolalar meros qoldirgan va 
nihoyat, «Bobumoma»day yuksak ma'naviy xazinani yaratgan Bobur 
Mirzoning o'sha ezgu istagi rost bo'lib chiqdi. Uning tabarruk nomi va 
latifsatrlarijonsiz va sovuq toshdan vorislarining qaynoq qalbiga ko'chdi 
va asrlar osha ular bilan birga yashab, nafls bir zavq hadya etib, sinchkov 
muxlislari tilida aks-sado be rib kelayotir. 

Yuqorida ko'rib o'tilgan lavhalar Bobur Mirzo hayotining fojialarga 
to'la davrlariga to'g'ri keladi. Ikki karra Samarqandni qo'ldan chiqargan 
buyuk sarkardaga Andijon taxti ham buyurmadi. Ahmad Tanbal xiyonat 
yo'lini tutdi va Bobur Mirzoni shaharga kiritmadi. Yigitlari to'rt tomonga 
tarqalib ketdilar. Ahmad Tanbal ta'qibini susaytirmadi. Bu yetrnaganidek, 
uning muborak boshi uchun katta boylik ham va'da qildi. Ana shu yo'sin 
taqdir shamoli Bobur Mirzoni Badaxshon kentlariga uloqtirdi. Yusuf 
dorug'a kabi yigitlari ham xiyonat yo'liga o'tib oldilar. Ikki kundir taxt 
sohibi tuz tatigan emas. Bunday g'arib holatlar unga kuchli ta'sir 
ko'rsatdi va o'z iboralari bilan aytganda «o'zumni o'lumga qaror berdim» 
(175-bet). Bobur Mirzo tang vaziyat bilan yuzrna-yuz keldi. Boz ustiga, 
Yusuf dorug'a «yana bir mardak» bilan birga o'ljani olishga shoshilmoqda. 

Dunyodan umidini uzgan Bobur Mirzo oxirat yo'lini tanladi. 
Musulmonligi g'olib keldi. Ariqda oqayotgan suvdan tahorat olib, 
vidolashuv namoziga cho'kka tushdi. Ikki rak'atlik namoz munojoti uchun 
peshonasini yerga qo'ygan Bobur Mirzoni lahzalik g'aflat uyqusi elitdi. 
Tush ko'radi. XojaAhrorning o'g'li Xoja Yahyoning farzandi Xoja Ya'qub 

478 



qashqa ot mingan bir dasta yigitlari bilan ro'parasida turibdilar. Aytdilar, 
bizni sizga Xoja Ahror yubordilar va dedilarkim «Har yerda mushkul ish 
tushsa, bizni nazarig'a kelturub yod etsun, biz anda hozir bo'lurmiz» 
(175-bet). Xushxabar kayfiyati bilan boshini ko'targan Bobur Mirzo 
yana 0 'lim tahlikasiga duch keldi. Yusuf 0 'z sherigi bilan uni bandi qilishga 
shoshilmoqda edi. Tarvuz qo'ltiqdan tushdi, xayol o'z holicha qoldi. Yo'q, 
mo'jiza ro'y berdi. Otlar dupuri quloqqa chalinadi. Bobur Mirzoning lO­
IS chog'lik sadoqatli yigitlari uni izlab kelgan edilar. Ularni ham uning 
(Bobur Mirzoning) Kamon kentida nochor ahvolda ekanligidan tushlarida 
Xoja Ahror Valiy xabardor qilganlar. Bugina emas, ulug' Xoja uning 
istiqbolli kelajagi haqida ham bashorat qilgan ekanlar (175-176-betlar). 

Aytilganlar afsona emas, rostgo'y Bobur Mirzoning o'z iqrori. 
Muhimi, o'sha lavhalar rost bo'lib chiqdi va hayot qiyosida o'zini oqladi. 

,It', Ko'ziga tik boqqan o'limlardan xalos topib, yangidan dunyoga kelgan 
Bobur Mirzo «tokay bu Farg'ona viloyatiga sargardon bo'lib turmoq 
kerak, bir tarafga talab qiloyin» (176-bet) tarzida qat'iy hukm chiqardi 
va mulki afg'on tomon yo'l oldi. Ana shu tariqa ilohiy inoyat ila yo'g'rilgan 
bu ulug' zot umr yo' lida naqshbandiya arbobi Xoja Ahror zulmat bag'rini 
chok etuvchi mash'ala vazifasini o'tagan. 

Yuqorida ko'zdan kechirilgan juda ko'p sonli dalilllar, 
manzaralardan ayonki, Zahiriddin Muhammad Bobur tabiatidagi 
san'at va adabiyotga bo'lgan g'oyat baland muhabbat, yurakdan shaydolik 
faqatgina uning she'riy asarlari doirasida qolib ketmagan, balki adib va 
adabiyotshunosning adabiy-tanqidiy qarashlariga ham ko'chgan. Muallif 
tabiatidagi ko'lamli qarashlar ijod ahli va adabiy muhit manzaralarini 
baholashda ravshan ko'rinadi. 

Bobur Mirzo «Boburnoma»da o'nlab qalam sohiblari xususida 
qimmatli ma'lumotlarga joy berib, g'oyat sharafli va muhim savob ishni 
bajarib ketdi. Uning bu sharofatli ishi, birinchidan, XV asrning ikkinchi 
yarmidagi Xuroson-u Movarounnahrning gavjum adabiy muhiti haqida 
boy taassurot bersa, ikkinchidan, Bobur Mirzoning aruz nazariyasiga 
oid chuqur ilmiy, rang-barang ma'lumotlarga boy «Muxtasar» asarining 
tug'ilishiga doya bo'lgani shak-shubha qoldirmaydi. Buni «MuxtasaT» -
«Risolai aruz»da keltirilgan badiiy parchalar juda ko'pchilik qismining 
shu davr adabiy muhitiga taalluqli ekanligi, unda Abdurahmon Jomiy, 
Alisher Navoiy, Badriddin Hiloliy, Muhammad Solih, Amir Shayxim 
Suhayliy, Mavlono Osafiy, Kamoliddin Binoiy, Bihishtiy, Hisomiy, 

479 



Sayfiy Buxoriy kabi shoirlar she'rlarining misol sifatida tez-tez keltirilishi 
ham quvyatlaydi. Ikkinchidan, «Bobumoma»da Hirot adabiy maktabida 
tarbiya topgan, unda balog'atga yetib, shuhrat taratgan tab' ahlining 
nomi bot-bot ko'zga tashlanadiki, bu ham Bobur Mirzoning o'sha 
shahar madaniy hayotiga katta qiziqish bilan boqqanIigini ko'rsatadi. 

Bizning ushbu xulosamizni «Bobumoma»da keltirilgan mana bu 
jumlalar ham quvvatlaydi: «Sulton Husayn Mirzoning zamoni ajab 
zamone edi, ahli fazl va benazir eldin Xuroson, bataxsis Hiri shahri 
mamlu edi. Har kishiningkim bir ishga mashg'uIIug'i bor edi, himmati 
va g'arazi uledikim, ul ishni kamolga tegurg'ay» (239-240-betlar). 
Ko'zdan kechirilgan parchaning yana bir fazilati shundaki, o'sha 
jumlalar asar muaIIifining Sulton Husayn Boyqaro saltanati davrida 
Abdurahmon lomiy va Alisher Navoiylar homiysi, sarkori bo'lgan 
Hirot adabiy muhiti haqida o'rtaga tashlanadigan mulohazalarining 
debochasi vazifasini o'taydi. Bobur Mirzo ana shu yakunlovchi hukm, 
xulosaning isboti uchun davr madaniy hayotidan xilma-xil dalillar 
keltirib, kitobxonlarni qanoatlantiradi. 

Bobur Mirzo tomonidan «Boburnoma»ga kiritilgan nodir 
ma'lumotlar faqat adabiy hayotga tegishli bo'lmay, balki keng qirralidir. 
Unda shoiriar bilan bir qatorda taniqIi xattotlar, musiqa olamining 
donishmandlari, zamona zukkolari tomonidan e'tirof etiIgan 
mudarrislar, naqqosh-u musavvirlar, tarix sohasining bilimdonlari va 
hokazolar haqida ham ixcham, aniq va odiiona fikrlar o'rtaga tashlanadi. 

O'shalardan ayrimlarini ko'rib o'taylik. «Boburnoma»da Mavlono 
Shayx Husayn, Mullozodai Mullo Usmon, Mir laloliddin kabi olimIar 
nomi zikr etilgan. Bobur Mirzoning hasssosligi shundaki, ular haqida 
kichkina bir jumlada katta haqiqatni ifodalashga erishgan: (<Yana Mavlono 
Shayx Husayn edi... Hikamiyot va aqliyot va kalom ilmini xo'b biluD) 
(240-bet). «Yana biri Murtoz edi, Hakamiyot va ma'qulotni yaxshi bilur 
edi, aning uchun bu laqab bila mulaqqab bo'lubturkim, bisyor ro'za 
tutar erkanduD) (240-bet). «Yana bir Mir laloliddin muhaddis edi. Hadis 
ilmini Xurosonda oncha bilur kishi yo'q edi, xeyli muammardUD) (240-
bet). Muhimi shundaki, Bobur Mirzo har bir tarixiy shaxsning o'ziga 
xos xislatiga, ajralib turuvchi fazilatiga alohida e'tibor bilan qaragan. 

«Boburnoma»da madaniy hayot talqini haqida gap ketar ekan, 
unda yetakchi qaydlarni adabiyot ahliga doir mulohazalar tashkiI etishini II 

zo'r qoniqish bilan ta'kidlash joizdir. «Boburnoma»ning bu sohadagi I 

480 

I 

f 
) , 
I 

I, 



ma'lumotlarini, eng avvalo, ikki qismga ajratish mumkin. Birinchisini 
turli ijtimoiy tabaqalardan chiqqan va shu sohaning fidoyUari sifatida 
tanilgan ijodkorlar borasidagi gaplar tashkil etadi. Ikkinchi guruhga 
arkoni davlat vakillaridan tab'i nazmi bo'lganlari kiradi. Bobur 
Mirzoning ijodkorlar haqidagi ma'lumotlari tarixiylik nuqtai nazaridan 
haqqoniy va ishonchli bo'lganligi bilan ayricha e'tiborga loyiq. To'g'ri, 
uning fikrlari ba'zan bir yoqlamalikdan, shaxsiy mayl aralashuvidan 
ham xoli emas. Ulkan adib qarashlaridagi bunday juz'iy nuqsonlar o'z 
vaqtida o'zbek adabiyotshunosligiga paydo bo'lgan ishlarda qayd qilingan 
va munosib baho berilgan edi. Taniqli olim B. Valiyxo'jayev o'zining 
«XV - XIX asrlar o'zbek adabiy-tanqidiy qarashlari tarixidan» nomli 
tadqiqotida Zahiriddin Muhammad Boburning adabiy-tanqidiy 
qarashlari ustida ham batafsil to'xtaladi va Shayboniyxon - Bobur, 
Muhammad Solih - Bobur munosabatlari misolida uning qarashlarida 
shaxsiy raqobat ta'siri, tarafkashlik alomatlari borligini ko'rsatadi 
(SamDU. Asarlar, 138-nashr, 104-bet). Lekin Boburning dunyoqarashida 
chegaralangan aqidalar emas, balki mavjud turmushga, hayotga va uning 
go'zaUigiga, inson va uning fazilatlariga qiziqish, ularni qo'llash asosiy 
o'rinni egallar edi. Uning she'riyati ham, (,Boburnorna»si ham va shularda 
ifoda etilgan adabiy-tanqidiy qarashlari ham shunday dunyoqarashga 
asoslanadi. Shuning uchun Bobur Mirzoning adabiy-tanqidiy qarashlari 
bugungi adabiyotshunoslik talablariga to'la mos keladi va XV - XVI 
asrlar adabiyotini o'rganishda ishonchli manba boola oladi. 

Bobur Mirzoning Sulton Husayn Boyqaro saltanati davridagi shuaro 
xususidagi rna'lumotlari Alisher Navoiyning tabarruk nomi bilan ibtido 
topadi. «Bobumoma» muallifi Alisher Navoiy haqida nisbatan mufassalroq 
to'xtalgan va aytish mu mkinki , ulug' o'zbek shoirining hayot yo'li, 
ijodiyoti bobidagi asosiy nuqtalarni qamrab olishga erishgan. Jurnladan, 
Alisher Navoiyning Sulton Husayn Boyqaroga tegishliligi, Xuroson 
davlati tizimida tutgan mavqei, tabiati, san'at ahliga g'amxo'rligi, oilaviy 
hayoti va vafoti singari masalalar uning yozuvlarida aksini topadi. 
Jurnladan, Bobur Mirzo yozadi: «Yana Alisherbek edi, begi emas edi, 
balki musohibi edi, kichikligida harnrnaktab ekandurlar ... Samarqandga 
bordi ... Alisherbekning mijozi nozuk bila mashhurdir. El nazokatini 
davlatining g'ururidin tasavvur qilur edilar. Andoq emas ekandur, bu 
sifat anga jibilliy ekandur. Samarqandta ekanda ham ushrnundoq nozuk 
mijoz ekandur ... Ahli fazl va ahli hunarga Alisherbekcha murabbiy va 

481 



muqavviy rna'lum emaskim, hargiz paydo bo'lmish bo'lg'ay ... O'g'ul va 
qiz va ahli ayol yo'q, olamni tavri fard vajariyda o'tkardi... Mirzo (Sulton 
Husayn Boyqaro) bilan ko'rishib qo'pquncha bir holat bo'ldi, 
qo'polmadi, ko'tarib eltdilar. Bir bayti hasbi hoI voqi' bo'lubtur. 

Bu dard ilaki o'lannen, maraz ehu zohir emas, 
Tabiblar bu balog'a ne ehora qilg'aylar~ (233-b.). 

Biz bu yerda Bobur Mirzo bergan rna'lumotlarning Alisher Navoiy 
shaxsiyati va ijtimoiy faoliyatiga taalluqli o'rinlarini ko'chirdik. Aytish kerakki, 
Bobur Mirzoning bu mushohadalari ixcham xulosalar bo'lib, ularga buyuk 
shoirning yuzlab olijanob ishlari asos bo'lgan. Bobur Mirzo Alisher 
Navoiyning kichik zamondoshi sifatida o'sha xayrli ishiaming aksariyatini 
eshitgan, Hirotda uning uyida yashagan paytida ko'rgan va yuqoridagi 
xulosalarga kelgan. Bu parchada Bobur Mirzo zukkoligini tasdiq etuvchi 
kichkina bir lavha diqqatni o'ziga tortadi. U ham bo'lsa, Alisher Navoiy 
tabiatidagi nozik mijozlik bilan bog'liqdir. Garchi Alisher Navoiy haqida 
ma'lumot beruvchi manbalarning aksariyati masaJaning bu tomoniga ishora 
qilsa-da, Bobur Mirzochalik ravshan va chuqur tavsif bermaydi. 

Bobur Mirzoning donishmandligi shundaki, Alisher Navoiy tabiati, 
fe'l-u atvoridagi o'sha jihatni qayd etadi, el orasida yurgan gaplarga 
ham ishora qiladi, ularning barchasini to'plab aql va adolat mezonidan 
o'tkazgach, qat'iy hukmini o'rtaga tashlaydi. O'zining o'rtaga tashlagan 
lo'nda mushohadasi tasdig'i uchun Bobur Mirzo Alisher Navoiy 
faoliyatining Hirot davriga emas, balki Samarqanddagi yillariga ishora 
qiladi. Zotan, mantiq va odillik ham shuni taqozo etardi. 

Alisher Navoiy Samarqandda oddiygina tolibi ilm bo'lgan 
chog'larida, hatto o'z tirikchiligini zo'rg'a tebratgan bo'lsa-da, tabiatida 
o'sha noziklik mavjud edi. Modomiki shunday ekan, bu holat na 
munosabat va na boylik, mol-u dunyo bilan bog'liq bo'lmay, balki 
uning qoni va joniga ona suti bilan singgan xususiyatdir. 

Bobur Mirzo Alisher Navoiy ijodi haqida batafsil ma'lumotlar 
keltirar ekan, faqat ro'yxatni berish bilan kifoyalanmay, ularga o'z 
munosabati, nuqtai nazarini ham bildirishga harakat qiladi: «Alisherbek 
naziri yo'q kishi edi, turkiy til bila to she'r aytubturlar, hech kim 
oncha ko'p va xo'b aytqon emas ... yana ba'zi musannafoti borkim, bu 
mazkur bo'lg'onlarga boqa pastroq va sustroq voqi' bo'lubtur. Uljumladin 
insholarini Mavlono Abdurahmon Jomiyga taqlid qilibtuf» (233-b.). 

Biz bu 0' rinda ataylab Bobur Mirzoning tanqidiy fikrlarini 

482 



ko'chirdik. Bobur Mirzo Alisher Navoiyning «Xamsa», «Xazoyin ul­
maoniy» va «Lison ut-tayr» asarlarini e'tirof etadi hamda ularning katta 
mahorat mevasi ekanligini tan oladi. Alisher Navoiyning «Mahbub ul­
qulub», «Xamsat ul-mutahayyirin», «Muhokamat ul-lug'atayn», 
«Majolis un-nafois» kabi bir qator asarlari Zahiriddin Muhammad 
Boburga «pastroq» va «sustroq» bo'lib ko'rinadi. 

Nazarimizda, masalaning bu tomoniga qo'shilish qiyin. Alisher Navoiy 
qalami ostidan chiqqan asarlarning badiiy mahorati va g'oyaviy yo'nalishi 
jihatidan bir xiI mezonda o'lchash va teng qo'yish da'vosini mustasno 
qilgan holda keyingi asarlarining ham kamsitilishiga norozimiz. Shu o'rinda 
yana bir nozikjihatni ham hisobga olishga to'g'ri keladi. Alisher Navoiy 
yaratib qoldirgan ma'naviy meros chinakarniga katta xazina. Undagi dur­
u javohirlar miqdori va qimmatini aniqlash bir kishining qo'lidan 
keladigan ish emasligi o'z-o'zidan ayondir. Shu ma'noda Bobur Mirzo 
ma'lumotlariga tanqidiy qarash lozim. Bobur Mirzo bitta shaxs bo'lgani 
uchun ham u Alisher Navoiyning barcha asarlarini tahlil etish va xolisona 
baholashga qodir emasligi hech kimga sir emas. 

Bu ishning murakkabligini bugungi navoiyshunoslik rnisolida ham 
ko'rish mumkin. Hozirga qadar Alisher Navoiy adabiy merosini tadqiq 
qilishga bag'ishlangan o'nlab doktorlik va yuzlab nornzodlik tadqiqotlari 
yozilgani, o'nlab ilrniy to'plamlar, elliklab turli hajmdagi kitoblarning 
bosilib chiqqanligiga qaramay, hali ham buyuk mutafakkir ijodida 
o'rganilmagan, tadqiqotchisini kutayotgan sohalar juda ko'p. 

Masalaning bu jihati Bobur Mirzo oldida turgan mushkiIotni hisobga 
olib, uni to'g'ri tushunish zarurligini ko'rsatadi. Yana Alisher Navoiy 
o'z maktublarini yig'ishtirib, to'plam «<Munshaot») tuzganligi Bobur 
MirlO uchun Abdurahmon Jomiyga taqlidday tuyuladi. Adabiy 
jarayonda, daho san'atkorlar faoliyatida ko'zga tashlanadigan yaxshi, 
ijobiy an'analami o'rganish, davom ettirish sharafli ish. Bobur Mirzo 
ham taqlidni salbiy ma'noda qo'llamagan bo'lishi mumkin. 

Bobur Mirzo Alisher N avoiyning adabiy faoliyati xususidagi 
gaplarini davom ettirar ekan, uning «MelOn ul-avzon»i haqida yozadi: 
«Yana «Mezon ul-avzon» otIiq aruz bitibtur, bisyor madhuldur. Yigirma 
to'rt ruboiy vaznida to'rt vaznida g'alat qilibtur. Ba'zi bahurning avzonida 
yangilibtur, aruzga mutavajjih bo'Ig'on kishiga ma'lum bo'lg'usidu£» 
(233-b.). Bobur Mirzo «Boburnoma»da «Mezon ul-avlOn»dagi 
nuqsonlarni qayd qilgani holda, «Muxtasar» - «Risolai amz» asarida 

483 



bu haqda hech narsa demaydi. Mazkur asar ustida maxsus ilmiy 
kuzatishlar oUb borgan va uni nashrga tayyorlagan Saidbek Hasan 
«Bobumoma»dagi ma'lumotlarga qaytib, u haqda o'z fikrini bayon etadi: 
«Fikrimizcha, - deydi Saidbek Hasan «Muxtasar»ga yozgan 
so'zboshisida, - Bobur «Mezon ul-avzon»ning xattot tomonidan 
yanglish ko'chirilgan nusxasidan foydalanib, keyinchalik esa mazkur 
ruboiy vaznlarida nuqsonlar yo'qligini aniqlagach, bu haqda gapirishni 
lozim topmagan bo'lishi kerak» (IO-b.). 

Saidbek Hasanning bu fikriga qo'shilsa bo'ladi. Chunki shunday holat 
yuz bermaganida, Bobur Mirzo bu masalaga qaytgan va yo ishora qilgan 
bo'lardi. Alisher Navoiy va Bobur Mirzo munosabatlari haqidagi 
bahsimizning yana bir e'tirozli parchasini keltirish bilan yakunlaymiz. 
«Bobumoma» sohibi Alisher Navoiyning zullisonayn ijodkor ekanligini 
inobatga olib, uning fors-tojik tilidagi merosi haqida yozadi: «Forsiy 
devon ham tartib qilibtur. Forsiy nazmda «Foniy» taxallus qilibtur, 
vale aksar sust va furudtur» (233-b.). 

Zahiriddin Muhammadning bu ftkrlariga munosabat bildirishdan awal 
shu masalaga taalluqli ayrim parchalarni ko'zdan kechiraylik. Alisher 
Navoiyning o'zi yozadi: <<Yana forsiy g'azaliyot devoni Xoja Hofiz 
tavridakim, jami' suxan adolar va nazm piyrolar nazarida mustahsan va 
matbu'dur tartib beribmenkim, olti mingdin ab'yoti adadi ko'prakdur. .. » 
(Alisher Navoiy. Asarlar. 15 jildlik, 14-jild. Toshkent,1967, 125-b.). Fors­
tojik adabiyotining tenggi yo'q san'atkori Abdurahmon Jomiy Alisher 
Navoiyning «Tuhfat ul-afkor» qasidasini mutolaa qilar ekan, undan 
olgan zavq va taassurotlarini nazmga ko'chiradi (Qarang: Jomiy va Navoiy. 
Toshkent: «Fan», 1966, 39-b.). Alisher Navoiyning o'zi olti ming baytdan 
ziyodroq fors-tojik tilidagi asarlarining zamon donishmandlariga manzur 
bo'lib, ular tahsiniga sazovorligini qayd etadi. Uning «Tuhfat ul-afkor» 
falsafiy qasidasi buyuk Jomiyning yuksak bahosini olganligi, hatto, rarnziy 
sovg'alar (bo'rk va ro'mol) bilan taqdirlangani ma'lum. Abdurahmon 
Jomiy qalb daftarida Alisher Navoiy merosiga doir bunday samimiy 
gaplarni ko'plab uchratish mumkin. 

Fors-tojik adabiyotining zukko donishmandi akademik 
A.M.Mirzoyev Alisher Navoiyning fors-tojik tilidagi merosi bilan uzoq 
yillar shug'ullandi va qirnmatli xulosalarga keldi. Olirn Alisher Navoiyning 
o'sha tildagi merosiga tayanib, uni XV asr adabiyotining Abdurahmon 
Jomiydan keyingi buyuk siymosi tarzida qadrlaydi (Bu haqda murojaat 

484 



etilsin: Mirzoyev A.M. Navoiy va Hofiz. «Navoiy va adabiy ta'sir 
masalalari» to'plamida. Toshkent: «Fan», 1968,62-b.). Fikrimizcha, 
aksariyat asarlari «sust va furud» bo'lsa, Alisher Navoiy bu qadar 
taqdirga sazovor bo'lmagan bo'lar edi. 

Zahiriddin Muhammad Bobur Abdurahmon Jomiyga baland 
e'tiqod, ixlos va hurmat bilan munosabatda bo'ladi. Vni Hirot 
shoiriarining «saromad va sardaftari» tarzida qayd qilar ekan, samimiyat 
ruhi ufurib turgan qalb so'zlarini izhor etadi: «VI jumladin biri Mavlono 
Abdurahmon Jorniy edikim, zohir va botin ulumida ul zamonda ul 
rniqdor kishi yo'q edi. She'ri xud rna'lumdir. Mulloning janobi andin 
oliyroqdurkim, ta'rifqa ehtiyoji bo'lg'ay ... » (240-b.). 

Bobur Mirzoning Abdurahmon Jomiy haqidagi aqidalari shular 
bilan xotirna1anrnaydi. Balki asarining boshqa o'rinlarida ham ustoz 
ijodkorning tabarruk no mini tilga oladi, undan cheksiz hurmatini darig' 
tutmaydi. Jumladan, fors-tojik adabiyotining ko'zga ko'ringan 
arboblaridan biri Abdullo Hotifiyni yodga oiganda, uning Abdurahmon 
Jomiyga yaqin qarindoshligi borligini ta'kidlab o'tadi: «Yana Abdullohi 
masnaviygo'y edi, Jomdindur. Mulloning xoxarzodasi bo'lur, taxallusi 
«Hotifiy» edi. «Xamsa» muqobalasida masnaviylar aytibdur. «Haft 
paykar» muqobalasida aytqon masnaviysiga «Haft manzar» ot qo'yubdur. 
«Iskandarnoma» muqobalasida «Temurnoma» aytibdur. Bu 
masnaviylardin «Layli va Majnun» mashhurroqtur. Agarchi latofati 
shuhraticha yo'qtUf» (243-b.). 

Ko'rinadiki, Zahiriddin Bobur Hotifiy ijodiyotining yetakchi 
qirralarini qamrab olishga intilgan. Lekin xotirnada yana boburona uslub 
g'olib keladi, Hotifiydagi katta ijodiy qobiliyatdan ko'z yummagani 
holda, uning shaxsiyatidagi latofatsizlikni tanqid qiladi. Muhimi, Bobur 
Mirzo ma'lumotlari Alisher Navoiyning «Majolis un-nafois»idagi 
qaydlariga rost keladi. Alisher Navoiy ham Abdullo Hotifiydagi 
balandparvozona yurishni ma'qul ko'rmaydi. «Agarchi zohir yuzidin, 
- deb yozadi Alisher Navoiy, - Hazrati Maxdumi Nuranga 0'00 qarobat 
tutar, ammo rna'ni yuzidin bag'oyat yiroqdur» (Alisher Navoiy. Asarlar. 
12-jild. Toshkent: «Fan», 1966, 76-bet). Vmuman, Alisher Navoiy va 
Zahiriddin Bobur ma'lumotlari deyarli bir-biriga monand. Faqat birgina 
masnaviy nomida tafovut bor. Alisher Navoiy: «Iskandarnoma» 
muboqalasida «Zafarnoma» nazrniga mashg'ul erdi», -deb yozadi. Bobur 
Mirzo esa uni «Temurnoma» tarzida keltiradi. Alisher Navoiy u haqda 

485 



ma'lumot berganda, Abdullo Hotifiy asarini endi yozishga kirishgan 
edi. Zahiriddin Bobur esa bu shoir masnaviysini nihoyasiga yetkazgandan 
keyin uni ko'rgan bo'lishi mumkin. Muallifesa o'z masnaviysini dastlab 
«Zafarnoma» deb atagan va ijodiy ish intihosida uning nomini 
o'zgartirgan bo'lsa, ajab emas. Shunday qilib, ijodkor shaxsi, uning 
xatti-harakatiga munosabat masalasida Alisher Navoiy va Zahiriddin 
Bobur qarashlarining bir-biriga hamohangligi Abdullo Hotifiyga berilga 
ma'lumotnoma misolida yana bir karra yorqin namoyon bo'ladi. 

«Boburnoma»da tab'i nazmi bo'lgan bir qator temuriy shoh va 
shahzodalar, vazir-u vuzarolarning nomlari ham zikr etilgan. Yuqorida 
ko'rganimiz singari bu o'rinda ham Zahiriddin Bobur jiddiy va imkon 
qadar odillik bilan mavjud adabiy dalillarni ko'zdan kechiradi, ularga 
shaxsiy munosabatini bildiradi. Chunonchi, Umarshayx Mirzo, Hasan 
Ya'qubbek, Kichik Mirzolar haqida Bobur Mirzo mulohaza yuritar 
ekan, ularning fe'l-u atvoridagi o'ziga xosjihatlarini ko'rsatishga intiladi. 
Masalan, Hasan Ya'qubbekning «kichik ko'ngulluk, yaxshi tab'liq, 
chust va chaspon»ligini e'tirof etar ekan (70-71-b.), Umarshayx 
Mirzoning «tab'i nazmi bOf»ligi, «vale she'rga parvo qilmas»ligini 
ko'rsatadi (64-b.). Bobur Mirzoning shahzodalardan Muhammad 
Husayn Mirzo va Shohg'arib Mirzolar haqidagi fikrlari ham alohida 
e'tiborga molikdir. «Boburnoma» sohibi Muhammad Husaynning tab'i 
nazrni borligini aytib, undan bir bayt keltirsa (225-b.), Shohg'arib 
Mirzo haqida nisbatan kengroq to'xtaladi: <<Vana Shohg'arib Mirzo 
edi, - deb yozadi Bobur Mirzo o'sha asarida,- bukri edi. Agarchi hay'ati 
yomon edi, tab'i xo'b edi. Agarchi badani notavon edi, kalomi marg'ub 
edi. «G'aribiy» taxallus qilur edi. Devon ham tartib qilib edi. Turkiy va 
forsiy she'r aytur edi. Bu bayt aningdurkim: 

Dar guzar didam pariro'e shudam devonaash, 
Chist nomi 0', kujo boshad nadonam xonaash. 

(Mazmuni: Guzarda bir pariyuzni ko'rib, devona bo'ldim. Uning 
ismi nima, uyi qaerdaligini bilmadim) . 

... Otasining zamonida o'q naql qildi. Andin o'g'ul, qiz qolmadi» 
(224-b.). Bu parchaning qimmati shundaki, qayta-qayta 
ta'kidlanganidek, Bobur Mirzo uchun na joy, na mavqe, na husn-u 
chiroy, balki shaxsning u yoki bu soha uchun qilgan xizmati, o'ziga 
xos fazilat-u belgilari, ma'lum sohada qo'shgan yangiligi birinchi o'rinda 
turadi. Muallif ana shu talablar doirasida u yoki bu san'atkor, shoir va 

486 



tarixiy shaxsga baho beradi. G'aribiy garchi bukri bo'lsa-da, «kalomi 
marg'ub», Bobur Mirzo uchun o'sha fazilat muhim va shuning uchun 
u haqda samimiyat bilan mulohaza yuritadi. 

«(Boburnoma»ning qator sahifalarida Sulton Husayn Boyqaroga alohida 
ixlos va muhabbat bilan muomalada bo'linadi. Muallifu haqda bilganlarini 
kitobxon bilan baham ko'radi. Zahiriddin Boburning Sulton Husayn 
Boyqaro saltanati, yurishlari, arkoni davlati, nasl-nasabi, shajarasi 
haqidagi ishonchli ma'lumotlari XV asr tarixini o'rganishda muhim 
manbadir. «(Bobumoma» muallifi Sulton Husayn Boyqaroning shoirlik 
salohiyatini keng sharhlaydi: «( ... Tab'i nazmi bor edi. Devon ham tartib 
qilib edi. Turkiy aytur edi. Taxallusi «(Husayniy» edi. Ba'zi baytlari yomon 
emastur. Vale Mirzoning devoni tamom bir vazndadur, bovujudkim, 
ham yosh, ham saltanat bila ulug' podshoh edi, kichiklardek qo'chqor 
saxlab, kabutar saxlab, kabutar o'ynar edi, tovuq ham urushqa solur 
edi» (222-223-b.). Keltirilgan parchadan ko'rinadiki, «Bobumoffia» solubi 
Husayn Boyqaro faoliyatiga har tomonlama baho berishga erishgan. 

Tahlil jarayoniga tortilgan iqtiboslardan ayonlashadiki, «(Bobumorna» 
o'z muallifi adabiy-tanqidiy qarashlarini o'rganishda bebaho dalillar bera 
oladi. Shuningdek, unda o'nlab fors-tojik, o'zbek tilida hamda har ikki tilda 
ijod qilib, o'lrnas asarlar yaratib qoldirgan shoirlar haqida g'oyat aniq va 
zarur rna'lumotlami keltirgan. Masalaning bu jihati «Bobumoll13»ning 
o'zbek va tojik adabiyotshunosligi uchun XV-XVI asr birinchi yanni 
adabiyoti tarixini o'rganishda muhim manba sifatidagi qimmatini oshiradi. 
Ikkinchidan, bir qavrn, bir qardosh rnaqomidagi o'zbek va tojik xalqIari 
adabiy birodarligi nurli sahifalari sifatida xizmat qiladi. 

Mavmni mustahkamlash uchun savollar 
1. Bobur Mirzo hayoti va faoliyati haqida ma'lumot beruvchi 

mo'tabar manbalardan qaysilarini bilasiz? 
2. Ulug' hukmdor va ijodkoming hayoti va faoliyati borasida ilmiy 

izlanishlar olib borgan sharqshunos olimlardan kirnlami bilasiz? 
3. Bobur Mirzo nominingjahonga tanilishida ijod ahlidan kim1aming 

xizrnatlari singgan? 
4. «Bobumoma. muallifi otasi Urnarshayx Mirzo haqida qanday 

ma'lumotlar keltiradi? 
5. Bobur Mirzoning Farg'ona viloyati taxtiga o'tirishi tarixi haqida 

so'zlang. 

487 



6. Yosh hukmdorning Samarqandni egallab, keyinchalik bira to'la 
bu azim shahar va Andijon taxtini qo'idan berib qo'yishiga sabab nima? 

7. Bobur Mirzoning : «Samarqanddek poytaxt turg'uncha, ne kiroyi 
ul qilg'aykim, Andijondek yer uchun kishi avqot zoe' qilg'ay»,-degan 
fikrlarini izohlashga harakat qiling. 

8. Y yetti ming askariy quvvatga ega bo'igan tajribali hukmdor 
Shayboniyxondan juda oz sonli qo'shin bilan o'n to'qqiz yoshli 
temuriyzoda Samarqandni tortib olib, nima sababdan uni yana qo'ldan 
chiqaradi? 

9. Bobur Mirzoning sarson-sargardonlikda o'tkazgan yillari haqida 
ma'iumot bering. 

10. Kobul va G'azna Bobur Mirzo ixtiyoriga qachon o'tdi? 
11. Husayn Boyqaroning Shayboniyxonga qarshi birgalikda kurashda 

Bobur Mirzoni ham taklif etganini yosh temuriyzoda qanday qabul 
qildi? 

12. Bobur Mirzoning Hirotda o'tkazgan kunlari haqida nimalar 
bilasiz? 

13. Xonmirzoning isyoni haqida gapirib bering. 
14. Muqammad Shayboniyxoning taqdiri nima bilan yakun topadi? 
15. Bobur Mirzo o'zini podshoh deb e'lon qilishining boisi nima? 
16. Shoh Ismoil tomonidan kelgan elchilar Bobur Mirzo uchun 

qanday kutilmagan voqeaning sodir bo'lishiga sababchi bo'ldilar? 
17.Bobur Mirzo Samarqandni uchinchi marta qo'iga kiritganida, 

yana qanday xatolari tufayli uni tashlab ketishga majbur bo'ldi? 
18. Boburshohning Hindistonni egallashi tarixi haqida nimalarni 

bilasiz? 
19. Bobur Mirza qanday adabiy, ilmiy asarlar muallifi sanaladi? 
20. Shoirning manzum asarlari deganda qaysi manbalar nazarda 

tutiladi? 
21.Bobur Mirzo she'riyatidagi yetakchi janrlar qaysilar? Ulaming 

mavzulari, o'ziga xos xususiyatlari haqida nimalarni bilasiz? 
22. Shoir tuyuq janrini uning qanday ko'rinishlariga murojaat etish 

bilan yanada boyitdi? 
23. «Bobumoma»ning yozilishi tarixi, tuzilishi va o'ziga xos 

xususiyatlari haqida nimalami bilasiz? 
24. «Bobumoma»da muallifning o'z asarlari yozilishi tarOO xususida 

qanday lavhalar keltirilgan? Asar asosida Bobur Mirzoning adabiyot 

488 



va madaniyat homiysi sifatidagi faoliyati haqida so'zlang. 
25. Asarda Alisher Navoiy, Abdurahmon Jomiy, Husayn 

Boyqaroning ijodiy faoliyatiga qanday munosabat bildiriladi? 

Mavzuga oid tayanch tushunchalar 
Gulbadanbegim «Humoyunnoma». Mirzo Haydar «Tarixi Rashidiy». 

Hasanxo'ja Nisoriy «Muzakkirul ahbob». Vitsen. Jon Leyden. U.Erskin. 
RM.Kalenot. Pave de Kurteyl. Denison Ross. ABeverijd xonim. Len 
Put. E.Holden. V.H.Moreland. N.I.Ilminskiy. N.I.Pantusov. S.I.Polyakov. 
N.I.Vaselovskiy. V.V.Vyatkin. ASamoylovich. V.Bartold. Ahmad Ali 
Kohzod. Abdulhay Habibiy. Gulchin Maoniy. Zokir Husayn. Nurul 
Hasan.S.AShanni.RP.Tripatxi.P.Saron.Kanunga.Fuod Kupruluzoda. 
Rashid RahmatiArad. AbduraufFitrat. Yahyo G'ulomov. Vohid Zohidov. 
Homil Yoqubov. Porso Shamsiyev Sabohat Azimjonova. Aziz Qayumov. 
Hamid Sulaymon. Said Aliyev, B.Valiyxo'jayev S.Hasanov. Muni La'l. 
Flora Anna Stil «Boburxon». Fernand Grenand «Bobur». Harold Lemb 
«Bobur - sheD>. Vamber Gaskoni «Bobur va uning avlodlari yoki buyuk 
Mo'g'ullaD>. Pirimqul Qodirov. Barot Boyqobilov. Xayriddin Sultonov. 
Umarshayx Mirzo. Sulton Ahmad Mirzo. Sulton Mahmudxon. Ali Do'st 
tog'oyi. Uzun Hasan. Jahongir Mirzo. Xoja Yahyo. Xoja Mavlono Abdullo 
qozi. Oysha Sultonbegim. Shayboniyxon. Boysung'ur Mirzo Sulton Ali 
Mirzo. Xusravshoh. Xonmirzo. Shoh Ismoil. Ibrohim Lo'diy. Rano Sango. 
«Kobul devoni». «Hindiston devoni». «Xatti Boburiy». «Boburnoma», 
«MuxtasaD>. «Mubayyin». «Volidiya». 

. ~dabiyotlar 
1. Valixo'jayev B. Mumtoz siymolar. Toshkent: A Qodiriy nomidagi 

xalq merosi nashriyoti, 2002, 260-302-betlar. 
2. Vohidov R Biz bilgan va bilmagan Bobur. Toshkent: «Ma'naviyat», 

1999; Yana: "Boburnoma"da Shayx Sa'diy nafasi. Buxoro universiteti 
ilmiy axborotlari. 2002, 2 -son, 17 -21-betlar; Yana: Bobur Mirzoning 
masnu' she'rlari. Buxoro universiteti ilmiy axborotlari. 2003, 2-son, 5-
9-betlar. 

3. Gulbadanbegim. Humoyunnoma. Toshkent: «Fan», 1959. 
4. Zahiriddin Muhammad Bobur. Boburnoma. Toshkent, 1960. 
5. Zahiriddin Muhammad Bobur. Boburnoma. Toshkent: «Sharq» 

nashriyot-matbaa aksiyadorlik kompaniyasi bosh tahririyati. 2002. 336-bet. 

489 



6. Zahiriddin Muhammad Bobur. Mahrami asror topmadim. 
Toshkent: (<Yozuvchi~, 1993, 80 bet. Zahiriddin Muhammad Bobur. 
Nazm durdonalari. «Sharq» nashriyot-matbaa konsemining bosh 
tahririyati. Toshkent, 1995, 202 bet; Zahiriddin Muhammad Bobur. 
Devon. Toshkent: «Fan.-1994, 244 bet. 

7. Zahiriddin Muhammad Bobur. Mubayyin. AQodiriy nornidagi 
xalq merosi nashriyoti. Toshkent-2000, 182 bet. 

8. Ibrohim Aksoriddin. Boburiylar merosi. Toshkent: «Mehnat», 
1993, 64 bet. 

9. Komron Mirzo. Devon. Toshkent: (<Yozuvchi., 1993, 80 bet. 
10. Cra6JIeBa H.B. 3axHPHJl.1lHH MYXaMMan Ea6yp nOeT, npo33HK, 

yqeHHH. TowKeHT: «CI>aH», 1983, 30 crp. 
11. Mallayev N. O'zbek adabiyoti tarixi. Toshkent, 1976,568-608-

betlar. 
12. Nuritdinov M. Boburiylar sulolasi. Toshkent: «Fan., 1994, 48 

bet. 
13. Uilyam Erskin. Bobur Hindistonda. Toshken: «Cho'lpon., 1995. 
14. O'zbek adabiyoti tarixi. 5 tomlik, 3-tom. Toshkent: «Fan», 1978, 

42-88-betlar. 
15. Hasanov S. Boburning «Aruz risolasi. asari. Toshkent: «Fan., 

1981, 96 bet. 

490 



XIII - BOB 
MUHAMMAD 80LIH VA UNING "8HAYBONIYNOMA" 

D08TONI 

13.1. Muhammad 80lih hayoti va ijodining o'rganilishi tarixi 

Muhammad Solih-o'zbek mumtoz adabiyotining taniqli 
namoyandalaridan biridir. XV asrning ikkinchi yarmi XVI asming 30-
yillarida yashab ijod etgan bu iste'dodli shoir haqida Alisher Navoiyning 
«Majolis un-nafois», Zahiriddin Muhammad Bobuming «Bobumoma», 
Zayniddin Vosifiyning «Badoye' ul-vaqoye'», Xondamiming «Habib 
us-siyaf», Hasanxoja Nisoriyning «Muzakkir ul-ashob», Som Mirzo 
Somiyning «Tuhfai Somiy», Mirzo Haydarning «Tarixi Rashidiy», 
Lutf Alibek Ozaming «Otashkada» kabi qator manbalarda so'z yuritiladi 
va turli bayozlarda uning ijodidan namunalar keltiriladi. Shuningdek, 
shoir qalamiga mansub «Shayboniynoma» dostonidagi muallif tarjimai 
holiga oid qaydlar ijodkor haqida ma'lum tasavvurlami hosil qilishda 
irnkon beradi. 

Muhammad Solih-zullisonaYll shoir. U turkiy va fors-tojik tillarida 
ijod qildi. Alisher Navoiy «Majolis un-nafois» da shoirning «Tab'ida xeyli 
diqqat birla choshni bOf»ligini, xattotlik bobida ham qobiliyatli ekanligini 
e'tirof etadi va uning quyidagi matlaini namuna sifatida ke1tiradi: 

Nayam oshufta, gar po'shid kokul mohi tobonash, 
Chi g'am az tiragii shab, chu boshad subh poyonasb (146). 

(Mazmuni: Yorning kokili yorqin oydek yuzini yopib turgan ekan, 
ulldan parishon emasman. Oxirida yana tong otishi ma'lum ekan, tunning 
qorong'uligidan ne g'am?) 

Alisher Navoiy nazariga tushgan ushbu bayt ijodkorining yetuk shoir 
ekanligidan da10lat beradi. Unda oshiqning ma'shuqa visoliga vosil 
bo'lishiga ishonchi keltiri1gan tamsil asosida yorqin namoyon bo'lgan. 
Shoir yorning qop-qora kokilini - tunga, uning yorqin oydek yuzini 
tongga 0 'xshatadi. T undan so' ng tong otishi yor jamoli yuzidan sochlarini 
olishi bilan uyg'undir. 

Ulug' mutafakkir Alisher Navoiyning tazkirasida Muhammad 
Solihning «Shayboniynoma» dostoniga munosabat bildirilmaydi. «Majolis 
un-nafois»dagi qaydlar Muhammad Solih ijodining dastlabki bosqichiga 
taalluqlidir. «Shayboniynoma» esa shoir ijodining ikkinchi bosqichi, 
uning Shayboniyxon xizmatiga kirganidan keyingi davriga tegishli bo'lib, 

491 



doston ijod etilgan vaqtda Alisher Navoiy bu foniy dunyo bilan 
vidolashgan edi. 

Zahiriddin Muhammad Bobur «Boburnoma»da Muhammad 
Solihning g'azaliyotini qoniqish bilan e'tirof etgan holda, 
Shayboniyxonga bag'ishlangan turkiy masnaviysini «bisyor sust va 
furudtuf» - deya baholash bilan kifoyalanib qolmaydi. «Bobumoma» 
muallifi. «ani o'qug'on kishi Muhammad Solih she'ridin be'tiqod bo'luf» 
(163-b.), - deya ta'kidlaydi. 

Muhammad Solih sohib devon shoir sifatida go'zal nazmiy 
durdonalar yaratgan bo'lsa-da, undan ayrim namunalargina bizgacha 
yetib kelgan, xolos. Adabiyotshunos Akromjon Ibrohimov yuqorida 
nomlari tilga olingan mumtoz manbalar asosida Muhammad Solih 
she'riy merosi haqida ma'lum tasavvur hosil qilish uchun ulardan 
namunalar keltiradi (Qarang: O'zbek adabiyoti tarixi. 5 tomlik, 3-tom. 
Toshkent: «Fan», 1978, 92-94-betlar). Tadqiqotchi diqqatini o'ziga 
jalb etgan shoirning quyidagi bayti ijodkor salohiyati haqida yaxshigina 
taassurot qoldirishi bilan aharniyatlidir: 

Asiri olami surat mabosh Solehi DodoD, 
Biyo ba olami ma'Di, ki olami digar ast in. 

(Mazmuni: Surat olarnining asiri bo'Ima, ey nodon Solih, Ma'no 
olamiga keIki, bu olam boshqa olamdir) (O'sha kitob. 92-b.). 

Taniqli adabiyotshunos A.Hayitmetov «Hayotbaxsh chashma» 
kitobida (Toshkent, 1974, 136-b.) shoiming 2 ta, E.Shodiyev esa 
«O'zbekiston madaniyati» gazetasida (1972 yil 11 iyul) 10 ta g'azalini 
turli bayoz va majmualardan aniqlab e'lon qilishdi. Biroq shoirning 
devoni haligacha ilm ahliga ma'ium emas. Shu bois Muhammad Solihning 
ijodiy saIohiyatini, adabiyotimiz tarixida tutgan mavqeini hozirgacha 
to'la hoIatda saqIanib qolgan «Shayboniynoma» dostoni asosida baholash 
mumkin. 

Dostonnning qo'lyozma nusxalarijuda oz bo'lib, uning 151O-yiIda, 
shoir hayotligi davrida ko'chirilgan nusxasi bizgacha yetib keigan. Bu 
noyob nusxa Avstriya poytaxti Vena kutubxonasida saqlanadi. Mazkur 
qo'Iyozma taniqli sharqshunos olim Herman Vamberining diqqatini 
o'zigajaib etgan. Olim 1885- yilda shu nusxa asosida asarning nemischa 
taIjimasi bilan Venada nashr ettirdi. Shu tariqa «Shayboniynoma» XIX 
asming oxirlaridan qayta ilm ahli nazariga tushib qoIdi. 1908-yilda rus 
sharqshunos olimi P.M.Melioranskiy o'sha qo'Iyozmaning fotonusxasi 

492 



va H.Yamberi nashri asosida Sankt-Petrburgda asarning ikkinchi nashrini 
am alga oshirdi. Keyinchalik dostondan parchalar turli majmualardan 
o'rin ola boshladi. O'zbekistonda «Shayboniynoma»ning to'la nashrini 
1961-yida Nasrulla Davron chop ettirdi. 1989-yilda taniqli olim Ergashali 
Shodiyev dostonni qayta nashr ettirdi. Har ikkala nashr uchun ham 
rus olimi P.M.Melioranskiy e'lon qilgan nusxa asos bo'lib xizmat qilgan. 
E.Shodiyev «Shayboniynoma»ni qayta nashr etishjarayonida N.Davron 
nashridagi ayrim matniy nuqsonlami bartaraf etishga jiddiy e'tibor 
qaratadi (Qarang: Muhammad Solih. Shayboniynoma. Toshkent: 
G'.G'ulom nornidagi Adabiyot va san'at nashriyoti, 1989, 9-1O-b.). 
Muhammad Solihning hayoti va ijodi haqida nornzodlik dissertatsiyasini 
(1950 yil) yozgan A.Ibrohimov shoir haqida atroflicha ma'lumot beradi 
va «Shayboniynoma»ni teran tahlil qilishga harakat qiladi (Qarang: O'zbek 
adabiyoti tarixi. 5 tomlik, 3-tom. Toshkent: «Fan», 1978, 88-104-b.). 
Ayni holat taniqli adabiyotshunos N.Mallayevning «O'zbek adabiyoti 
tarixi» (Toshkent: «O'qituvchi», 1976, 609-633-b.) kitobida ham 
kuzatiladi. 

13.2. Hayoti va faoliyati 

Muhammad Solih 1455-yilda Xorazmda dunyoga keldi. Uning otasi 
Amir Nur Saidbek temuriy hukmdorlardan Ulug'bek va Jo'gi Mirzo 
saroyidagi e'tiborli kishilardan biri bo'lib, keyinchalik Abu Said Mirzo 
idorasi ostida bo'lgan Xorazm viloyatida ancha vaqt hokimlik qilgan. 
Bobosi Amir Shoh Malik esa Ulug'bek Mirzoning vasiysi va tarbiyachisi, 
shuningdek, Amir Temur va Ulug'bek Mirzo saroylarida katta nufuzga 
ega bo'lgan amirlardan edi. Muhammmad Solih onasining nomi ma'lum 
emas. «Shayboniynoma»da uning Buxorodan ekanligini dalillovchi bir 
bayt uchraydi: 

Men bu so'z birla Buxoro keldim, 
O'z onam uyini manzil qildim. 

(Muhammad Solih. Shayboniynoma. Toshkent, 1989, 274-b. Izoh: 
Bundan keyin ushbu manbaga murojaat etilganda, qavs ichida sahifasini 
ko'rsatish bilan kifoyalanamiz-R.V., H.E.). 

Abu Said Mirzo Hirot poytaxt Xuroson mamlakatini o'z tasarrufiga 
o'tkazgandan keyin, Husayn Boyqaro harbiy salohiyatini tiklash niyatida 
mamlakatning turli viloyatlarini qo'lga kiritish uchun harakat qila boshlaydi. 

493 



1467- yilda Husayn Boyqaroning shunday jangovor harakatlaridan biri 
Xorazmni qo'lga kiritishga qaratilgan edi. Manbalarda ma'lumot berilishicha, 
mudofaa choralarini yaxshi tashkil etolmagan Xorazm amirlari Husayn 
Boyqaroning hujurniga bardosh berolmay qochib ketadilar. Bundan 
g'azablangan Abu Said Mirzo hamma amirlarini Xorazmgajo'natib gunohi 
ayon bo'lgan har bir kishiga jazo berish haqida farmon beradi. Xorazm 
himoyasiga beparvo munosabatda bo'lganlikda ayblangan Amir Nur Saidbek 
zudlik bilan Hirotga olib kelinadi. Abu Said Mirzo uning butun mol-mulkini 
talon-taroj ettiradi, o'zini esa Ixtiyoriddin qal'asiga qamattiradi. Keyinchalik 
Nuriddin Abdurahmon Jorniyning iltimosiga ko 'ra Amir Nur Saidbek avf 
etiladi. Bu voqeadan so'ng bir oz mUhtojlik azobiga giriftor bo'lgan Amir 
Nur Saidbek keyinchalik o'z mavqeini qayta tiklashga erishadi. U yana katta 
arnirlar qatoridan joy olishga muvaffaq bo'ladi. Biroq bu nufuzini saqlab 
qolish unga nasib qilmaydi. 1469-yilda Hirot taxti Husayn Boyqaro idorasi 
ostiga o'tgandan so'ng, Abu Said Mirzoning ko 'plab yaqin amir va beklari 
jazoga tortiladi. Ayni paytda Marv shahrida bo'lgan Nur Saidbek ham qatl 
qilinadi. 

Muhammad Solil1 «Shayboniynoma»da yoshlik yillarida bo'lib o'tgan 
bu voqealarni quyidagicha xotirlaydi: 

Laqabi Solih-u o'zi tolih, 
Nur Said o'g'li Muhammad Solih. 
Mundoq ayturki, xudodin taqdir, 
Chun otam ishiga berdi tag'yir -
Chiqdi Xorazm diyori qo'lidan, 
Xivaqu Kot hisori qo'lidan. 
Tushti andin guzori Marv sori, 
Anda sovrildi ev-u eli bari. 
Ayladi no'sh shahodat jomi, 
Anga no'sh o'idi saolat jomi. 
Mani gardun sitami qildi yetim, 
Ayladi kishvari g'am ichra muqim. 

Xorliqlar bila o'stum bisyor, 
Zorlig'lar bila ko'rdum ozor. 
Har falokatki bo'lur dunyoda, 
Hcch qaysidin eman ozoda (32-33 b.). 

Muhammad Solih mana shunday kulfatlar bilan qarshilashganiga 
qaramay, yoshlik chog'larida qunt va havas bilan o'qiydi. Zamonasining 

494 



, 

} 

t 

ulug' donishmandi va shoiri, naqshbandiya tariqatining yirik peshvosi 
Abdurahmon Jomiydan tahsil oladi. U arab va fors-tojik tilini mukamrnal 
o'rganishga harakat qiladi. Shu tillarda bitilgan adabiy asarlar bilan 
yaqindan tanishadi. Shuningdek, tarix, falsafaga oid asarlarni sevib 
mutolaa qiladi. Xattotlik sirlarini puxta o'rganib, bu sohada ancha 
muvatfaqiyat qozonadi. Shoirning o'z e'tirofIga ko'ra, u goh Xurosonda, 
goh Samarqandda temuriy hukmdorlar saroyida xizmat qiladi. Jumladan, 
u Sulton Husayn Boyqaro saroyida mulozimlik bilan mashg'ul bo'ladi. 
Biroq bu faoliyat uzoqqa cho'zilmaydi. Muhammad Solih otasi mol­
mulkining talon-taroj bo'lishi hamda fOjiali vafot etishiga temuriylar 
sababchi bo'lganidan nafratlanganligi bois Shayboniyxon xizmatiga 
o'tganligini ta'kidlaydi. Alisher Navoiy esa «Majolis un-nafois»da uning 
saroydan ketishini quyidagicha izohlaydi: «Anga ham g'arib sahv (xato 
- R.V., H.E) tushtikim, Sulton Sohibqiron (Husayn Boyqaro) 
qullig'idin g'aybat (ko'zga ko'rinmaslik, yashirinish) ixtiyor qildi. Ba'zi 
derlarki, bexudlig' (aqlsizlik) olamida yamon musohiblar (do'stlar) 
ani bu yamon yo'lg'a tutubturlar» (Asarlar. 13. 146-b.). Shunday qilib, 
Muhammad Solih Alisher Navoiy e'tirof etgan «yamon 
muhosiblar»idan biri Mullo Abdurahimning tak1ifI bilan 1499-yilda 
Shayboniyxon xizmatiga o'tadi. 

Bu davrda Movarounnahrni tarqoqIik va boshboshdoqIik bilan idora 
etayotgan temuriy hukmdorlarga qarshi mulktalablik iddaosi bilan ketma­
ket hujum uyushtirib turgan Shayboniyxon Muhammad Solihning 
taklifIni mamnuniyat bilan qabul qiladi. U shoirga «amir ul-umaro» 
(<<ulamolar amiri»), «malik ush-shuaro» «<shoirlar sultoni») 
unvonlarini beradi. Shayboniyxonning bunday iltifoti o'ziga xos siyosiy 
ahamiyatga molik edi. Bu bilan u temuriylardan norozi bo'lgan yirik 
amaldorlar, olim-u shoirlarni o'ziga og'dirib olishga intilardi. 
Shayboniyxon «samimiya1»iga ishongan Muhammad Solih singari 
mulkni idora etishga qodir, harbiy salohiyatga ega bo'lgan kishilar unga 
sadoqat bilan xizmat qila boshladilar. Bunday xizmatning har qanday 
mukofotga loyiqligini teran idrok etgan Shayboniyxon, manbalarda 
ma'lumot berilishicha, Buxoroni egallab, Samarqand tomon 
otlanganida, Muhammad Solihni o'z o'rnida Buxoroda dorug'a vazifasida 
qoldiradi. 

Muhammmad Solih Shayboniyxonningjuda ko'plab yurishlarida u 
bilan birga ishtirok etadi. Bir oz muddat Qunduzda bo'ladi. 1504-yilda 

495 



Shayboniyxonning ukasi Sulton Mahmud vafot etgach, hukmdorining 
ruxsati bilan Buxoroga keladi. 1504-1505-yillarda Xorazmning qamal 
qilinishida qatnashadi. Shayboniy qo'shinlari Xorazmga otlanib Qorako'lga 
kelganda, Chorjo'y hokimi Amir Yorali uni sovg'a-salomlar bilan 
qarshi olib, o'zining taslim bo'lganini ma'lum qiladi. Shayboniyxon 
Muhammad Solihni Chorjo'y hokimi qilib qoldiradi. Viloyatda tartib­
intizomni o'rnatgan Muhammad Solih yana hukmdori ortidan Xorazmga 
yo'l oladi. Bu orada qamalda qolgan Xorazm hokimi Chin So'fi Xuroson 
hukmdori Husayn Boyqarodan madad so'raydi. Husayn Boyqaro 
Shayboniyxonni chalg'itish maqsadida goh Qunduz, goh Chorjo'y va 
Movarounnahrning boshqa viloyatlariga hujumlar uyushtira boshlaydi. 
Muhammad Solih yana Chorjo'yga qaytadi. Shahar qal'asini 
mustahkamlaydi, askarlarni jangga tayyorlaydi. «Shayboniynoma»dan 
ma'lum bo'lishicha, temuriy hukmdorlar Muhammad Solihni o'zlariga 
og'dirib olish niyatida unga elchi yuboradilar. Elchi Chorjo'y hokimining 
asli chig'atoy ulusidan ekanligini eslatib, uning tilidan quyidagilarni 
bayon qiladi: 

Dedilar: «Sen chig'atoy elisen, 
Ushbu yerda Chig'atoy xayli sen. 
Na deb o'zbek bila yovar bo'idung? 
Xong'a bu yanglig' chokar bo'idung? (298-b.). 

Muhammad Solihning temuriylardan nafratlanganligi, ularga 
nisbatan ko'nglida kek saqlab turgani muallifning dostonda bitilgan 
quyidagi javoblarida ham yanada yorqinroq namoyon bo'ladi: 

Men dedirn: «Senga javobim o'qtur, 
Mundin o'zga base so'zum yo'qtur. 
Javriogizdin otam o'idi netoyin, 
Boshima qayg'u o'kuldi netoyin? 
Men otarn qoni bila qctlonomen, 
Men o'zurn jonim uchun qotlonomen. (298-b.). 

Muhammad Solih yana qaytib Xorazmga, Shayboniyxon huzuriga 
boradi. Xurosonning chegara viloyatini qo'lga kiritgunlariga qadar o'sha 
yerda qoladi. Shoirning 1506-yildan keyingi hayoti haqida ma'lumotlar 
juda oz saqlanib qolgan. Manbalarda e'tirof etilishicha, u Ashxobod 
yaqinidagi Niso shahriga dorug'a etib tayinlanadi. Bu yerda u 
Shayboniyxon vafot etgunga qadar, 151O-1511-yillargacha faoliyat 
ko'rsatganligi taxmin qilina<!i. Keyinchalik u Buxoroga qaytib, umrining 

496 

• • •• 

( 
I' 



oxiriga qadar shu yerda istiqomat qilgan. Ilmiy manbalarda shoirning 
vafot etgan sanasi Lutf Alibek Ozarning «Otashkada» asaridagi qaydga 
asoslanib hijriy 941, melodiy 1535-yil ekanligi ma'lum qilinadi. 

13.3. «Shayboniynoma. - tarixiy-jangnoma doston 

XVI asrning boshlaridagi ijtimoiy-siyosiy voqelik, temuriylar 
sulolasining tarix sahnasidan chiqib ketishi va shayboniylar avlodi 
hukrnronligiga asos solinishi tarixnavislik hamda badiiy ijodda o'z ifodasini 
topa boshladi. Bundan manfaatdor bo'lgan Muhammad Shayboniyxon 
temuriylardan arazlab uning xizmatiga bel bog'lagan shoir-u olimlar, 
shuoingdek, o'z saroyida faoliyat kO'rsatayotgan ijodkorlarni yuqoridagi 
voqelik tarixiga oid adabiy, tarixiy asarlar yozishga da'vat etardi. Natijada 
Mullo Shodiyning 76 bobdan iborat «Fathnomai xoniy» «<Xonning 
g'alabasi») nomli manzumasi, Kamoliddin Binoiyning 
«Shayboniynoma» va «Futuhoti xoniy» (<<Xonning g'alabasi») nomli 
tari)Ciy asarlari, Ro'zbexonning «Mehmonnomai Buxoro» asari vujudga 
keldi. Bulardan tashqari, noma'lum mualliftomonidan «Tavorixi guzida 
- nusratnoma» deb ataluvchi nasr namunasi hamda Muhammad 
Solihning «Shayboniynoma» dostoni o'zbek tilida ijod etildi. 

«Shayboniynoma» - Muhammad Shayboniyga bag'ishlangan doston 
bo'lib, uning temuriylarga qarshi yurishiari asarda o'z ifodasini topgan. 
Dos~on 76 bob, 8902 misradan iborat. Dostonning 16 bobi an'anaviy 
mu~addimadan tarkib topgan. Unda Alloh hamdi, munojot, Muhammad 
payg'ambarga bag'ishlangan na't (l-3-boblar), so'z ta'rifi (4-bo~), 
Shayboniyxon aqlining, ilrnining, faqri va sulukining, hilrnining, Qur'on 
o'qurining, tab'ining, qilichining, jibasining, kararnining, hunarining 
ta'ri£-u tavsifi (5-14-boblar), kitob nazmining sababi (!5-bob) va Mullo 
Abdurahimning ta'rifi (16-bob)kabilar o'rin olgan. Asarning asosiy 
voqealari 17-bobdan boshlanadi. Bu boblarda 1499-1500-yillarda 
Shayboniyxonning Turkistondan Samarqandga qo'shin tortib kelishi, 
Samarqandni bosib olish uchun dastlabki urinishlarining barbod bo'lishi 
va chekinishi, Buxoro viloyatining hokimi Boqi Tarxon va uning qo'shinini 
Dabusiya qo'rg'onida (hozirgi Ziyovuddin yaqinida) qamal qilib Buxoroni 
bosib olishi voqealaridan boshlab, 1506-yilda Xorazmni bosib olib g'alaba 
bilan Buxoroga qaytishigacha bo'lgan voqeylik tarixiylik tamoyili asosida 
badiiy ifoda etiladi. 

497 



Dostonning yozilgan sanasi asarda ko'rsatilgan emas. 
Shayboniyxonning Hirotni egaUashi va o'z nomiga xutba oCqitganligi 
voqeasi «Shayboniynoma»da ifoda etilrnaganligiga ko'ra, uni 1506-1507-
yillarda yozilgan, deyish mumkin. 

Muhammad Solih asaming bosh qahramoni Shayboniyxonni ilohiy 
siymo sifatida haddan ortiq madh etadi. Dostonning to'rtinchi bobida 
ilohiy ne'mat sanalgan so'z ta'rifIga o'rin berilganidan so ~ng, so'zi 
«ishqi jahoni»-yu «g'ayb lisoni» bo'lgan, o'zi «oshiq»-u «orif», 
«Tangrining soyasi» Shayboniyxon madhiga o'tiladi. «G'aybdan oti 
Muhammad bo'l»gan Shayboniyxon, shoirning flkricha, har jihatdan 
yakto. U nafsi ustidan g'olib kelgan zot. Dini iymon yo'lida g'azot 
qiluvchi bu ulug' xonning niyati shariatga ziynat, ahli islomga quvvat 
berishdan iboratdir. Tangri amrini jon qulog'i bilan eshituvchi bu xon 
adolatini ehson bilan namoyon qiladi. Shuningdek, muallif 
Shayboniyxonning Qur'on tilovat qilishi, ilmi-yu hilmi haqida quyidagi 
ehtirosli baytlarni bitadi: 

Suyubon asrag'oni qur'ondur, 
Yugurub quvlag'oni shaytondur. 
Nafsini o'ziga dushman bildi, 
Dushman o'iturmokini fan bildi. 
Nuktasi nuktai qur'oniydur, 
Majlisi - majlisi ruhoniydur. 
Dardmandona chekibon OVOZ, 

Qilsa qur'on o'qimoqni og'oz. 
Yig'latur tengrisevar qullaroi, 
Bog'latur dey kelur yo'llarni. 
Om ahIini ajoyib istar, 
Jabl qilg'onni bag'oyat qi;star. 
Ishi-yu kuchi bori hilm bila, 
So'zi-yu uni bori iIm bila (25-26-b.). 

Muhammad Solih o'z hukmdori ta'rif-u tavsillni yuqoridagi ehtirosli 
baytlarda ifodalash bilan cheklanib qolmaydi. U «Hazrati imom uz­
zamon, xalifat ul-rahmon Shayboniyxonning aqIining ta'rifiduf», «UI 
hazratning tengri inoyat qilg'on ilmining tavsifl., «Ul hazratning 
faqrining bayoni va sulukining dostonidur», «Ul hazratning hilmining 
hikoyatidur», «UI hazratning qur'on o'qurining rivoyatidur», «UI hazrat 
tab'ining maddohligi», «UI hazratning qilichining madhguzorligh, 

498 



«1ibasining sifati», «Hunariarining vasfi» singari qator boblarda 
Shayboniyxonni ko'klarga ko'tarib maqtaydi. Bu ham etmagandek 
dostonning asosiy qismida ham bosh qahramon ta'rifiga tez-tez murojaat 
etiladi. Uning Shayboniyxon haqida: «Podshoh uldur-u andin o'zga, 
Koinot ichra ko'runmas ko'zga» (27-b.) mazmunidagi balandparvoz 
fikrlari muallifning niyati bosh qahramon shaxsiyatini benazir, 0 eta 
ulug' qahramon darajasiga ko'tarishdan iboratligini yaqqol namoyon 
qiladi. Shu bois Muhammad Sollh Shayboniyxon shaxsini ulug'lash 
maqsadida uni ko'proq din-u iymondan so'zlatishga harakat qiladi. 
Jumladan, Xonikaxon va Alachaxonni mag'lub etgan Shayboniyxon 
ularga pand-nasihatlar qiladi. Nafsi ammoraning yetti boshli ilonga 
o 'xshatib , ular: «shavkat», «hasad», (~ah1», «badxo'y»-yomon odat, 
«g'azab», «tull amal» -dunyoga hirs qo'yish, «o'lmoqi xalq ila dag'al.­
xalqqa qo'pol munosabatda bo'lish ekanligini anglatadi. Shuningdek, 
Shayboniyxon mo'g'ul xonlariga inson tanasida mavjud bo'lgan bu ilon­
nafsi ammoraning yo'qotish uchun ko'p riyozat chekish kerakligi 
haqida va'z o'qiydi. Ayni holat Muhammad Solih orzusidagi hukmdorni 
tasvirlash irnkonini hosil qiladi. Shoir Shayboniyxonning juda ko'plab 
xunrezliklar qilganiga guvoh bo'lsa-da, uni darveshtabiat podshoh 
sifatida tasvirlaydi: 

Bordur uI podshohi nekandesb, 
Toshtdin xon-u ichidin darvesh. 
Ichida bo'imasa erdi bu hoi, 
Qoydin o'lg'oy edi zohir bu maqol. 
Ko'p karomate ko'rubmen xondin, 
Ko'p maqolat eshitibmen xondin (207-b). 

«Toshidin xon-u ichidin darvesh» - o'rta asr ijodkorlari orzusidagi 
hukmdor tasviri: Muhammad Solih Shayboniyxon siymosida shunday 
podshohni ko'rishni orzu qiladi. To'g'ri, uning hukmdori haqida bitgan 
balandparvoz baytlarida taxayyulga erk berganligi, mubolag'aviy tasvirlar 
vositasida Shayboniyxonni tarixiy shaxsdan adabiy qahramon darajasiga 
ko'targanligi anglashilib turadi. Biroq ayni holat shoirning 
dostonnavisllkdagi bir usuli sifatida namoyon bo'lganligini unutmaslik 
lozim. Muallif «Shayboniynoma»da qanchalik taxayyulga erk bermasin, 
u hayotiylikdan tamomila uzilib qolmaydi. Zero, ijodkorning tarixiy 
voqealar tasvirida irnkon qadar xolislikka rioya qilishga intilganligi seziladi. 
Doston taratkashlik va biryoqlamalikdan xoli bo'lmasa-da, uning 

499 



ko'pgina o'rinlarida hayotiy haqiqat balqib ko'zga tashlanadi. Bu holat 
shoirning adabiy niyatlaridan biri ko'rgan-kechirganlarini nazmga 
solishdan iboratligida namoyon bo'ladi. Shoir Shayboniyxonni vasf 
etarkan, bir 0' rinda o'sha maqsadini o'quvchiga ayon qiladi: 

Har neki ko'rdum cherikida bir-bir, 
Borchasin nazm ila qildim tahrir (39-b.). 

Muhammad Solih temuriy hukmdorlar haqida fikr yuritganda, 
ularni tahqirlash, mazah qilishga intiladi. Bu bilan shoir dilidagi alamini 
yumshatishga harakat qiladi. Uning Shayboniyxonni ko'ldarga ko'tarib, 
temuriylarni qattiq tanqid qilishi tarixiy haqiqatga nisbatan biryoqlama, 
tarafkashlik bilan munosabatda bo'lganligini dalillaydi. Biroq temuriylar 
inqirozi sabablari bayon etilgan ba'zi o'rinlardagi shoiming fikrlarini 
xolisona qabul qilmaslikning iloji yo'q: 

Bul jamoatki, ko'rarsen holo, 
Tana - timobilan boshlab g'avg'o. 
Ichadurlar kecha - kunduz boda, 
Din-u iymon soridin ozoda. 
Bir - biri bila muxolif borcha, 
Bir - biridin taqi xoyif borcha. 
Atodin bordur o'g'uI noxushnud, 
Atoni o'g'ul etay der nobud. 
Ato ham bordur o'g'uldin bezor, 
O'lturur o'g'lini yig'latib zor (34-b.). 

Temuriy hukmdorlar orasidagi boshbodoqchilik Zahiriddin 
Muhammad Bobuming Movarounnahrda markazlashgan davlat barpo 
etish orzusi bilan olib borgan harakatlarini chi ppakka chiqardi, uning 
yakkalanib qolishiga sababchi bo'ldi. Ota-o'g'il va aka-uka orasidagi bunday 
tarqoq harakatlar toj-taxt kurashlari Shayboniyxonga ancha qo'l keldi. 

Muhammad Solihning dostonnavislikdagi ikkinchi uslubi - ko'rgan­
kechirganlarini bayon qilishi asar bosh qahramonining juda ko'plab 
kirdikorlarini fosh etishga sabab bo'ldi. Ijodkor Shayboniy va uning 
tarafdorlarini ijobiy, temuriylarni esa salbiy qahramon holida tasvirlashga 
harakat qilsa-da, ba'zan o'zi bilib-bilmay tarafdorining haqiqiy 
basharasini ham ochib tashlaydi. Bu holat goh xalq ommasining tilidan 
bayon etilsa, ba'zan Shayboniyxonning turli shahar va qo'rg'onlarni 
qamal qilishida, shuningdek, g'alaba nashidasini surib qilgan 
pastkashliklari tasvirlangan lavhalarda namoyon bo'ladi. Shayboniyxon 

500 



dostondagi dastlabki voqealar tasviridanoq o'quvchida yomon taassurot 
qoldira boshlaydi. Jumladan, u Buxoroni zabt etgach, Boqi Tarxonning 
mol-mulkini talon-taroj qilish bilan cheklanib qolmay, uning o'n ikki 
yoshli nabirasiga ham uylanadi. Dostondagi norasida bir qizchaga nisbatan 
Shayboniyxonning «oshiqona» munosabati tasviri uning sha'niga dostonda 
bitilgan balandparvoz baytlaming maishiy buzuq bu hukmdor bilan 
hech qanday aloqadorligi mavjud ernasligidan dalolat berganday bo'ladi: 

Keldi ulug' onasi xidmatg'a, 
Bir nabira cbekibon bazratg'a. 
VI nabira o'n ikki yoshida, 
Lek yuz tUna oning boshida. 
Aqd etib oni qo'lig'a oldi, 
Naqdi isbqini ko'ngulga soldi. 
VI nabiraning atosi - Barlos, 
Bo'idi Barlosg'a xon qarindosb. 
Bo'idi xon ko'ngli base moyil ango, 
Ko'ksi uzra yosodi manzil ango (44-45-b.). 

Dostonda Shayboniyxon tabiatidagi bunday pastkashlik Samarqandni 
olish arafasida Sulton Alining onasi Zuhrabegimning unga elchi yuborib, 
farosatsizlarcha oshiqlik taklifini bayon etishi va unga javoban o'zini 
g'oyibona «oshiq» sifatida ko'rsatgan. Shayboniyxon shahami qo'lga 
kiritgach, Zuhrabegirnni birovga in'om qilishida, Sulton Alini esa qatl 
etishida ham namoyon bo'ladi. Shuningdek, uning Boburning opasi 
Xonzodabegimga «oshiqi beqaror» bo'lib, Samarqandni uning visoliga 
erishish uchun zabt qilganini pesh qilishi ham o'quvchida yomon taassurot 
qoldiradi. Bu ham yetmagandek Shayboniyxon qayerni qo'lga kiritsa, 
o'sha yerning hukmdorini tahqirlash, mazax qilishda davom etadi. 
Jumladan, u Toshkent hokimi Sulton M$mudxonni asir olib, uning 
oila a'zolaridan yosh qizchani o'z nikohiga oladi. Muhammad Solih 
hukmdorining bu nomunosib qiliqlarini ham xursand bir kayfiyatda, 
katta ehtiros bilan vasf etadi. Shoir yosh qizchaning Shayboniyxon oldiga 
kelishini Sulaymon oldiga kelgan Bilqisga qiyoslaydi. Boshqalarning 
fojiasidan lazzatlanish kayfiyatida bitilgan bu doston kitobxon ko'nglida 
noxush bir manzara, kuchli nafrat ham paydo qiladi. 

Shoir Shayboniyxonni benazir, o'zi orzu qilgan hukmdor sifatida 
tasvirlashga qanchalik harakat qilmasin, uning ko'rgan-kechirganlari tasviri 
ezgu adabiy niyatini arnalga oshirishida mone'lik qiladi. Shu bois, dostonda 

501 



taxayyuJga erk berish (xayolotga tayanish) uslubidan haqqoniy tasvir tam 
yetakchilik qila boshlaydi. Dostonda tarixiy voqelikni boricha tasvirlash, 
unga va tarixiy shaxslarga muallifi munosabatidan qat'iy nazar, 
«Shayboiynoma.ni o'zbek mumtoz adabiyotidagi dastlabki tarixiy -
jangnoma masnaviy bo'lishini ta'min etgan. Dostondagi ana shu yetakchi 
uslubiy jilo Shayboniyning xalq boshiga solgan og'ir kunlarini fosh etishga 
ham irnkon yaratgan. U qaysi bir shahami, qo'rg'onni ololmasa, uni 
uzoq muddat qamal qiladi. Qamalda qolganlaming tinkasini quritib, ochlik 
azobiga giriftor etadi. Buni dostondagijuda ko'plab lavhalar misolida aytish 
mumkin. Avvalo, shuni ta'kidlash o'rinliki, muallif Shayboniyxonning 
harbiy salohiyatini ko'rsatish uchun shahar va qo'rg'on qal'alarini nihoyatda 
baquvvat, uni muhofaza qiluvchilarni esa o'ta tajribali ekanligiga e'tiborni 
qaratadi. Jumladan, dostonda Dabusiya qal'asi quyidagicha tasvirlanadi: 

Voqean qal'a1ari mahkam edi, 
Kinavar xalqi taqi hamdam edi. 
Qal'asi qal'ai Haybar yaoglig', 
Haybari eUari kofar yaoglig'. 
QaI'aning avji Surayyo erdi, 
Tubida xaodaqi daryo erdi. 
Yaoa atrofida jarlar behad, 
O'tmoq andio qututub musta'bad. 
Qush ucha olmas edi jarlaridin, 
Uchsa kechgay edi parlaridin (69-b.). 

Bunda shoir o'sha davrdagi qal'alarning ancha mustahkam 
bo'lganligiga diqqatni qaratadi. Shunday bo'lsa-da, Shayboniyxon bu 
qal' ani zabt etadi. Oqibatda esa: 

Bir tuman xalq qirildi bori, 
Bo'idi zohir sifati qahhori. 
Kim yog'iqsa shahi Shaybooiyg'a, 
Ushbu kun kelgusidur jooig'a (73-b.). 

Muhanunad Solih minglab odamlaming halok bo'lishini o'zining yagona 
«adolat meroni» - Ishahi Shayboniyjeonga qarshi chiqqanligining oqibati, 
deya baholaydi. Unga bo'ysunmaganlar fojialar girdobida qolib, ayanchli 
ahvolda vafot etadi. Masalan, Shayboniyxon Sulton Ali qo'lidan Samarqandni 
tortib oigach, Qorako'l, Qarshi, G'uzor va Kesh kabi shaharlar aholisi 
xonga qarshi isyon ko'taradi. Shayboniyxon bu isyonlami bartaraf etish uchun 
shahar qal'alarini qamal qilish uslubidan foydalanadi. Ikki oy davom etgan 

502 



Qarshi qamali aholi o'rtasida o'lat kelib chiqishi bilan yakunlanadi: 
Tashqari elga g'animat tushti, 
Ichkari elga o'lat yopushti. 
Goh yuz kishi o'idi bir kun, 
Goh o'n kent eli bo'idi bir kun. 
Bo'idi andoq o'latikim davron, 
VI o'latni ko'rub o'idi hayron. 
Iki oykim qabal erdi anda, 
Oz kishi qoldi o'shul qo'rg'onda. 
Qolg'ani ham bori bemor edilar, 
G'ussa-yu g'am qo'lida zor edilar (67-b.). 

Bu holat Samarqand, Andijon, Urganch va boshqa shaharlaming 
aholisi boshiga ham tushadi. 

«Shayboniynoma»dagi Samarqandni Bobur Mirzo qo'lidan tortib 
olish uchun qamal qilinishi voqealari alohida ahamiyatga molik. Unda 
muallif tarixiy voqealarga xolislik tamoyillari nuqtai nazaridan baho 
berishdan tamomila chekingani ko'zga tashlandi. Ijodkor Bobur Mirzo 
va uning tarafdorlarini qora bo'yoqlarda tasvirlash uchun atayin taxayyul 
uslubiga (shoirona erkin fantaziyaga) murojaat etadi. U o'zi shohidi 
bo'lmagan o'ta ayanchli tarixiy voqea-hodisalarni aynan ana o'sha badiiy 
uslubga tayanib shaxsiy aqidalariga uyg'un manzaralar yaratishga muyassar 
bo'ladi. Natijada dostonda badiiy ifodasini topgan Samarqand shayxulislomi 
Abulmakorim hamda Bobur Mirzoning shahar aholisiga murojaati 
shoirning adabiy niyatini yorqin namoyon qilish maqsadida biryoqlamalik 
bilan tasvirlanadi. Avaliga Abulmakorim qamalda qolgan shahar aholisini 
Bobur Mirzodek sulton borligi hamda qal'a devorlarining mustahkamligi 
bilan tinchlantirishga harakat qiladi. Uning tilidan badiiy ifodalangan 
parchalarda esa Muhammad Solih fIkrlari vositasida Shayboniyxonning 
zulm va zo'ravonlikka asoslangan hukmdor ekanligi fosh bo'Jib qoladi: 

Dedi : «Ey xalq, bilinglar tahqiq, 
Kim budur xon Shayboniyg'a tariq. 
Kim bu qo'rg'onni qo'lig'a oisa, 
Fathining ko'sini munda cholsa, 
Bo'lur o'g'lonlaringiz barcha asir, 
Ag'niyo dog'i bo'lur borcha faqir. 
Qo'lungizdin chiqor ayvon-u saroy, 
Foqay-u faqr qilur sizni gadoy. 

503 



Bir labi nong'a bo'lursiz muhtoj, 
Borcha ul xong'a bo'lursiz muhtoj. (78-b.). 

Bunday tasvirlar kitobxon ko'z o'ngida muallifning sodir bo'lgan 
voqea-hodisaga haqqoniy nigoh bilan nazar solganini namoyon qilgandek 
bo'ladi. Biroq shoir keyingi lavhalarda Abulmakorim so'zlaridan 
ta'sirlangan xalqning shahar mudofaasini tashkil etishga astoydil bel 
bog'laganliklarini ularning tilidan masxaraomuz va istehzo bilan tasvirlaydi: 

Olishib qal'ani biz soqlog'ali, 
Solishib qal'ani biz soqlog'ali. 
ltIarimizgacha hosil so'yoli, 
It eti yoyirgo ko'ngul qo'yoli. 
Aogocha soqlag'oli qo'rg'onni, 
Jooig'a yetkuroli ul xonni (80-b.). 

Samarqand ayni pishiqchilik paytida qamal qilinadi. Ona-yer 
saxovatidan tamomila uzilib qolgan shahar aholisi bu davrda katta oziq­
ovqat zahirasiga ega emasdi. Dostonda tasvirlanishicha, o'sha yili qovun va 
uzum juda mo'l bo'lgan. Shoir uzumning surxak, la'li yakdona, bedana 
kabi navlari tasviriga e'tiborni qaratadi. Anorlar qizarib kelganda, 
qo'rg'ondagi aholining holi ancha yomonlashib qoladi. Ayni holat 
Muhammad Solih va uning hukmdoriga xush yo qadi. Shu bois shoir 
tasviridagi tabiat go'zalliklari kitobxonga zavq uyg'otmaydi, aksincha, 
Shayboniyxon tilidan badiiy ifoda etilgan quyidagi baytlar uning g'azabini 
qo'zg'aydi: 

Bizga yo'q hech tarafdin tashvish, 
Qabomoqdin base yo'q yaxshiroq ish. 
Toshqori meva-yu oshliq bisyor, 
Hama lashkarga kerak bor tayyor (88-b.). 

Shayboniy qo'shinlari Samarqand qal'asini ishg'ol etish uchun bog'­
rog'larga qiron keltiradi. Mevalari pishib turgan daraxtlar tomiriga bolta 
urilib, ulardan norvonlar yasaladi. Bunday mudhish manzaralarning 
guvohi bo'lgan shoir ba'zan tutaqib ketadi. Uning shoirona qalbi larzaga 
keladi, nochor ahvoldagi el-ulusga achinganday bir kayfiyat girdobida 
qoladi. Shahar aholisining XOf-U zor, talon-taroj bo'lgani va ochlik 
azobiga giriftor etilganiga achinadi. Shunday bo'lsa-da, ijodkor o'z 
hukmdori va uning lashkarini qoralay olmagani uchun ham bunday 
mudhish voqealarning sababkori shu bog'-rog'larning egalari ekanligini 
ta'kidlashga majbur bo'ladi. Uning fikricha, bu yerlaming sohiblari 

504 



I 

I 

f 

o'ta xasis odamlar. Chunonchi, ular yerga tushib yotgan olmani qullariga 
olishini ta'qiqlaydilar. Hatto, bir bemor o'z ehtiyoji uchun bir anor 
olishni xohlasa, unga qo'pol muomalada bo'ladilar. Oqibatda nafs ularga 
hujum qiladi. Bog' egalari Tangrining bunday shim ne'matlaridan 
mahrum etiladi. Ko'rinadiki, Muhammad Solih sodir bo'lgan tarixiy 
voqealarga o'z munosabatini bildirib, kitobxonni o'z fikrlariga 
ishontirishga harakat qiladi. Biroq shoirning olti oy davom etgan azob­
uqubatlar, qahraton qishda jon saqlash imkoniyatiga ega bo'lmagan 
minglab muhtoj-u himoyasiz kishilaming halok bo'lishini ehtiros bilan 
tasvirlashi kitobxonni uning bunday fikrlariga alam va anduh bilan 
munosabatda bo'lishga majbur qiladi: 

Chun Samarqaod bu oav' o'idi xarob, 
Bo'idi ko'p qaht bo'lurg'a asbob. 
Kuz bu oav' erdi u1usoiog holi, 
Yozg'a shahr o'idi u1usdao xoli. 
Qish qotig' kedi-yu ko'p yog'di qor, 
O'idi och-u yaloog'och el bisyor. 
Ko'chalar bo'idi o'lukdio mamiu, 
Shahar bo'idi yigrudek usru (I21-b.). 

Muhammad Solih shahar ko'chalari o'likdan to'lib ketgani, ularga 
na kafan, na tobut, na tuproq topilganini, jonsiz tanlar e'zoz 
qilinmagani-yu, ularga janoza o'qilmaganini ham yuqorida 
kuzatilganidek tantanavor uslubda badiiy ifoda etadi. Bunday mudhish 
voqeaning guvohi bo'lgan osmon ko'z yosh to'kib, ko'cha-ko'yda 
yotgan murdalami yuvadi. Keyinchalik yoqqan qor esa ularni kafanga 
o'ragan bo'ladi: 

Avvalo bir oecha yog'di yomg'ur, 
Tomdi ko'kniog yoshi muldur-muldur. 
Yuvdi uI qaht oro o'lg'oolarni, 
Shahr aro ev-eli bo'lg'oolaroi. 
Yog'di yomg'ur so'ogidin muncha qor, 
Kim, o'luklarga qilib mehr izhor. 
Borchasin kO'mdi-yu qildi pinhoo, 
EI ko'zidio kim erur eodi yomoo (124-b.). 

Muhammad Solih faqat Samarqand shahri qamali tasvirida emas, 
boshqa shahar va qo'rg'onlarning qal'alari Shayboniyxon tomo,nidan o'rab 
olinishi lavhalarida ham o'sha badiiy uslubiga sodiq qoladi. Masalan, u 

505 



Shayboniyxon Urganchni qamal qilganda Husayn Boyqaro kengash 
chaqirgani, o'z holini bayon qilib aytgan so'zlari va temuriyzodalaming 
xatti-harakatlari tasvirida xayolot o1amiga beriladi. Qamalda qolgan shahar 
aholisining fojiali qismatini ehtiros bilan tasvirlaydi. Ochlik azobidan jon 
saqlash ilinjida qo1gan kishilar it va eshak etini eyishga majbur bo'lishadi: 

O'zga qo'rg'onda o'la boshladi el, 
It etiga o'luka boshladi el. 
Eshak-u it eti doru bo'ldi, 
Davr qo'rg'onda bu tavr evruldi (309-b.). 

Bunday o'ta dahshatli voqealarga ko'p guvoh bo'lgan shoir loqaydlik 
va beparvolik bilan ko'rgan-kechirganlari tasvirini davom ettiradi. Shahar 
aholisining hatto o'lgan odamning go'shtini yeyishga majbur bo'lgani 
ijodkorga jiddiy ta'sir kO'rsatmaydi. Muhammad Solih bu hodisani 
shunchaki ochIikdan qutilish yo'Ii, deya baholaydi: 

Yedilar yoshg'ina o'g'loolarni, 
Ju'dio qutqaribon joolarni (3l3-b.). 

Shayboniyxon va uning tarafdorlari qamal va xalqni o'ldirish 
bilan chekianib qolmaydi. Ular zabt etgan yerlarini talon-taroj 
qiladi, xotin-qizlarni tahqirlaydi, ularning sha'niga isnod keltiradi. 
Muhammad Solih hukmdorining bu xatti-harakatlarini qanchalik 
oqlashga urinmasin, dostonning juda ko'p o'rinlarida uning 
zolimligini fosh etib qo'yadi. «Maqtash» bahonasida 
Shayboniyxonning haqiqiy basharasini badiiy aks ettirish yo'lidan 
boradi. Adolat bilan aytganda, Muhammad Solihning bundan 
boshqa chorasi ham yo'q edi. Dostonning mana shu xususiyatlari 
uning mumtoz adabiyotdagi mavqeini belgilashda asosiy mezon 
bo'lib xizmat qiladi. 

«Shayboniynoma» biryoqlamalik va tarafkashlik mahsuli sifatida 
vujudga keigani bois doston tanqidiy nuqtai nazardan o'rganishga Ioyiqdir. 
Unda o'niab shayboniyzodalar va temuriylarning nomiari keltiriladi. 
Hayoti ma'lum yillarining jang-u jadallarda kechishi shoir ijodining 
g'oyaviy-badiiyatiga ham o'z nuqsini urgan ko'rinadi. Buni birgina ikki 
sulolaga oid hukmdorlar nomlarining dostonda ro'yxatsimon qaydlar 
holida keitirilishida ham ko'rishimiz mumkin. Asarda tasvirdan ko'ra 
bayonchilikning ustun qo'yilishi, uning ishtirokchilari badiiy siymosini 
kitobxon ko'z o'ngida yetarli gavdalantirish imkonini bermaydi. Biroq 
ayrimlari aytilgan muiohazalar shoir badiiyat qoidalariga yetarlicha 

506 



e'tibor qilmagan, deya xulosa chiqarishga asos bo'lolmaydi. Dostondagi 
qal'alar, Samarqand atrofidagi bog'-rog'lar tasvirida shoir tashbeh, 
tashxis, talmeh, sifatlashlardan mahorat bilan foydalanadi. Dostonning 
ayrim o'rinlarida shoirning badiiy salohiyatini ko'z-ko'z etuvchi baytlar 
mavjud bo'lsa-da, undagi mazmun, chin insoniylikka xos bo'lmagan 
g'oyalar tasviri o'quvchining nafratiga sazovor bo'ladi. Jumladan, 
Toshkent hokimi Sulton Mahmud Xonikaxon mag'lub etilganda, UlUng 
eng kichik qizi Shayboniyxonga tortiq etiladi. Muhammad Solih 
dostonning mana shu lavhalarida o'sha norasida pok qizchaning 
mubolag'aviy tasvirini keltiradi: 

Dedilar: «Borchasidin zeboroq, 
Husn ichra borchasidin ra'noroq. 
Yosh bila dog'i kichikroq boridin, 
Baxt ila bori biyikroq boridin. 
Bor emish xong'a munosib mohi, 
Ul sanamlar arosida shohi. 
Sarv oning qomatidin sharmanda, 
Zulfiga anbari sor banda. 
Munfail ko'zlaridin ohuyi chin, 
lehi qon bog'ladin g'amdin miskin. 
Chin mo'g'ulchin ul erur olamda, 
Yo'qtur ul tavr bani odamda. 
Na Xito mulkida andoq topilur, 
Na Xo'tan shahrida ul nay kelur. 
Lo"bati chin degonning o'zidur, 
Surati chin degonning o'zidur. (219-220 b.). 

Shoirning tasvir jarayonida mubolag'a badiiy san'atiga ko'proq 
murojaat etganligi yaqqol ko'zga tashlanadi. Ayni choqda o'sha 
qizchaning husn va «baxt»da yaktoligi «kichikroq» va «biyikroq» 
so'zlarini qarshilantirish bilan muayyanlashtirilgan. Keyingi 
baytlarda shoir muddaosini amalga oshirishda husni ta'lilga murojaat 
etiladi. Sanamlar orasida shoh bo'lgan bu qizning qomatidan 
sarvning qomati uyaladi. Uning shahlo ko'zlari oldida Chin 
ohusining ko'zlari xijolat chekadi. Ko'rinadiki, shoir yuksak badiiy 
salohiyat sohibi sifatida qahramonlar siymosini kitobxon ko'z 
o'ngida yorqin gavdalantirishga harakat qiladi. Biroq bu holat 
dostonning ba'zi lavhalaridagina kuzatilgani, shunda ham o'quvchi 

507 



ko'z oldida ta'riflanayotgan qahramon siymosidan ko'ra 
Shayboniyxonning maishiy buzuqligi ko'proq namoyon bo'lishi 
bois undagi badiiyat o'z kuchini yo'qotganday tuyuladi. Biroq 
yuqorida ta'kid etganimizday bunday g'ayri insoniy harakatlar 
Muhammad Solihning ham qalbiga u qadar xush yoqmagan. U 
ham «aytsam tilim kuyadi, aytmasam dilim» qabilida ish tutib, 
o'sha ayanchli manzaralarning mubolag'aviy tasvirini berish bilan 
qalbiga taskin-tasalli bergan ko'rinadi. Ayni holatni ijodkor juda 
ko'p murojaat etgan qarshilantirish san'atiga murojaat misolida 
ham kuzatish mumkin: 

Toshqori chu meva bisyor o'ldi, 
Ichkori xalq dilatkor bo'idi. 
Toshqori meva sarosar pishti, 
Ichkori ochlig'idin el shishti. 
Oqibat qolmadi nomus elga, 
Bo'idi g'avg'o-yu g'alomus elga. 
(Samarqand qamali, 92-b.). 

Umuman olganda, «Shayboniynoma» o'zining sodda va rayon uslubda 
yozilganligi, o'ziga xos badiiyati bilan XVI asr o'zbek mumtoz adabiyotida 
yaratilgan adabiy asarlardan ajra1ib turadi. U o'z davri o'zbek adabiy tilining 
muhim yodgorligi bo'lishi bilan ham ahamiyatlidir. Asar ijodkori 
dunyoqarashining murakkabligi, tarixiy voqealar va tarixiy shaxslar tasvirida 
taratkashlik, biryoqlamalik unsurlarining ko'pligidan qat'iy nazar, uning 
juda ko'plab lavhalari tarixiy haqiqatni tiklashga imkon yaratadi. Dostonning 
ayni jihatiari uning adabiy-tarixiy qimmatini oshirishga xizmat qiladi. 
Shuningdek, «Shayboniynoma» - tarixiy-jangnomaning mumtoz 
adabiyotimizdagi ilk namunasi bo'lishi bilan ham katta ma'naviy-badiiy 
ahamiyatga molikdir. 

Mavzuni mustahkamlash ochun savollar 
l.Muhammad Solih hayoti va ijodi haqida ma'lumot beruvchi 

manbalar qaysilar? Ularda tilga olingan qayday ma'lumotlar shoir hayoti 
va ijodini o'rganish uchun muhim ahamiyat kasb etadi? 

2. «Shayboniynoma» dostonining nashrlari haqida so'zlang. 
3. Shoirning otasi Amir Nur Saidbek taqdiri haqida nimalarni bilasiz? 
4. Muhammad Solihning yoshlik yillari haqida gapirib bering. 
5. Uning Shayboniyxon xizmatini ixtiyor etgandan keyingi hayoti 

508 



haqida qanday ma'lumotlarga egasiz? 
6.Muhammad Shayboniyxonga bag'ishlab yozilgan adabiy, tarixiy 

asarlami sanab bering. 
7. «Shayboniynoma»ning tuzilishi, yozilishi tarixi haqida nimalar bilasiz? 
8. Dostonda Shayboniyxon obrazi qanday tasvirlangan? Fikrlaringizni 

dalillarga tayanib isbotlashga harakat qiling. 
9. Shoir temuriy shahzodalarning badiiy tavsifida nimalarga ko'proq 

e'tibor beradi? 
10. Shoiming «Shayboniynoma»ni ijod etishdagi ko'zga yaqqol 

tashlanib turuvchi badiiy uslubi haqida gapirib bering. 
11.Shayboniyxon Sulton Ali Mirzo ixtiyoridagi Samarqandni o'z 

tasarrufiga o'tkazganda, Movarounnahr-u Xurosonning qaysi 
shaharlarida xalq qo'zg'olonlari bo'lib o'tdi? 

12. Dostonda tasvirlangan shahar va qo'rg'onlarning qamal qilinishi 
lavhalari haqidagi mulohazalaringizni bayon qiling. 

13. Asarning badiiyati, o'zbek mumtoz adabiyoti tarixida tutgan 
o'rni haqida nimalar deya olasiz? 

Mavzuga oid tayanch tushunchalar 
AIisher Navoiy «MajoIis un-nafois». Zahiriddin Muhammad 

Bobur «Boburnoma». Zayniddin Mahmud Vosifiy «Badoye' ul­
vaqoye'». Xondamir «Habib us-siyar». Hasanxoja Nisoriy 
«Muzakkir ul-ashob». Somiy «Tuhfai Somiy». Mirza Haydar 
«Tarixi Rashidiy». Lutf Alibek Ozar «Otashkada». Herman 
Vamberi. P.M.Melioranskiy. Nasrullo Davron. Ergashali 
Shodiyev. Amir Nur Saidbek. Abu Said Mirzo. Husayn Boyqaro. 
Abdurahmon Jomiy. Muhammad Shayboniyxon. Mullo Shodiy 
«Fathnomai xoniy». Kamoliddin Binoiy «Shayboniynoma», 
«Futuhoti xoniy». Ro'zbexon «Mehmonnomai Buxora». 
«Tavorihi guzida - nusratnoma». Xonikaxon. Alachaxon 
Abulmakorim. Chin So'fi. 

Adabiyotlar 
l.Alisher Navoiy. Majolis un-nafois. Mukammal asarlar to'plami. 

20 tomlik, 13-jild. Toshkent: «Fan», 1996. 
2. Zahiriddin Muhammad Bobur. Bobumorna. Toshkent: «Fan»-1960. 
3. Ibrohimov A. XVI asr o'zbek adabiyotining asosiy xususiyatlari. 

Toshkent: «Fan», 1976. 

509 



4. Mallayev N. O'zbek adabiyoti tarixi. Toshkent: «0 'qituvchi», 
1976, 609-633-betlar. 

5. Nisoriy Hasanxoja. Muzakkiri ahbob. Toshkent: A.Qodiriy 
nomidagi xalq merosi nashriyoti, 1993. 

6. Muhammad Solih. Shayboniynoma. Toshkent: G' .G'ulom 
nomidagi Adabiyot va san'at nashriyoti, 1989. 

7. O'zbekadabiyoti tarixi. 5 tomlik, 3-tom. Toshkent: «Fan., 1978, 
88-104-betlar. 

8. O'zbekadabiyoti. Ko'p tomlik. 3-tom O'zDBAN. Toshkent, 1959,803 bet. 

510 



XIV - BOB 
XOJA - HIKOYANA VIS ADIB 

14.1. Xoja va uning adabiy merosining o'rgaoilisbi tarixi 

Xoja taxallusi bilan ijod qilgan ulug' mutafakkir adib va shoir Ibodulla 
Sayyid Podshoxoja ibn Abdulvahobxoja o'zining muhim ijtimoiy-siyosiy, 
axloqiy-ta'limiy mazmunda bitilgan kichik nasriy hikoyalari bilan shuhrat 
qozongan yirik ijodkordir. Adibning hayoti va ijodiy faoliyati haqida 
uning o'z asarilari «Mifioh ul-ad!» va «Gulzol» hamda XVI asr adabiy 
hayot oynasi bo'lgan Hasanxoja Nisoriyning «Muzakkirul-as'hob» 
tazkirasida ma'lumot keltiriladi. 

Kichik nasriy hikoyalardan tashkil topgan «Mifioh ul-ad!» «<Adolat 
kaliti»), «GuIzor» singari asarlar hamda «Maqsad ul-atvol'» nornli pand­
nasihat mazmunidagi doston ijod etgan bu ulug' so'z san'atkorining 
hayoti va ijodiy faoliyati asosan XX asming birinchi yarmidan o'rganila 
boshlandi. Bu boradagi dastlabki izlanishlarni taniqli adib va 
adabiyotshunos oHm Abdurauf Fitrat boshlab berdi. Xojaning hayoti va 
ijodiy faoliyati haqida nornzodlik dissertatsiyasini yozgan olima Marg'uba 
Mirzaaxmedova bu haqda quyidagi mulohazalarini bayon etadi: «Fitrat 
tomonidan «Mifioh ul-adl» hikoyalarining nashr etilishi Xoja ijodini 
o'rganish va unga dastlabki qiziqish boshlanishidan darak beradi» 
(Mirzaaxmedova M. Xoja. Toshkent: «Fan, 1975, 5-b.). Tadqiqotchi A. 
Fitrat, N .Mallayev, V.Zohidov, S. Qosimov singari 
adabiyotshunoslaming bu boradagi izlanishlarini ilmiy jihatdan tahlil 
qiladi. A.Fitrat «O'zbek adabiyoti namunalari» (Toshkent - Samarqand, 
1928) majmuasida «Mifioh ul-adl»dan sakkizta hikoyaga o'rin beradi. 
Biroq olim asar noma'lum qalarnkash tomonidan ijod etilganligini 
e'tirof etadi. Shuningdek, u «Mifioh ul-ad!»ning yozilgan davrini XIV 
asr sifatida ko'rsatadi. Bu fIkr keyingi yillarda nashr etiigan majmualarda, 
hatto taniqli sharqshunos oHm E.E.Bertels tadqiqotlarida ham o'z 
hukmronligini saqlab qoladi (Qarang: O'sha kitob. 3-12-
b.).Adabiyotshunos V.Zohidov Xoja va uning asarlari haqidagi 
maqolalarida «Miftoh ul-adl» XVI asming taniqli adibi Xoja tomonidan 
Shayboniyxonning o'g'li Muhammad Temur Sultonga bag'ishlab 
yozilganligini ma'lum qiladi (Zohidov V. «Mifioh ul-adl» va «GuIzor» 
haqida. «O'zbek adabiyoti tarixidan (mualliflarning maqolalar to'plami). 

511 



Toshkent, 1961). Shuningdek, olim S.G'aniyeva bilan hamkorlikda har 
ikkala asardan namunalarni nashr ettirdi (Poshshoxo'ja. «Miftoh ul­
ad\» va «Gulzor»dan. Toshkent, 1962.). Adibning hayoti va faoliyatiga 
oid mavjud fikrlarga aniqlik kiritish adabiyotshunos A.lbrohimovning 
ilrniy izlanishlarida ham ko'zga tashlanadi. Tadqiqotchi «Xoja hayoti va 
ijodi haqida ba'zi ma'lumotlaf» «(O'zbek tili va adabiyoti» jurnali, 1965 
yil, 4-son)nomli maqolasida Hasanxoja Nisoriy adibning o'g'li ekanligini 
keltirilgan asosli dalillar bilan isbotlaydi. Xojaning hayotiga doir 
birmuncha mufassalroq ma'lumotlar Ismoil Bekjonning «Shoir va davlat 
arbobi» «(O'zbekiston adabiyoti va san'ati» haftanomasi. 1991 yil 15 
mart) nomli maqolasida uchraydi. 

Ulug' adib va shoir, zamonasining yirik davlat arbobi bo'lgan 
Xojaning hayoti, ijodiy merosining o'rganilishi tarixidan ayon bo'ladiki, 
bu borada adabiyotshunosligimiz oldida yechimini kutib turgan 
muammolar hali juda ko'p. Avvalo, adib asarlarini to'la holda qayta 
nashr etish davrimizning kechiktirib bo'lmaydigan vazifalaridandir. 
Shuningdek, adibning ijodiy merosi yuqorida nomlari keltirilgan qator 
maqolalar va M.Mirzaaxmedovaning risolasida ham adib hikoyalari 
davr mafkurasi nuqtai nazaridan tahlil jarayoniga tortilganligini 
unutmaslik lozim. Bulardan tashqari, ularda ilohiy-irfoniy mazmunda 
bitilgan hikoyalarni tahlil etishdan ochiq-oydin voz kechilganligi ko'zga 
yaqqol tashlanadi. Aytilganiarni inobatga olib, biz ham mavjud manbalar 
asosida ijodkorning hayoti va ijodi haqida fikr yuritishga harakat qildik. 

14.2. Adibning bayoti va faoliyati 

Podshohxoja 1480-yilda Xurosonning Niso viloyatida zamonasining 
yetuk ziyolilaridan bo'lgan, turkiy va fors-tojik tillarida dilbar she'rlar 
hamda nasr namunalarini ijod etgan Abdulvahobxoja binni Sulaymonxoja 
oilasida dunyoga keladi. Manbalarda ma'lumot berilishicha, bu kishining 
shajarasi turk mashoyixlaridan Zangi otaga, undan esa Ahmad 
Yassaviyning ustozlari Arslonbobga borib taqalgan. Abdulvahobxoja 
Bug'raxonning qizi Anbar onaga uylangan va Niso viloyatida istiqomat 
qilgan. Uning «Orif» taxallusi bilan ijod qilganiigi ilohiy va irfoniy 
ilinlardan yaxshi xabardor bo'lganligidan dalolat beradi. 

Oila muhiti Podshoxojani ilmga havasinijuda erta uyg'otgan ko'rinadi. 
Ma'lumotlarga ko'ra, u dastlab otasi qo'lida, keyinchalik Niso va Marv 

512 



madrasalarida tahsil oladi. Fozil kishilar xonadonida tarbiya topgan 
Podshoxoja adabiyot bilan birga fiqh, tasavvuf, riyoziyot va handasani 
puxta o'rganadi. Uning yoshlik yillari Husayn Boyqaro saltanatining 
tobora inqirozga yuz tuta boshlagan davriga to'g'ri keladi. Tarixdan 
ma'lumki, Badiuzzamon Mirzoning o'g'li qat! etilgandan so'ng (1497 
yil oktabr) ota-o'g'il, aka-ukalar o'rtasidagi adovat yanada alangalanadi. 
Badiuzzamon Mirzo va uning tarafdorlari bo'lgan temuriy shahzodalar 
otalariga qarshi qilich qayrab jang maydoniga otlanadilar. Bu davrlarda, 
aniqrog'i, 1496-yildan Podshoxoja rasmiy lavozimlarda faoliyat ko'rsata 
boshlaydi. U Niso va Obivard hokimi Kepak Mirzo (asli ismi Muhammad 
Muhsin Mirzo) tomonidan vaqf mulki hisob-kitoblarini yurgizuvchi 
- sadrlik lavozimiga tayinlanadi. Podshoxojaning bu muhim vazifaning 
necha yil davomida ado etib kelgani haqida ma'lumotlarga ega emasmiz. 
Biroq tarixiy voqealarga tayanib shuni aytish mumkinki, yosh shoir 
bu faoliyatini uzoq yillar davom ettirgan emas. Shayboniyxon 1507-
yilda Hirotni o'z tasarrufiga o'tkazgach, Kepak Mirzo hamda Abumuhsin 
Mirzo Mashhad yaqinidagi mavzelardan birida Shayboniyxonning o'g'li 
Temur Sulton va Ubaydulloxon tomonidan asir olinib qatl etiladi. 
Shuningdek, bu ikki shahzodaning yaqinlari ham shu davrda yo asir 
olingan, yo o'ldirib yuborilgan. Xoja 1500-yildanoq temuriylarga xizmat 
qilishni to'xtatgan ko'rinadi. 1508-yilning aprel oyida Shayboniyxon 
Movarounnahrga qaytayotib, Nisoda to'xtaydi va Hirotdan Muhammad 
Solihni chaqirtirib, uni shu viloyatning hokirni etib tayinlaydi. Bu davrda 
Podshoxoja yetuk shoir va adib sifatida ancha tanilgan edi. Shayboniyxon 
unga Durun nohiyasining hokimligini ishonib topshiradi. 1508-1510-
yillarda adib Valiahd Temur Sultonga bag'ishlangan «Miftoh ul-adl» 
nornli asarini yozadi. 

1510-yilda Muhammad Shayboniyxon Hirotni Ismoil Safaviy 
qo'shinlariga jangsiz topshirib, mustahkam istehkom sifatida Marvga 
chekinadi. U yaqin atrofdagi hokimlar, jurnladan, Xojani o'z oldiga 
chaqiradi. Shu yilning 10-dekabrida esa u qurshovda qolib, fojiali o'lim 
topadi. Ubaydulloxonning o'z vaqtida yetib kelishi Xoja, 
Shayboniyxonning boshqa a'yonlari va ichkilarini o'limdan qutulib 
qolinishiga sabab bo'ladi. 

Bu mudhish voqealardan keyin, Xoja bir muddat Samarqandda, 
1513-yilning oxiridan Buxoroga kelib yashay boshlaydi. 1514-yilgacha u 

513 



Temur Sulton, keyinroq Ko'chkunchixon xizmatida bo'ladi. 1515-1516-
yillardan e'tiboran esa u Karmana hokimi lonibek Sulton xizmatida 
sadrlik lavozimida faoliyat ko'rsata boshlaydi. lonibek Sulton Xojaning 
halol va pok insonligiga amin bo'lgach, unga sadrlikka qo'shib eshik 
og'oligi lavoz~mini ham beradi. Adibning bu davrdagi hayoti birmuncha 
osoyishta kechadi. Shu bois u Nizomiy Ganjaviyning «Panj ganj»iga 
javoban lonibek Sultonga bag'ishlangan «Maqsad ul-atvor» dostonini 
yozadi. Ma'lumotlarga ko'ra, shoir Karmanadagi siyosiy barqarorlikka 
ishonib xamsa yozish fikrida ham bo'lgan. Biroq davlat ishlari, harbiy 
safarlar ijodkoming bu orzusini amalga oshirishga imkon bermagan. 

1529-yilda lonibek Sulton vafot etadi. Shu yilning yozida 
Ubaydulloxon Xojani sadrlikka ishga oladi. Kuzda esa u Hirotni qamal 
qiladi. Shahar aholisi bilan har ikkala tomonning manfaatlarini ko'zlab 
sulh tuzishga erishgani uchun Ubaydulloxon adibni shahar 
shayxulislomligi va Abdul1a Ansoriy mozori shayxligiga tayinlaydi. 1533-
yilda Ubaydulloxon bosh xonlikni qabul qilgandan so'ng, Xoja Buxoroga 
kelib, sadri a'zamlik mansabiga ko'tariladi. 1534-yilda Ubaydulloxon 
Xurosonga navbatdagi zafarli yurishini amalga oshiradi. U Nishopurga 
kelganida, katta harbiy yig'in o'tkazadi. Mashvaratda 1526-yildan beri 
Balx viloyatini idora etayotgan Kistan Qaro ibn lonibek ham ishtirok 
etadi. U otasi lonibek Sulton huzurida ko'p yillar faoliyat ko'rsatib, 
davlatni idora etish borasida katta tajribaga ega bo'lgan Podshoxojani 
Balxga yuborishni Ubaydulloxondan iltimos qiladi. Shundan so'ng Xoja 
Balxda avval sadrlik, ko'p o'tmay shayxulislomlik vazifasini bajaradi. 
U bu shaharda o'ziga xos adabiy muhit tashkil etishga harakat qiladi. 
Ma'lumotlarga ko'ra, 1539-yili Kistan Qaroi Odilga bag'ishlab «Layli 
va Majnun»dostonini, «Gulzor» asarini yozadi. 1543-yilda Balx hokimi 
Kistan Qaro ruhiy kasallikka chalinganidan keyin, Xoja o'z vazifasidan 
kechib, ijod bilan mashg'ul bo'ladi. Adib 1566-1567- yillarda Buxoroda 
vafot etadi va Bahouddin Naqshband maqbarasi yoniga dafn qilinadi. 

14.3. «Miftoh ul-adl» va «Gulzor»dagi hikoyalar tahlili 

Xojaning «Mifioh ul-adl» va «Gulzor» asarlari XI asrdan o'ziga xos 
an'ana tusini olgan pand-nasihat ruhida yozilgan badiiyat namunalari 
turkumiga mansubdir. Turkiy yozma nazm namunalarida bu hodisa (ya'ni 

514 



pandnoma asariar yaratish an'anasi) ilk bor Yusuf Xos Hojibning 
«Qutadg'u bilig» dostonida qahramonlarning o'zaro suhbatiga tayanish 
uslubida o'z ifodasini topgan. Ahmad Yugnakiyayni yo'nalishni muayyan 
voqealar tizimiga ega bo'lrnagan «Hibat ul-haqoyiq» dostonida hadislar 
asosida badiiylashtiradi. Alisher Navoiyning «Hayrat ul-abror» dostonida 
o'quvchiga pand-nasihat berish maqolat va she'riy hikoyalar, «Lison 
ut-taYl')da esa Hudhud hamda masnaviyda ishtirok etadigan boshqa qushlar 
tilidan so'zlangan hikoya va masallar tarzida amalga oshiriladi. Xojaning 
kichik nasriy hikoyalardan tarkib topgan «Miftoh ul-adh) va «GuIzor» 
asarlari ko'proq fors-tojik adabiyotining taniqli namoyandalari 
Kaykovusning «Qobusnoma» , Shayx Sa'diy Sheroziyning «Guliston», 
«Bo'ston», turkiy mumtoz adabiyotning eng yirik vakili, ulug' 
mutafakkir adib Alisher Navoiy «Mahbub ul-qulub» asarlariga o'xshab 
ketadi. Sa'diy Sheroziyning «Guliston» asari XIV asr ijodkori Sayfi 
Saroyi tarafidan «Gulistoni bit-turkiy» nomi bilan erkin-ijodiy tatjima 
qilinishi uning musulmon mintaqa xalqlari orasida ancha shuhrat 
topganligidan dalolat beradi. Bunday kichik nasriy hikoyalar ijod etish 
an'anasi Xoja davriga qadar Nosiruddin Rabg'aziyning «Qisasi 
Rabg'uziy» asarida ham ma'lum ma'noda uchrashi kuzatiladi. 
Ko' rinadiki, Xoja o'ziga qadar vujudga kelgan boy adabiy an'anadan 
ilhornlanib, ixcham hikoyalarini ijod etishga kirishadi. Ayni holat adib 
hikoyalari qahramonlari sifatida tanlangan Iskandar, Doro, 
No"shiravon, Sulton Mahmud, Sulton Malikshoh, Bahrom Go'r 
kabilarning XVI asrga qadar badiiy adabiyotda tarixiy shaxslikdan 
allaqachon badiiy timsol darajasiga ko'tarilganligi, ular haqidagi xalq 
og'zaki ijodida mavjud bo'lgan turli hikoya va rivoyatlar mumtoz 
ijodkoriar qalamida sayqallanib, voqealar tizimga aylanib qolganligini 
ham tasdiqlaydi. Shuningdek, Xoja o'sha kichik nasriy yaratmalarida turll 
ijtimoiy tabaqaga mansub bo'lgan kishilar: shohlar, vazirlar, amaldoriar, 
ruhoniylar, olimlar, hunarrnandlar, dehqonlar, cho'ponlar, darveshlar, 
o'g'rilar, bezorilar qiyofasini yaratadi-ki, bu holat ham an'ana tusini 
olishga ulgurganligi ayon haqiqatdir. 

«Miftoh ul-adl», «GuIzor» asarlarining ko'plab qo'lyozma nusxalari 
bir kitob holatida muqovalangan shaklda bizgacha yetib kelgan. Shu 
bois «Miftoh ul-adl» «Gulzor»ning tarkibi sifatida talqin qilinib kelinadi. 
Ulardagi inazmun va uslubning uyg'unligi shunday xulosaga kelishga 

515 



asos bo'lgan. Biz «GUlzOl» hamda «Miftoh ul-adl» asarlarining o'ziga 
xos xususiyatlarini M. Mirzaaxmedovaning fikrlariga tayanib yoritishga 
harakat qilamiz (Bu haqda mufassal ma'lumot uchun qaralsin -
Mirzaaxmedova M. Xoja. Hayoti va ijodi. Toshkent: «Fan», 1975, 35-
59-betlar). 

«Gulzo~> kichik muqaddima, kitobning tasnifi va ta'lifi bobi hamda 
davlatni boshqarishda insofva adolat bilan ish ko'rish, raiyatga munosabat, 
axloq-odob masalalariga bag'isWangan qirqqa yaqin hikoya to'plamlaridan 
tashkil topgan. Asar yagona voqealar tizimiga ega emas. Asarda hikoyalardan 
tashqari bir qancha qit'a, ruboiy, masnaviy, g'azal va boshqa janrdagi 
kichik she'riy parchalar mavjud. Kitob so'ngida she'riy xotima berilgan. 

«Gulzo~> asaridan o'rin olgan nazmiy parchalar Xoja hikoyalarida 
ilgari surilgan g'oyaviy mazmunni muayyanlashtirish, qissadan hissa 
chiqarishga xizmat qildirish maqsadida bitilgan. 

«Miftoh ul-adl» o'n besh bobdan iborat bo'lib, unda olirnlar, odil 
sultonlar, zolim podsholar va diyonatsiz beklar, hukmdorlarga mute' 
bo'lmoqlik, shohlarning beklar va vazirlar bilan mashvarat qilmoqlari, 
hukm chiqarmoq bayoni singari mavzulardagi ijodkorning mulohazalari 
hadislarga tayanilgan holda keltiriladi, ana o'sha ftkrlar tasdig'i uchun turli 
hikoyalarga o'rin beriladi (l-7-boblar). Bularorasida «Iskandar va Mag'rib 
sulton», «Iskandar va Dora», «Sulton Mahmud, vazir va ikki boyqush», 
«Sulton Mahmud G'aznaviy va Ayozi Xos», «Bahram Go'r, uning vaziri 
Rostiravshan va cho'pon», «Mahmud G'aznaviyva tohbul ilm», «No'shiravon 
va Ozarbayjon begi», «Mo'min podshoh va tundagi o'g'rilw> singari asar 
tadqiqotchilari tomonidan shartli nomlangan hikoyalar muhimdir. 
To'plarnning 8-15- boblarida da'vo qilmoq, ont ichmoq, o'g~rilik, zino 
haddi, quzb haddi, ta'zir haddi, g'azot haddi, sayd qilmoqning bayoni 
kabi xilma-xil masaialar haqida adlbning mulohazalari keltiriladi. 

«Miftoh ul-adl» va «Gulzor»dagi ko'plab hikoyalarning bosh 
qahramonlari hukmdorlardir. Xoja o'z davrining yirik jamoat arbobi, 
peshqadam din peshvosi sifatida diniy qadriyatlardan nur olgan, Qur'oni 
karim hamda hadisi sharif g'oyalari badiiy ifoda etilgan kichik nasriy 
durdonalari bilan zamon hukmdori, shayboniy shahzodalarga pand­
nasihat qilishni nazarda tutadi. Shu bois uning hikoyalarida podshob, 
vazir va beklar timsoliga tez-tez murajaat qilinadi. Ayniqsa, adib Iskandar 
va No'shiravonning ibratli siymosini adolat timsoli darajasiga ko'tarishga 

516 



harakat qiladi. Hikoyalaridan birida tasvirlanishicha, bir viloyat 
hokimining odilligi va yurtining ma'murligi Iskandarni hayratga soladi. 

Unda hikoya qilinishicha, Iskandar ZUlqarnayn bir viloyatga boribdi. 
U yerda suruv-suruv qo'ylar bo'lib, cho'poni yo'q ekan, mevalari 
pishib yotgan bog'lar bor-u, bog'boni yo'q ekan, mol-matolarga to'la 
do'konlar bor-u, sotuvchi hamda qorovuli yo'q ekan. Iskandar bu 
viloyatning tartib-qoidalaridan nihoyatda taajjublanibdi. Shunda u 
viloyatning podshohi: «Bizning oramizda biror kishi muflis (qashshoq) 
bo'lsa, barimiz yig'ilib, mol jam qilib, ul kishini mol va amvol bilan 
hamda jamiyatda o'zlarimiz birlan teng qilurmiz ... »,-debdi. Iskandar 
bu viloyatning tartib-qoidalaridan g'oyat shod va mamnun bo'libdi. 

Iskandan ZUlqarnayn adolati bilan dong taratgan hukmdor bo'lsa­
da, viloyat hokimi bu borada undan yanada tajribaliroq bo'lib chiqadi. 
Adib mulkning ma'murligi-yu, xalqning saodati hukmdorga bog'liqligini 
keltirilgan ixcham hikoyada badiiy tasvir etadi. Hukmdor va xalqning bir­
birini yaxshi anglashi, ularning o'zaro jipsligi nurli kelajakka asos bo'lsa, 
noahillik esa mamlakatni vayron etib, ulus boshiga qonli musibatlar keltirishi 
tarixiy haqiqatdir. Adib zamonasining yirik mutafakkiri sifatida ayni mavzuda 
juda ko'plab hikoyalar ijod etgan. Bular orasida «No'shiravon va Hakim» 
tarzida shartli nomlangan quyidagi hikoya nihoyatda ibratlidir: 

No'shiravon beklari va hakimlarini yig'ib, xalq bilan qanday 
munosabatda bo'lish haqida kengashganida, beklar xalqdan olinadigan 
soliqni ko'paytirib, qo'shinni mustahkamlash kerak, deydilar. 
Donishmand Abuzarjurnhur esa, bu xato yo'ldir, bu yo'l el-yurtni 
ham, davlatni ham xonavayronlikka olib boradi, deydi. Uning taklifi 
bilan beklar bir joyga, uning o'zi boshqa bir joyga ovga chiqadilar va 
shikorlarini (ovdan olingan o'ljalarini) podshoga keltirib beradilar. 
Beklar birinchi kuni ko'p ov ovlaydilar, biroq ikkinchi kuni o'ljasiz 
qaytadilar. Chunki birinchi kundagi dahshatli ov hayvonlar va qushlarni 
to'zg'itib, qo'rqitib qo'ygan ediki , tum-taraqay qochib, g'oyib 
bo'lishadi. Donishmand·esa oz bo'lsa ham, har kuni ma'lum o'lja bilan 
qaytadi. Podsho uning oliq-soliqni ko'paytirishga qarshi e'tirozi to'g'ri 
ekanini e'tirof qilib adolat bilan ish ko'radi. 

Raiyatni tadbir ila rom qil, 
Adolat saririda orom qil. 
Raiyatga adl i1a qilsang maosh, 

517 



hm o'lmas sabo sufrasi ichra osb. 
Cbiqorg'i1 raiyatoi g'am cbobidin -
Yonmog'oysen oning dudi obidin. 
Sitamkasb agar ob cbeksa sabar, 
Kuyar obuning o'tidin babr-u bar. 
Esbik yopma mazlumning yuziga, 
Ko'zung ocb, quloq sol, oning so'zig'a .•• 

Ko'rinadiki, No'shiravon atrofidagi zolim bek va hokimlar podsho 
hamda xalq orasida ziddiyat chiqarishga harakat qilishadi. Hukmdorning 
kengash o'tkazishi ana shunday nizoning oldini olishga xizmat qiladi. 
O'zaro fikr almashinish asosida No'shiravon bek va hokimlariga o'z 
bahosini bera olish imkoniyatiga ega bo'ladi. Abuzarjumhurning 
tadbirkorligi va nihoyatda donoligi esa xalqni kulfatlardan asraydi. Hikoyada 
halol va tadbirli donishmandlarni saroyga chorlash, ular bilan kengashib 
el-ulus manfaatiga muvofiq farmonlar chiqarishga undash g'oyasi o'z 
ifodasini topgan. Unda qissadan hissa chiqarish maqsadida bitilgan 
masnaviyning keltirilishi ham g'oyatda ibratlidir. Masnaviyda 
sitarnkashning tong saharda chekkan ohidan bar-u bar (quruqIik-suvlik) 
- butun olam kuyishi nihoyatda ta'sirchan ifoda etilgan. She'riy parcha 
so'ngida mazlumlarga mushfiq bo'lish, butun vujud bilan ularning arz­
u dodini tinglashga da'vat etiladi. G'am-tashvishli kishilarning musibatiga 
sherik bo'Iish hadislarda o'z ifodasini topgan eng olijanob fazilatlardandir. 
Adib yoshligidan ilohiy-irfoniy ilmlardan puxta xabardor bo'lgani bois 
o'z asarlarida ulargajuda ko'plab murojaat etganligi kuzatiladi. 

«Miftoh ul-ad1» va «Gulzof»da zolim podshohlarni to'g'ri yo'lga 
soluvchi donishmand vazirlar obrazi tez-tez ko'zga tashlanuvchi 
hikoyalar ham o'rin olgan. Ularning donoligi ba'zan taklif etgan 
tadbirlarida namoyon bo'lsa, ba'zan voqea-hodisalardan ibratli xulosa 
chiqarishlarida ko'zga tashlanadi. Sulton Mahmudning vaziri boyqushlar 
suhbatini hukmdoriga to 'g'ri talqin qilib yetkazishi bilan uni adolat 
yo'liga boshlaydi: 

Sulton Mahmud G'aznaviy zolim, uning vaziri Xo'ja Hasan dono 
va odil ekan. Ular kunlardan bir kun ovga chiqishibdi. Vazir shaharning 
chetida sayrayotgan ikki boyqushni ko'rib oh tortibdi. Yig'labdi. Bundan 
taajjublangan Sultonga u : «VI bir boyqush bul boyqushga aytaturkim, 
ikkimiz quda bo'laylik, qizingni maning o'g'lumg'a bergil, taqi qolin 

518 



ne tilar bo'lsang berayin, der. VI aytaturur: maning qizimning qolinig'a 
o'n ming buzug' uy kerakdur. V aytaturur: agar Sulton Mahmud tirik 
bo'lsa, bir yildan so'ng yuz ming uy desang ham berayin, dedi. Man 
shul so'zg'a yig'ladim», - deydi, Sulton: «Man shuningdek 
zolimtururmankim, maning zulmimdin bir yilda yuz ming uy xarob 
bo'lur?! -deganda, vazir: «andoq ermish» deydi. Shunda Sulton: <me 
qilmoq kerak?», deb so 'rasa, vazir: «adl qilmoq kerak va taqi zulm 
qilmoqdin tavba qilmoq kerak ... », -deb javob beradi. Sulton Mahrnud 
qilgan ishlariga tavba qiladi, adolat bilan davlatni boshqaradi, «keehalar 
darveshlarning libosin kiyib, eshikdin eshikka yurur erdi: qayda bir tul 
xotun yo bir rniskin bo'lsa, anga ehson qilur erdi.» 

Hikoyada zoIirn hukrndor pand-nasihat bilan to'g'ri yo'lni ixtiyor 
etishi rnumkin, degan g'oyaga badiiy Iibos kiydirilgan. Dono va oqil 
vazir Xo'ja Hasan podshoning zulmkorligini ro'yi rost, betgaehoparlik 
qabilida ernas, balki rnajoziy rna'no tashuvehi tamsilni sharhlash yo'Ii 
bilan ayon qiladi. Bu kiehik nasr narnunasi o'ziga xos uslubda, taxayyul 
rnahsuli sifatida vujudga kelgan. Xoja ijodida bunday hikoya narnunalari 
aneha topiladi. Avvalo, ijodkor boyqushlar xalq nazarida, baxtsizlik va 
xarobalik ramzi ekanligidan mahorat bilan foydalanganligini ta'kidlash 
lozim. Hikoya o'ziga xos nasr narnunasi bo'lib, unda adib janr talablaridan 
ehekinganligi kuzatilmaydi. Vnda ortiqeha ashyo timsolining 
uehramasligi, o'zaro muloqot usulidan mahorat bilan foydalanilganligi 
o'sha «mitti» asarlar ijodkori badiiy salohiyatining yuksakligidan dalolat 
beradi. Adibning boshqa hikoyalari ham xuddi ana shunday fazilatlarni 
o'zida mujassamlashtirganligi bilan ahamiyatlidir. 

Xoja hikoyalari orasida axloqiy-ta'limiy mohiyat kasb etuvehi, insonni 
rna'naviy komillikka da'vat etuvehi hikoyalar ham mavjud. Ma'naviy 
komillikning asosi - nafsni mag'lub etmoqdir. «Shayx va murid» 
hikoyasida buning uehun kishidan nimalar talab qilinishi haqida bahs 
yuritiladi: 

Bir murid Shayxning oldiga kelib, o'zining ko'p gunoh qilganini 
aytadi va Shayxdan tavba va inobat berishni so'raydi. Shayx: sening 
ko'ngling bir hovuzdir, unga besh arig'dan suv kiradi, sen loyqa suv 
bilan hovuzni iflos qilasan, shu arig'lar suvi yo'lini bog'lasang, hovuz 
toza bo'ladi, «bir arig' - ko'zingning yo'lidirkim, musulmonlarning 
ahli - ayoliga xiyonat birlan boqmag'aysan. Yana bir arig' - og'zingning 

519 



yo'lidirkim, andin yomon, harom nimalami emag'aysan. Yana bir arig' 
- ilik - qo'llaringdurkim, kishini nohaq umb, mollarini olrnag'aysan. 
Yana bir arig' - oyoqlaringning yo'lidurkirn, aning birlan nornashm' 
yo'llarg'a borrnag'aysan, misli bo'zaxona va sharobxona va rnafsaqa. Yana 
bir arig' - quloqlaring yo'lidurkirn, g'iybat so'zlami eshitrnagaysan», 
deydi. Murid bulami qabul qiladi, ko'ngil hovuzi pok bo'ladi. 

Halollik va poklik - insonni kornillik mtbasiga eltuvchi yo'ldir. 
Hikoyadagi shayx tirnsoli irshod rnaqomiga yetgan ulug' zot. Shu bois u 
tasawufning olijanob g'oyalaridan o'z rnuridini xabardor qiladi. Ko'ngil 
pokligiga faqatgina so'zda tavba qilish bilan erishib bo'lrnaydi. Buning 
uchun insonning xatti-harakatlaridan poklik balqib turishi, u ezgu xulq 
sohibiga aylanishi bilan erishiladi. Shayxning so'zlari - adibning ftkrlaridir. 
Insonni razillik olarnidan tarnornila xoli holda kornillik maqomida ko'rish 
Xojaning ezgu orzularidan biri ekanligi hikoyadan anglashilib turadi. 
Shuningdek, adib o'z asarlarida xudbinlikni qattiq qoralaydi. «Sulaymon 
va obi hayo1» hikoyasi buning yorqin namunasidir: 

Bir kishi SUlaymonga obi hayot keltiribdi. SUlayrnon kishilami, 
hayvonlami, qushlarni yig'ib suvni ichish-ichrnaslik haqida kengashibdi. 
Kengashga faqat Butirnor degan qush kelmagan ekan. Butirnomi 
chorlash uchun Sulayrnon ot yuboribdi. Butirnor kelibdi. Sulayrnonning 
taajjubiga Butirnor: «Ot vafo dashtida o'tlog'on errnasdur va it vafo 
dargohidin ketkon errnas», debdi. Obi hayot masalasida esa u agar bu 
suv barcha yor-do'stlaringga, qarindoshlaringga yetsa, ichsang bo'ladi, 
bo'lmasa befoyda. Chunki harnrna o'lib ketaveradi, yoJg'iz o'zing qoJasan. 
Bunday hayotning ma'nisi bormi debdi. Bu gap Sulaymonga rna'quJ 
tushibdi, u obi hayotdan voz kechibdi. 

TirikIik yor-u dildor i1a xushtur, 
Tiriklikni netarsan bo'imasa yor?! 
O'luk sonida ko'r, tema tiriktur -
Kishikim, yo'q anga yori vafodor. 
Kishi yolg'uz jahonda bo'lmadi shod, 
Nechakim bo'isa olamda namudor ... 

Ko'rinadiki, Xoja hikoyalarida doirno olijanob g'oyaJar ulug'Janadi. 
Insonni baxtli va saodatIi ko'rish orzusi uning barcha asarlarida qaysidir 
jihati bilan aks etgan. U kichik hikoyaJar ustasi sifatida ularga insoniyat 
uchun nihoyatda muhirn bo'lgan urnuminsoniy qadriyatlar, o'Jrnas 

520 



g'oyalarni singdira olgan. Hikoyalar sodda va rayon uslubda yozilganligi, 
o'ziga xos tuzilishi, g'oyaviy-badiiy jihatdan mukammalligi va til 
xususiyatlari nuqtai nazaridan nihoyatda qimmatlidir. 

Mavzuni mustahkamlasb uchun savollar 
l.Xojaning hayoti va faoliyati haqida ma'lumot beruvchi mo"tabar 

manbalar hamda uning o'rganilishi tarixi haqida ma'lumot bering. 
2. Adibning oila muhiti haqida nimalar bilasiz? 
3.xoja sadrlik faoliyatini qachondan boshlagan, u shayboniylar 

xizmatiga o'tib qanday lavozimlarda faoliyat ko'rsatdi? 
4. «Mifioh ul-adl» qachon yozilgan va kimga bag'ishlangan? 
5. «Maqsad ul-atvof» dostonining yozilishi tarixi haqida gapirib 

bering. 
6. Adibning Balxdagi ijtimoiy-siyosiy va adabiy faoliyati haqida 

so'zlang. 
7. «Mifioh ul-ad!» va «Gulzor» asarlari uslubi, g'oyaviy-badiiy 

xususiyatlariga ko'ra mumtoz adabiyotimizdagi qaysi asarlarga o'xshaydi? 
8. «Gulzor» va «Mifioh ul-adl» asarlarining bir-biridan farqli, o'ziga 

xos xususiyatlari nimalardan iborat? 
9. Xoja hikoyalarining mavzu rang-barangligi, qahramonlari haqida 

gapirib bering. 
10. Hukmdorlar hamda axloqiy-ta'limiy mavzuda bitilgan hikoyalarni 

g'oyaviy-badiiy jihatdan tahlil qiling. 

Mavzuga oid tayancb tusbuncbalar 
Hasanxoja Nisoriy «Muzakkir ul-ashob». A.Fitrat. V.Zohidov. 

N.Mallayev. S.Qosimov. M.Mirzaaxmedova. A. Ibrohimov. I. Bekjon. 
Muhammad Temur Sulton. Abdulvahobxoja binni Sulaymonxoja. 
Husayn Boyqaro. Abu Said Mirzo. Badiuzzamon Mirzo. Mo'min Mirzo. 
Kepak Mirzo. Shayboniyxon. Ubaydulloxon. Muhammad Solih. 
Ko'chkunchixon. Jonibek Sulton. «Gulzof». «Mifioh ul-ad!», «Maqsad 
ul-atvof». Iskandar. No'shiravon. Abuzarjumhur. Sulton Mahmud. Xo'ja 
Hasan. Shayx va murid. Sulaymon va obi hayot. 

Adabiyotlar 
1. Ibrohimov A. XVI asr adabiyotining xos xususiyatlari. Toshkent: 

«Fan», 1976. 

521 



2. Mallayev N. O'zbek adabiyoti tarixi. Toshkent: «0 'qituvchi», 
1976, 645-669-betlar. 

3. Mirzaaxmedova M. Xoja Toshkent: «Fan», 1975, 
4. Poshshoho'ja. «Miftoh ul-adl» va «Gulzof»dan. Toshkent: 

O'zdavnashr, 1962. 
5. O'zbek adabiyoti tarixi. 5 tomlik, 3-tom. Toshkent: «Fan», 1978, 

117 -133-betlar. 
6. O'zbek adabiyoti (Badiiy matn namunalari). Ko'p jildlik. 3-jild. 

Toshkent, 1959, 230-273-betlar. 
7. Hasanxoja Nisoriy. Muzakkirul ashob. Toshkent, 1993. 

522 



XOTlMA 0' RNIDA 

Muhtaram kitobxon! Qo'llanma sahifalarida biz Siz bilan 
imkoniyatimiz doirasida muloqot qilishga, uzoq va boy ma'naviy 
xazinamiz xususida mulohaza yuritishga harakat qildik. Buning uchun 
bizga mumtoz badiiyatimiz namunalari, Istiqlol mafkurasi bergan 
g'oyaviy asos, ustoz, kasbdosh, tengdosh, safdosh-u maslakdosh 
tadqiqotchilarning ilmiy ishlarida o'rtaga tashlangan bo'liq fikr-u 
mulohazalar manba vazifasini o'tadi. Qo'llanmaning mag'iz-mag'zida 
turadigan va uning sahifalarida ko'zga «yarq» etib tashlanadigan tayanch 
masala huquqiy va demokratik taraqiyot tamoyillari yo'lidan dadil olg'a 
borayotgan Ona-O'zbekistonning urnidli istiqboli uchun xizmat qilishga 
qodir-«Barkamol avlod (shaxs) orzusi»dir. Tahlilga tortilgan barcha 
asarlarning o'rganilishijarayonida ana o'sha ulug' g'oyaga asosiy e'tibor' 
qaratildi. Buning uchun bizga yurt sarvarining (Prezident 
I.A.Karimovning) dono mushohada va kO'rsatmalari, ayniqsa, «Mutelik 
falsafasidan xoli bo'lgan shaxs» tarbiyasiga doir qat'iy ta'kidlari bizning 
diqqat markazimizda turdi va ilhom baxsh etdi. Yurtboshimizning ulug' 
Alisner Navoiy shaxsiyati va ijodiga doir mehr-u ixloslari, amalga 
oshirayotgan betakror ibrat hamda bildirayotgan bo'liq fikrlari, 
Respublika Vazidar Mahkamasining maxsus qarorida 2005-yilning 
«Navoiyxonlik yili» tarzida ta'kid etilishi Davlatimizda mumtoz adabiyot, 
ma'naviy qadriyatlarimizning muhim axloqiy-ma'rifiy dastur maqornida 
ekanligi har qanday kitobxonning qalblarini ham iftixor tuyg'ulariga 
to'ldirishi, shak-shubhasizdir. Biz ham ana o'sha hayotbaxsh ne'matdan 
zo'r qoniqish hosil qilib, qo'llanmada Hazrat Amir Nizorniddin Alisher 
Navoiy hayot va ijodlariga nisbatan kengroq o'rin ajratishni ma'qul 
ko'rdik. .. 

Qo'llanma bizning ayni yo'nalishdagi dastlabki jiddiy ijodiy 
ishirnizdir. Shu ma'noda uning sahifalarida nuqsonlarning, munozarabop 
o'rinlarning borligi tabiiy. Takror bo'lsa-da, Sizning xolisona fikr-u 
mulohazalaringizdan umidvor ekanligimizni yana bir karra aytishni 
lozim sanadik ... 

Ulug'larirnizning munawar ruhi poklari hammamizni ma'naviy 
poklanish-hidoyat yo'liga boshlasin! 

523 



MUNDARIJA 
MUQADDIMA O'RNIDA ................................•..........•....•....... 3 
I-BOB "O'ZBEK MYMTOZ ADABIYOTI TARIXI" FANIGA 
KIRISH .................................................................................. 5 
1.1. O'zbek mumtoz adabiyoti fan sifatida ......................................... 5 
1.2. O'zbek mumtoz adabiyoti tarixining tarkibiy qismlari ................ 5 
1.4. O'zbek mumtoz adabiyoti tarixining taraqqiyot yo'li, 
davrlashtirish tamoyillari va u haqdagi bahs-u munozaralar ........... 10 
Mavzuni mustahkamlash uchun savollar ....................................... 11 
Mavzuga oid tayanch tushunchalar. ................................................ 11 
Adabiyotlar ..................................................................................... 12 
II-BOB. ENG QADIMGI ADABIY YODGORLIKIAR •..........• 13 
2.1. Qadimgi madaniyat. Turon - qadimiyadabiy-madaniy 
markazlardan biri ........................................................................... 13 
2.2. Eng qadimgi og'zaki adabiyot yodgorliklari ............................. 17 
2.2.1. Mifva afsonalar ..................................................................... 19 
2.2.2. QO'shiqlar va lirik she'rlar ..................................................... 25 
2.2.3. Qahramonlik eposi ................................................................. 30 
2.3. Yozma yodgorliklar ................................................................... 42 
2.3.1. «Avesto» - zardushtiylik dinining muqaddas kitobi.. .............. 42 
2.3.2. O'rxun-Enasoy yodgorliklari ................................................. 46 
Mavzuni mustahkamlash uchun savollar ....................................... 50 
Mavzuga oid tayanch tushunchalar. ................................................ 51 
Adabiyotlar ..................................................................................... 51 
III-BOB. X-XII ASRIAR O'ZBEK ADABIYOTI. .................... 52 
3.1. X-XII asrlardagi madaniy hayot ............................................... 52 
3.2. X-XII asrlar badiiy adabiyot taraqqiyotida yangi bosqich ........ 56 
3.3. Mahmud Qoshg'ariy va uning «Devonu lug'otit turb asari ..... 61 
3.4. Yusuf Xos Hojibning «Qutadg'u bilig» dostoni - turkiy 
«Shohnoma» ................................................................................... 67 
3.5. Ahmad Yugnakiy va uning «Hibat ul-haqoyiq» dostoni ............ 83 
3.6. Ahmad Yassaviyning hayoti va ijodi. «Devoni hikmat» asari, 
uning axloqiy-ma'rifiy, ma'naviy-tarbiyaviy mohiyati ................... 93 
Mavzuni mustahkamlash uchun savollar ....................................... 99 
Mavzuga oid tayanch tushunchalar. .............................................. 100 
Adabiyotlar ............... .................................................................... 100 

524 



IV-BOB. XIII ASR VA XIV ASR BOSHLARIDAGI O'ZBEK 
ADABIYOTI ........................................................................ 102 
4.1. XIII asr va XIV asr boshlaridagi ijtimoiy-siyosiy, madaniy va 
adabiy hayot .......................................... ....................................... 102 
4.2. Nosiruddin Rabg'uziy va uning «Qisasi Rabg'uziy» asari ....... 106 
4.3. Pahlavon Mahmud ruboiy1arining axloqiy-ma'naviy ahamiyati 114 
Mavzuni mustahkamlash uchun savollar ..................................... 118 
Mavzuga oid tayanch tushuncha1ar............................................... 119 
Adabiyotlar ................................................................................... 119 
V -BOB. XIV ASR O'RTALARIDAN XVII ASRGACHA BO'LGAN 
DA VR O'ZBEK ADABIYOTI ............................................... 120 
5.1. Temur va temuriy1ar dav1atining asos1anishi. Davrning ijtimoiy-
siyosiy, madaniy-adabiy hayoti .................................................... 120 
5.2. Adabiy a1oqalar. Tarjimaadabiyoti va adabiyotshunoslikasarlari ..... 126 
5.3. Xorazmiyning «Muhabbatnoma»asari, uning badiiyati .......... 130 
5.4. Qutb Xorazmiyning «Xusrav va Shirin» dostoni - erkin-ijodiy 
tarjimaning nodir namunasi......................................................... 140 
5.5. Sayfi Saroyi-lirik shoir. Uning «Suhay1 va Gu1dursun» dostoni149 
Mavzuni mustahkamlash uchun savollar ..................................... 158 
Mavzuga oid tayanch tushuncha1ar ............................................... 158 
Adabiyotlar .................................................................................. 159 
VI-BOB. XV ASRNING BIRINCHI YARMIDA YASHAB IJOD 
ETGAN O'ZBEK SHOIRLARI ............................................ 160 
6.1. Durbekning «Yusufva Zulayho» dostoni hamda bu haqdagi bahs-
u munozaralar .............................................................................. 160 
6.2. Haydar Xorazmiy va uning «Maxzanu1-asror» dostoni badiiyati 167 
6.3. Atoiy she'riyati mundarijasi, janrlari va badiiyati ................... 172 
6.4. Sakkokiyning hayoti va ijodi. Shoir qasida1arining g'oyaviy-badiiy 
tahlili ............................................................................................ 178 
6.5. Lutfiy-malikul-kalom. AhmadTaroziy Mav1ono Lutfiy haqida. 
«Gu1 va Navro'z» haqida bahs1ar .................................................. 185 
Mavzuni mustahkamlash uchun savollar ..................................... 195 
Mavzuga oid tayanch tushunchalar............................................... 196 
Adabiyotlar ................................................................................... 196 
VII-BOB. ALISHER NAVOIY-ADABIYOTIMIZNING MILLIY 

IFfIXORI ........................................................................... 197 
7.1. Alisher Navoiy hayoti va ijodining o'rganilishi tarixi ............. 197 

525 



7.2. Ulug' shoiming bolalik va yoshlik yillari .................................. 208 
7.3. Alisher Navoiy hayotining Samarqand davri ......................... 217 
7.4. Alisher Navoiy davlat va jamoat arbobi .................................. 225 
7.5. Shoir hayotining so'nggi yillari .............................................. 238 
Mavzuni mustahkamlash uchun savollar ................................... 244 
Mavzuga oid tayanch tushunchalar ............................................. 245 

Adabiyotlar ............................ '" .................................................... 246 
VIII-BOB. ALISHER NAVOIY SHE'RIYATI ...................... 247 

8.1. Alisher N avoiy devonIari, ularning tartib berilishi tarixi, janriy 
tarkibi va mavzulari ....................................................................... 248 
8.2. Alisher Navoiy g'azaliyotining shakliy, g'oyaviy xususiyatlari, 
yetakchi qahramonlari va badiiyati ................................................ 258 
8.3. Kichik she'riy asarlari: qit'a, ruboiy, tuyuq va lug'z (chiston)lar 271 

8.4. Alisher Navoiy-qasidanavis .................................................... 283 
8.5. «Devoni Foniy»ning tuzilishi, janriy tarkibi va g'oyaviy-badiiy 

xususiyatlari .................................................................................. 291 
Mavzuni mustahkamlash uchun savollar ..................................... 302 
Mavzuga oid tayanch tushunchalar .............................................. 303 
Adabiyotlar .................................................................................. 303 
IX-BOB. SHARQ XALQLARI ADABIYOTIDA XAMSACHILIK 
AN'ANASI VA ALISHER NAVOIY "XAMSA"SI •.•............•.•. 305 
9.1. Xamsachilik an'anasi va Alisher Navoiy «Xamsa»sining yaratili-
shi tarixi ....................................................................................... 305 
9.2. «Hayrat ul-abroI'» - muqaddimaviy doston. Asarning tuzilishi, 
maqolat va hikoyatlar tahlili ......................................................... 310 
9.3. «Farhod va Shirin» - ishqiy sarguzasht doston. Asarning tuzili-
shi, mavzu va g'oyalar olami, yetakchi qahramonIari ................. 325 
9.4. «Layli va Majnun» - ishqiy, fojiaviy doston. Asarning tuzilishi, 
yetakchi obrazlari va badiiyati ....................................................... 346 
9.5. «Sab'ai saYYOI'» - Navoiy nazmining yetti sohir tuhfasi ...... 358 
9.6. "Saddi Iskandariy" - "Xamsa"ning xotimaviy dostoni. Asarning 

mavzu va g'oyalar olami, hikoyat va masallar tahlili.. .................. 378 
Mavzuni mustahkamlash uchun savollar ..................................... 388 
Mavzuga oid tayanch tushunchalar ............................................... 389 
Adabiyotlar ................................................................................... 389 
X-BOB. "LISON UT-TAYR" FALSAFIY MASAL DOSTON ... 391 
Mavzuni mustahkamlash uchun savollar .................................... 406 

526 



Mavzuga oid tayanch tushunchalar.. ............................................. 406 
XI-BOB. ALISHER NAVOIYNING NASRIY ASARLARI ..... 407 
11.1. l.I1miy-filologik tadqiqotlar .................................................. 407 
11.2. Ustozlarga bag'ishlangan yodnomalar .................................. 418 
11.3. Tarix, tasavvufva din tarixiga oid asarlar.. ............................ 422 
11.4. «Mahbub ul-qulub» «<Ko'ngillarning sevgani») pandnomasi431 
Mavzuni mustahkamlash uchun savollar ..................................... 437 
Mavzuga oid tayanch tushunchalar ............................................... 438 
Adabiyotlar ................................................................................... 438 
XII - BOB. ZAHIRIDDIN MUHAMMAD BOBUR .............. 439 
12.1. Boburshunoslik tarixiga bir nazar ......................................... 439 
12.2. Zahiriddin Muhammad Boburning hayoti va ilmiy - adabiy 
merosi ........................................................................................... 441 
12.3. Bobur Mirzo she'riyati. G'azallarining mavzulari va badiiyati459 
12.4. Shoirning ruboiy va tuyuqlari tahlili ...................................... 468 
12.5. «Boburnoma»-qomusiy asar ................................................. 473 
Mavzuni mustahkamlash uchun savollar. .................................... .487 
Mavzuga oid tayanch tushunchalar ............................................... 489 
Adabiyotlar ................................................................................... 489 
XIII - BOB. MUHAMMAD SOLIH VA UNING 
"SHAYBONIYNOMA" DOSTONI ....................................... 491 
13.1. Muhammad Solih hayoti va ijodining o'rganilishi tarixi.. ..... 491 
13.2. Hayoti va faoliyati ................................................................ 493 
13.3. «Shayboniynoma» - tarixiy-jangnoma doston ....................... 497 
Mavzuni mustahkamlash uchun savollar ..................................... 508 
Mavzuga oid tayanch tushunchalar ............................................... 509 
Adabiyotlar ................................................................................... 509 
XIV - BOB. XOJA - HIKOYANAVIS ADIB ........................ 511 
14.1. Xoja va uning adabiy merosining o'rganilishi tarixi ............... 511 
14.2. Adibning hayoti va faoliyati.. ................................................. 512 
14.3. «Mifioh ul-ad!» va «Gulzor»dagi hikoyalar tahlili ................ 514 
Mavzuni mustahkamlash uchun savollar ..................................... 521 
Mavzuga oid tayanch tushunchalar. .............................................. 521 
Adabiyotlar ................................................................................... 521 
XOTlMA O'RNIDA ............................................................. 523 

527 



RAHIM VOHIDOV 
HUSNIDDIN ESHONQULOV 

O'ZBEK MUMTOZ 
ADABIYOTI TARIXI 

(Eng qadimgi davrlardan XVI asr oxirigacha) 

O'quv qo'Uanma 

Nashr uchun mas 'ul: 

O'zbekiston Yozuvchilar uyushmasi 

Adabiyot jamg'armasi direktori 
Qurbonmurod Jumayev 

Muharrir: 
Nodir Ramozonov 

Musal'l'ir I'a texnik muharrir: 
Nodir Ortiqov 

Dilshod Jumayev 

Terishga berildi 04.07.2006 y. Bosishga ruxsat 
etildi 20.07.2006 y. Qog'ozJormati 60x84 1/16' 

Oftet bosma usulida bosildi. Hajmi 33.0 bosma 
toboq. Nusxasi 1000. 

Buyurtma Ng 37 

O'zbekistolf Yozul'chilar uyushmasi Adabiyot 

jamg'armasi IJashriyoti, 700000, Toshkent, 

J-Nenl ko'chasl: I-uy. 

«AVTO-NASHR» sho'ba korxolJasi 
bosmaxonasida chop qilindi. 

700005, Toshkent shahri. 8-mart kO'chasi, 57-uy. 





 
 
    
   HistoryItem_V1
   Shuffle
        
     Group size: 528
     Shuffle type: Normal, or perfect bound
     Rule: 1> 3< 5> 7< 9> 11< 13> 15< 16< 14> 12< 10> 8< 6> 4< 2> 17> 19< 21> 23< 25> 27< 29> 31< 32< 30> 28< 26> 24< 22> 20< 18> 33> 35< 37> 39< 41> 43< 45> 47< 48< 46> 44< 42> 40< 38> 36< 34> 49> 51< 53> 55< 57> 59< 61> 63< 64< 62> 60< 58> 56< 54> 52< 50> 65> 67< 69> 71< 73> 75< 77> 79< 80< 78> 76< 74> 72< 70> 68< 66> 81> 83< 85> 87< 89> 91< 93> 95< 96< 94> 92< 90> 88< 86> 84< 82> 97> 99< 101> 103< 105> 107< 109> 111< 112< 110> 108< 106> 104< 102> 100< 98> 113> 115< 117> 119< 121> 123< 125> 127< 128< 126> 124< 122> 120< 118> 116< 114> 129> 131< 133> 135< 137> 139< 141> 143< 144< 142> 140< 138> 136< 134> 132< 130> 145> 147< 149> 151< 153> 155< 157> 159< 160< 158> 156< 154> 152< 150> 148< 146> 161> 163< 165> 167< 169> 171< 173> 175< 176< 174> 172< 170> 168< 166> 164< 162> 177> 179< 181> 183< 185> 187< 189> 191< 192< 190> 188< 186> 184< 182> 180< 178> 193> 195< 197> 199< 201> 203< 205> 207< 208< 206> 204< 202> 200< 198> 196< 194> 209> 211< 213> 215< 217> 219< 221> 223< 224< 222> 220< 218> 2
      

        
     528
     1
     1
     1> 3< 5> 7< 9> 11< 13> 15< 16< 14> 12< 10> 8< 6> 4< 2> 17> 19< 21> 23< 25> 27< 29> 31< 32< 30> 28< 26> 24< 22> 20< 18> 33> 35< 37> 39< 41> 43< 45> 47< 48< 46> 44< 42> 40< 38> 36< 34> 49> 51< 53> 55< 57> 59< 61> 63< 64< 62> 60< 58> 56< 54> 52< 50> 65> 67< 69> 71< 73> 75< 77> 79< 80< 78> 76< 74> 72< 70> 68< 66> 81> 83< 85> 87< 89> 91< 93> 95< 96< 94> 92< 90> 88< 86> 84< 82> 97> 99< 101> 103< 105> 107< 109> 111< 112< 110> 108< 106> 104< 102> 100< 98> 113> 115< 117> 119< 121> 123< 125> 127< 128< 126> 124< 122> 120< 118> 116< 114> 129> 131< 133> 135< 137> 139< 141> 143< 144< 142> 140< 138> 136< 134> 132< 130> 145> 147< 149> 151< 153> 155< 157> 159< 160< 158> 156< 154> 152< 150> 148< 146> 161> 163< 165> 167< 169> 171< 173> 175< 176< 174> 172< 170> 168< 166> 164< 162> 177> 179< 181> 183< 185> 187< 189> 191< 192< 190> 188< 186> 184< 182> 180< 178> 193> 195< 197> 199< 201> 203< 205> 207< 208< 206> 204< 202> 200< 198> 196< 194> 209> 211< 213> 215< 217> 219< 221> 223< 224< 222> 220< 218> 216< 214> 212< 210> 225> 227< 229> 231< 233> 235< 237> 239< 240< 238> 236< 234> 232< 230> 228< 226> 241> 243< 245> 247< 249> 251< 253> 255< 256< 254> 252< 250> 248< 246> 244< 242> 257> 259< 261> 263< 265> 267< 269> 271< 272< 270> 268< 266> 264< 262> 260< 258> 273> 275< 277> 279< 281> 283< 285> 287< 288< 286> 284< 282> 280< 278> 276< 274> 289> 291< 293> 295< 297> 299< 301> 303< 304< 302> 300< 298> 296< 294> 292< 290> 305> 307< 309> 311< 313> 315< 317> 319< 320< 318> 316< 314> 312< 310> 308< 306> 321> 323< 325> 327< 329> 331< 333> 335< 336< 334> 332< 330> 328< 326> 324< 322> 337> 339< 341> 343< 345> 347< 349> 351< 352< 350> 348< 346> 344< 342> 340< 338> 353> 355< 357> 359< 361> 363< 365> 367< 368< 366> 364< 362> 360< 358> 356< 354> 369> 371< 373> 375< 377> 379< 381> 383< 384< 382> 380< 378> 376< 374> 372< 370> 385> 387< 389> 391< 393> 395< 397> 399< 400< 398> 396< 394> 392< 390> 388< 386> 401> 403< 405> 407< 409> 411< 413> 415< 416< 414> 412< 410> 408< 406> 404< 402> 417> 419< 421> 423< 425> 427< 429> 431< 432< 430> 428< 426> 424< 422> 420< 418> 433> 435< 437> 439< 441> 443< 445> 447< 448< 446> 444< 442> 440< 438> 436< 434> 449> 451< 453> 455< 457> 459< 461> 463< 464< 462> 460< 458> 456< 454> 452< 450> 465> 467< 469> 471< 473> 475< 477> 479< 480< 478> 476< 474> 472< 470> 468< 466> 481> 483< 485> 487< 489> 491< 493> 495< 496< 494> 492< 490> 488< 486> 484< 482> 497> 499< 501> 503< 505> 507< 509> 511< 512< 510> 508< 506> 504< 502> 500< 498> 513> 515< 517> 519< 521> 523< 525> 527< 528< 526> 524< 522> 520< 518> 516< 514> 
     537
     351
     2
     2
    
            
       CurrentAVDoc
          

     Normal
      

        
     QITE_QuiteImposingPlus2
     Quite Imposing Plus 2.9b
     Quite Imposing Plus 2
     1
      

   1
  

 HistoryList_V1
 qi2base





